
 مصابيح الأصول

 

 تقريرا لأبحاث الأستاذ الأعظم سماحة آية الله العظمى

 السيد ابوالقاسم الخوئي)قدس سره(

 هـ(1317-1413)

 

 سماحة آية الله الشهيد

 السيد علاءالدين بحر العلوم)رحمه الله(

 

 تقديم

 سماحة د. السيد محمد بحر العلوم

 

 تحقيق

 السيد محمد علي بحر العلوم

 

 الجزء الثاني

 
مصابيح 

ول الأص
 ٢ج -

   4  

 الجزء: الثاني

 الناشر: دار الزهراء

 م 2010هـ، 1431تاريخ الطبع: 

 الطبعة: الثالثة



 5      

 

 

 المفهوم والمنطوق

 

المفهوم اسم مفعول من فهم، وهو بحسب اللغة كل ما يفهم من الشيء الجامع بين أفراده، سواء كانت بالدلالة اللفظية 

أم بالدلالة العقلية، وسواء كان الفهم بالمطابقة أم بالتضمن أو بالإلتزام، وسواء كان بالإشارة أم بغيرها، وسواء كان 

 ية، فإن كل ما يفهم من الشيء بمعناه الأعم يسمى مفهوماً لغة.بالمفاهيم الافرادية أم بالجمل التركيب

وأما بحسب الاصطلاح فهو ما قابل المنطوق، والمنطوق ما دل عليه اللفظ بالدلالة المطابقية، أما المفهوم فهو قضية 

بمقدمات تستلزم القضية المنطوقة لخصوصية تقتضيها في البين، سواء كانت تلك الخصوصية مستفادة بالوضع أم 

 الحكمة.

وهذا المفهوم ربما يستفاد من اللفظ من جهة الدلالة المطابقية الوضعية ولو بملاحظة القرائن المحفوفة بالكلام، كقول 

 القائل رأيت أسداً يرمي، فإنه يفهم إرادة الرجل الشجاع الذي هو مدلول مطابقي ومنطوق للكلام.

مدلول المطابقي وهو محل البحث، ويختلف الحال في اللزوم، فتارة وأخرى يستفاد من جهة الملازمة بينه وبين ال

يكون اللزوم غير بينّ بل يحتاج إلى ثبوت اللازم إلى مقدمات أخرى تقتضيه، نظير ملازمة وجوب المقدمة لوجوب 

يستفاد ذيها، فإنها تتوقف على إثبات مقدمية شيء لشيء، ثم إثبات الملازمة بين الشيئين من حيث الوجوب وبعده 

وجوب المقدمة مما دل على وجوب ذيها، مثل استفادة وجوب الوضوء من وجوب الصلاة، وهذا لا يطلق عليه 

 المفهوم أصلاً.

لا يستفاد منه مدة  (1))وحمله وفصاله ثلاثون شهرا( ومثله استفادة مدة الحمل من دلالة الآيتين فإن قوله تعالى:

 الحمل ولم تقتضه الدلالة

_______________________________ 



 

 .15: 46( سورة الأحقاف 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     6   

وبواسطة الضميمة وإخراج  (1))والوالدات يرضعن أولاهن حولين كاملين( ما لم ينضم إلى آية أخرى قوله تعالى:

 مدة الرضاع استطعنا أن نعرف مدة الحمل التي هي ستة أشهر، وهذه الدلالة تسمى بالسياقية أو الاقتضاء.

وأخرى يكون اللزوم بيناً بالمعنى الأخص بحيث يكون تصور الملزوم كافياً في الانتقال إلى تصور لازمه من دون 

 يه، وهذا لا إشكال في صدق المفهوم عليه ودخوله في محل النزاع.حاجة إلى ضم مقدمات أخرى للانتقال إل

وثالثة يكون اللزوم بيناً بالمعنى الأعم الذي يحتاج في الانتقال إلى اللازم تصور الطرفين والنسبة بينهما ليكون 

 ً  أم لا. الانتقال إلى اللازم بهذه الطريقة، وهذا لا يهمنا البحث عنه في المقام سواء سمي بذلك مفهوما

 ومن هنا عدّ القوم المفاهيم من جملة الدلالة اللفظية، حيث قسموا الدلالة اللفظية إلى منطوقية ومفهومية.

فاتضح من هذا أن المفهوم قضية كالمنطوق من حيث الإعتبار والحجية، وإنما النزاع في موارد صدقه اصطلاحاً، 

 يه أو لا فهو نزاع صغروي.وهل مثل الشرط وأمثاله يدل بالدلالة الإلتزامية عل

من التعريف بأن المفهوم حكم غير مذكور، فإنك عرفت أن المفهوم غير مذكور  (2)فصح ما جاء به صاحب الكفاية

 في المنطوق بل يستفاد منه باعتبار لزومه للقضية المنطوقية لزوماً بيناً بالمعنى الأخص.

انت القضية المفهومية موافقة للقضية المنطوقية سلباً وإيجاباً، ثم إن المفهوم على قسمين: مفهوم الموافقة وهو ما ك

 ومفهوم المخالفة ما اختلفت القضية المفهومية عن المنطوقية سلباً وإيجاباً مع وحدة الموضوع في كليهما.

_______________________________ 

 

 .233: 2( البقرة 1)

 .193( كفاية الأصول: 2)



  7           

 

 

 مفهوم الشرط

 

 اختلفوا في أن القضية الشرطية هل تدل على الانتفاء عند الانتفاء أو لا. *

والبحث يقع عن القسم الثاني الذي يكون لزومه بيناً بالمعنى الأخص، أما الغاية المترتبة على النزاع المذكور، فهي 

فاء وأن للقضية مفهوماً، كان قول القائل أكرم زيداً أنه على تقدير القول بدلالة القضية الشرطية على الانتفاء عند الانت

إن جاءك، يدل على عدم وجوب إكرامه عند عدم المجيء مفهوماً، ويكون في البين قضيتان أحدهما بالمنطوق 

موجبة والأخرى بالمفهوم سالبة، فلو جاء دليل آخر وأثبت الحكم على تقدير عدم المجيء لوقعت المعارضة بين 

 الأولى ومنطوق القضية الثانية، ولا بدّ حينئذ من الاصطلاح بينهما سنداً أو دلالة. مفهوم القضية

أما لو لم نقل بدلالة القضية الشرطية على الإنتفاء عند الإنتفاء كان معنى قول القائل أكرم زيداً إن جاءك ثبوت 

ء فأمر مسكوت عنه، يحتاج إثباته أو الإكرام عند تحقق المجيء، وهو قضية واحدة، أما عدم الإكرام عند عدم المجي

رفعه إلى دليل آخر، فلو ورد دليل من الخارج وأفاد وجوب الإكرام عند عدم الشرط كان لازمه العمل به لعدم 

 المعارض له.

وهكذا تترتب ثمرة أخرى على تقدير الإلتزام بالمفهوم، هي أنه لا يبقى مجال للأصل العملي لو كان لذلك المورد 

لأصول تقتضيه، فإن قضية المفهوم دليل مستقل اجتهادي مقدم على الأصل العملي لا محالة، نعم يجري أصل من ا

الأصل لو لم نقل بالمفهوم كما هو واضح، وقبل الخوض في حقيقة النزاع؛ لا بد وأن يعلم أن مفاد الجملة الشرطية 

معلق على الحكم المستفاد من الجملة الأخرى،  تعليق جملة على جملة أخرى، وأن الحكم المستفاد من إحدى الجملتين

 وأن القيد يعود إلى الهيئة دون

_______________________________ 



 

 .1377 /2/ع 4* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     8   

 يعتبر مطلقاً من دون تقييد بشيء. فتارة: المادة، إذ المولى بعد أن يعتبر الإكرام على ذمة المكلف،

: يعتبره مقيداً بشيء، وعلى تقدير ثبوت شيء آخر فيقول يجب كذا على تقدير المجيء، وكل ذلك يكشف وأخرى:

 عن عود القيد المذكور إلى الهيئة.

م الشرط، فلا خصوصية للبحث عن مفهو (1)أما لو قلنا بعوده إلى المادة كما ذهب إليه شيخنا الأنصاري )قدس سره(

بل يدخل الشرط في بحث الوصف، لأن المراد بالوصف ليس خصوص النعت المقابل لبقية التوابع من التأكيد 

والبدل، بل المراد من الوصف كل قيد أوجب تضييق الموضوع سواء كان نعتاً أم ظرفاً أم شرطاً أم غيره، ولزم 

 ة الشرطية حينئذ )أكرم زيداً الجائي(.على ذلك رجوع الشرط إلى الوصف كما عرفت، لأن معنى الجمل

وكان الأحرى على من يلتزم بذلك أن يعقد النزاع لبحث مفهوم القيد الذي يشمل جميع المفاهيم، ولكن الإلتزام 

 برجوع القيد إلى الهيئة دون المادة أوجب فصل الشرط عن غيره كما عرفت.

الإنتفاء، فإما أن يدعي ذلك بالوضع أو بالقرينة العامة، أما إن من يقول بدلالة الجملة الشرطية على الإنتفاء عند *

القرينة الخاصة في بعض الموارد إن قامت على الدلالة فلا تكون قاعدة كلية كما ورد في سؤال السائل عن الماء 

في معرض ، وبالنظر إلى أن الإمام)عليه السلام( (2)الذي لا ينجسه شيء، فأجابه )عليه السلام(: أنه كر من الماء

التحديد للمعتصم تكون القضية دالة على المفهوم، ولكنه لا أثر له في مقام إثبات قاعدة عامة، والإعتراف بأن القضية 

 الشرطية تقيد ذلك مطلقاً.

ثم إنه ليعلم أن القائل بالدلالة على المفهوم في القضية الشرطية يلزمه أن يثبت أموراً ثلاثة: الأول: أن الترتب الذي 

 ل من تعليق على المقدم إنما هو باللزوم لا بنحو الاتفاق والمصادفة،حص

_______________________________ 



 

 .53: 2( مطارح الأنظار1)

 .1377 /2/ع 5* ليلة الثلاثاء 

 .6، 2، 1ح 9، أبواب الماء المطلق ب159، 158: 1( وسائل الشيعة2)

  9           

أن يكون الترتب المذكور من قبيل ترتب المعلول على علته ليكون انتفاء العلة موجباً لانتفاء المعلول، الثالث:  الثاني:

أن يكون الترتب اللزومي العلي إنما هو بالانحصار، أما لو فرضنا أن للمعلول علل متعددة فمن الجائز أن يكون 

 رى محله.انتفاء العلة غير موجب لانتفاء المعلول لحلول علة أخ

ومتى استطاع القائل بالمفهوم أن يثبت الأمور الثلاثة تمكن من إدعاء القضية الشرطية على الانتفاء، أما من لا يقول 

بدلالة القضية على المفهوم فبإمكانه أن لا يعترف بواحد من المقدمات المذكورة، فهو في فسحة من ذلك كما عبرّ 

 ن ونحن في صدد البحث عن ثبوت هذه الأمور الثلاثة:عن ذلك صاحب الكفاية )قدس سره(، والآ

فلا إشكال في وضع القضية الشرطية لثبوت اللزوم بين المقدم والتالي، وأن الربط بين الجزاء  أما الأمر الأول:

والشرط إنما هو ناشيء عن تلازم واقعي، فقول القائل: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، ليس ترتب التالي 

المقدم ترتباً اتفاقياً، فإن ذلك غلط فاحش لا يتعقل، إذ لا علاقة بين قولنا إن كان هذا حجراً فذاك مدراً، فالربط على 

 اللزومي مما لا إشكال فيه.

فإن المنطقيين وإن قسموا القضية الشرطية إلى لزومية واتفاقية، ومثلوا للثاني بما لو قال القائل: إن كان الإنسان 

ر ناهقاً، ولكنه غلط كما عرفت، فالترتب اللزومي بين الجملتين مما لا ينكر بحسب وضع القضية ناطقاً فالحما

 الشرطية له.

وهو أن ترتب التالي على المقدم من قبيل ترتب المعلول على علته، فللمنع عنه مجال واسع، إذ القضية  الأمر الثاني:

ائماً، فربما تكون العلة مترتبة على المعلول، وربما الشرطية ليست موضوعة لخصوص ترتب المعلول على العلة د

يكون أحد المعلولين مرتباً على المعلول الآخر، مثلاً إذا كان فساد المعدة مما يترتب عليه أثران لزوم الحمى وسرعة 



ى حركة النبض، فمن الممكن أن يقول القائل: إن كانت معدة زيد فاسدة فهو محموم، فيصير من ترتب المعلول عل

علته ولكنه باستطاعته أن يقول إن كان زيد محموماً فمعدته فاسدة، كما يصح أن يقول إن كان زيد محموماً فحركة 

نبضه سريعة، من دون أن يكون في البين عناية وتجوّز أصلاً، فإن البراهين الإنية التي كانت العلة مستكشفة من 

 دته فاسدة يصح فيها أن يقال إنوجود المعلول، كما لو قال: إن كان زيد محموماً فمع

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     10   

كانت المعدة فاسدة فهو محموم، وتكون دالة على الإنتقاء عند الإنتفاء، أما مثل البراهين الإنية كالمثال السابق فانتفاء 

 الشرط وهو الحمى لا يكون موجباً لإنتفاء العلة وهو فساد المعدة.

فلعل انتفاء المعلول يكشف عن عدم علته التامة المؤثرة في الوجود، أما عن عدم علته الناقصة بمعنى وجود 

المقتضي فلا، فمن الجائز أن يكون المقتضي موجوداً، ولكن الواقف دون تأثيره مانع خارجي، ولذا صح أن يقال: 

معلول بدون علته، ولكن انتفاء الممكن لا يكشف إن وجود الممكن كاشف عن وجود الواجب قطعاً، لانتفاء وجود ال

عن وجود الواجب قطعاً لانتفاء وجود المعلول بدون علته، ولكن انتفاء الممكن لا يكشف عن عدم الواجب بذاته، 

وهكذا في الفعل والفاعل فإن ثبوت الأول يكشف عن وجود الثاني، وأما انتفائه فلا يدل على انتفاء الفاعل بذاته ولا 

 فه.بوص

واتضح من هذا أن القضية الشرطية لم تكن موضوعة لترتب الجزاء على الشرط بنحو العلية والمعلولية، إذ القائل 

بالمفهوم يحتاج إلى إثبات العلية ليكون رفع المقدم موجباً لرفع التالي، وقد عرفت أن القضية الشرطية صالحة 

 معلولين على علة أخرى.لترتيب المعلول على العلة والعلة على المعلول، ولل

فلا يثبت المفهوم لفقدان الأمر الثاني، ولا فائدة في البحث عن الأمر الثالث وهو الانحصار بعد أن انتفى الثاني 

 بوضوح.

ادعى وضع القضية الشرطية لترتب المعلول على العلة، واستكشف الأمر الواقعي  (1)وشيخنا الأستاذ )قدس سره(

الفاء، فإن قول القائل إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، إنه في عالم الإثبات اقترن من مقام الإثبات لوجود 

الجزاء بالفاء التفريعية وهي كاشفة عن ترتب التالي على المقدم، وإذا ثبت هذا المعنى في مقام الإثبات يستكشف منه 



 أمر الثبوت والواقع، ويثبت بذلك الترتب العلي.

الفاء في المقام لا يكشف عن كون الجزاء معلولاً للشرط ليكون انتفائه موجبا للإنتفاء، ويتم  إن وجود والجواب عنه:

غرض المستدل، بل المولى في سائر القضايا الإنشائية أو الأخبارية في أمثال المقام اعتبر أمراً مفروض الوجود، 

 فعلق

_______________________________ 

 

 .248: 2( أجود التقريرات 1)

  11           

جملة على فرض وجود أخرى، وهذه الجملة المفروض وجودها يمكن أن تكون علة للجزاء كما يمكن أن تكون 

معلولاً لها، كما يمكن أن تكون هي وأجزائها معلولين لعلة أخرى، كما تقدم، ومع هذا فالقائل لا يستطيع أن يحصر 

 القضية في مورد واحد مستكشفاً ذلك من عالم الإثبات.

أخفق المستدل بما جاء به من الدليل، وكان مختارنا في القضية الشرطية الدلالة على المفهوم، كان لزاماً وبعد أن *

 علينا أن نتخذ مسلكاً آخر نتمكن به على إثبات المدعى.

 فنقول: إن الجملة الخبرية والإنشائية كما تقدم البيان عنهما يشتركان في جهة ويفترقان من جهة أخرى.

شتراك فيهما فلأن كلاً من القضيتين يدل اللفظ فيهما على اعتبار أمر نفساني يكنه المتكلم في ضميره، أما جهة الا

 ويكون اللفظ مبرزاً عما في النفس من ذلك الإعتبار.

أما جهة الافتراق فلأن المبرز والأمر النفساني في الجملة الخبرية قصد الحكاية عن ثبوت شيء الشيء او نفيه عنه 

المبرز والأمر النفساني في الجمل الإنشائية اعتبار شيء على ذمة المكلف وإلقائه عليه، فهذا هو الإشتراك كما أن 

 والافتراق بينهما.

أما جهة الصدق والكذب في الخبر فهو من صفات المحكي لا الحاكي، كما أن الإيجاد في الإنشاء لا معنى له بأي 

قصد الحكاية عن ثبوت شيء أو نفيه عنه، والمدلول في الجملة الإنشائية وجه اعتبر، فالمدلول في الجملة الخبرية 



 الإعتبار النفسي الذي هو الإلقاء على ذمة الغير.

ترد بصيغة الجملة الخبرية، كما يقال: إن كانت  تارة: إذا أتضح لك الفرق بين الجملتين فنقول: إن الجملة الشرطية،

 الشمس طالعة فالنهار موجود.

 رد بصيغة الجملة الإنشائية مثل: إن جاءك زيد فأكرمه.: توأخرى:

 فإن كانت القضية بالنحو الأول فلا دلالة لها على المفهوم أصلاً، لأن

_______________________________ 

 

 .1377/ربيع الثاني/  6* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     12   

المقصود من قول القائل إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، أنه قصد بقوله فالنهار موجود الحكاية عن ثبوت 

الوجود للنهار، لكن لا على نحو الإطلاق والعموم، بل على نحو خاص وهو على تقدير الطلوع، والمخبر لا يهمه 

ع، فلربما حين الفقدان كان موجوداً وربما لم يكن واقعاً، قصد الحكاية على تقدير فقدان القيد، والنظر فيه إلى الواق

لأن جلّ قصده إنما الحكاية عن تعليق شيء لشيء فيعلم أنه عند انتفاء المعلق عليه لا قصد للمخبر بذلك عن الحكاية، 

يد فهو ميت، أما ثبوت ذلك الشيء وعدمه في الواقع فأمر ممكن لا استحالة فيه، وهكذا لو قال القائل إن قطع رأس ز

وأما إذا لم يقطع فإنها لم تدل على عدم موته، لأن القضية الخبرية لا دخل لها بالواقع، بل حكاية ثبوت شيء لشيء، 

 فلا دلالة للقضية عند انتفاء المعلق عليه على انتفاء ذلك الشيء وهو المعلق.

 ففيها تفصيل: -أي بصيغة الإنشاء  -وإن كانت القضية بالنحو الثاني 

يكون ترتب الجزاء على شيء لا بد من وجوده عقلاً، وهذا لا دلالة له على المفهوم، بمعنى أن إبراز ما في  فتارة:

النفس وإلقائه على ذمة الغير معلقاً على شيء يستحيل تحقيق المبرز مع عدم ذلك الشيء، كما لو قال القائل إن 

، فإن ترتب الجزاء إنما كان على أمر وهو مجيء الولد، جاءك ولد فاختنه، أو إن ركب زيد الدابة فخذ بلجامها

ويستحيل أن يتحقق بدونه، فإذا لم يجيء الولد فلا حكم في البين لانتفاء الموضوع، وهذا خارج عن المفهوم، لأن 



 الإنتفاء عند الإنتفاء إنما هو من قبيل السالبة بانتفاء الموضوع لا مع وجود الموضوع.

زاء على شيء غير مستحيل التعليق، وهذا يدل على المفهوم كما لو قال القائل إن جاءك يكون ترتب الج وأخرى:

ولد فصم يومين أو صلي ركعتين، فإن تعليق الصيام على مجيء الولد ليس مما يقتضيه العقل، إذ من الجائز أن 

وإلقائه على ذمة الغير،  يتحقق بدونه، فمقصود المتكلم من قوله صم يومين ليس إلا إبراز أمر اعتباري في نفسه

ولكنه ليس على سبيل الإطلاق والشمول بل اعتبار على تقدير شيء، ولولا ذلك لما كان للمعتبر داعٍ إلى الإعتبار، 

فيفهم من هنا أن المتكلم لولا وجود ذلك الشيء لم يكن له اعتبار أصلاً، فلولا وجود المعلق عليه لم يكن له اعتبار 

 م عند عدم المجيء، وهذا هو المقصود إثباته وهو معنى انتفاء الحكم عند انتفاء الشرط.في البين أي لا إكرا

  13           

 فظهر من هذا أن الجملة الإنشائية في بعض صورها تدل على الإنتفاء عند الإنتفاء.

المعروف بين القوم أن الجمل الأخبارية تفيد ثبوت شيء لشيء خارجاً أو عدمه، وأما الجمل الإنشائية فهي تفيد *

إيجاد شيء بحسب الخارج، وإثبات المفهوم على هذا المسلك يحتاج إلى إثبات العلقة اللزومية والعلية الانحصارية 

ية إلا أن ثبوت الأمر الثاني والثالث مشكل لا يستفاد من بين الجزاء والشرط، والأول وإن ثبت في القضايا الشرط

 القضية الشرطية.

وأما على ما ذهبنا إليه من قصد الحكاية في الأخبار وقصد الإبراز في الإنشاء لا محذور فيه، كما عرفت، وأنه يفهم 

 ثبوت المفهوم بالوضع لا بالقرينة.

اً، فإن التعليق الذي ذكرناه في القضية الشرطية يتم حتى لو كان وهذا الأمر لا اختصاص له بما إذا كان الشرط واحد

الشرط متعدداً ويكون الإنتفاء حاصلاً بانتفاء الجميع، كما لو قال المولى: إن جاءك زيد أو أخلص لك عمرو فافعل 

يري، فكان التعليق كذا، فإن الشرط لم يكن مقيداً بواحد بل عبارة عن مفهوم أحدهما كما هو المختار في الواجب التخي

 في الجزاء إنما هو على مفهوم أحد الأمرين في الشرط وينتفي التعليق المذكور عند انتفاء كلا الأمرين.

ومن هنا اتضح الفرق بين القضايا الحقيقية والشرطية، فإن المولى في القضية الحقيقية حينما يقول: المسافر يجب 

ما يعتبر الوجوب على تقدير السفر فقط من دون نظر إلى غير المسافر، عليه القصر والمستطيع يجب عليه الحج، إن



 فليس في البين تعليق وإنما هو الثبوت عند الثبوت فقط.

وهذا بخلاف الجمل الشرطية حينما يقول: إن جاءك زيد فأكرمه، فإن المولى يعتبر شيئاً معلقاً على شيء لا مطلقاً، 

رض العدم، فالتعليق بهذا المعنى في القضايا الشرطية موجود دون القضايا فيفهم منه عدم وجود اعتبار له على ف

 الحقيقية.

 وبعبارة أخرى، العرف لا يرى السفر في القضايا الحقيقية له دخل في الحكم

_______________________________ 

 

 .1377/ربيع الثاني/  9* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     14   

من حيث العدم بخلافه في القضايا الشرطية فإنه يرى الدخالة في ذلك حتماً، وهذا التعليق المذكور لا اختصاص له 

 )إذا(-أگر  -بأن وباقي أدواتها بل يتأتى حتى في غير اللغة العربية كما في الفارسية بكلمة 

مرتكز في الأذهان لدى عامة الناس من أن ال -من إفادة القضية الشرطية للمفهوم  -والذي يدلنا على ما ادعيناه 

القضية الشرطية تفيد تعليق الجزاء على الشرط وبانتفائه ينتفي، وهذا الإرتكاز العرفي دليل الوضع في الجمل 

 الشرطية فإن الوضع ليس شخصياً بل نوعياً.

)عليه السلام(، عندما سأله وأيضاً يدلنا على استفادة المفهوم من القضية الشرطية الرواية الشريفة عن الصادق 

السائل، عن حلية أكل لحم الذبيحة إذا لم تتحرك فأجاب )عليه السلام( بعدم الجواز، واستدل عليه بما ورد عن أمير 

ويفهم أنه مع عدم الحركة لا يجوز الأكل كما  - (1) إذا تحركت الذبيحة فكل -المؤمنين )عليه السلام( ما مضمونه 

 ل على ثبوت المفهوم.هو واضح، وهذا استدلا

 فالذي تحصل أنه على ما ذهبنا إليه تكون القضية الشرطية ذات مفهوم تدل على الإنتفاء عند الإنتفاء بالوضع.

 إثبات المفهوم بالقرينة العامة:*

 قيام القرينة العامة على دلالة القضية الشرطية على المفهوم نظراً إلى (2)وقد ادعى شيخنا الأستاذ )قدس سره(



جريان مقدمات الحكمة في ناحية الشرط لإثبات العلية المنحصرة، وتوضيح ذلك أن الجزاء المترتب على الشرط في 

 القضية الشرطية.

مما يتوقف عليه عقلاً بحيث لولا وجوده لما أمكن تحقق الجزاء خارجاً كقوله: إن رزقت ولداً فاختنه، ويعبرّ  تارة:

 هذه القضية لا دلالة لها على المفهوم.عنه بالسالبة بانتفاء الموضوع، و

_______________________________ 

 

 .1، ح12كتاب الصيد الذبائح ب 24: 24( وسائل الشيعة 1)

 .1377/ربيع الثاني/  10* ليلة الأحد 

 .252: 2( أجود التقريرات 2)

  15           

لا يكون ترتب الجزاء على الشرط مما يتوقف عليه عقلًا كقوله: أكرم زيداً إن جاءك، إن زالت الشمس فقد  وأخرى:

وجبت الصلاة، فإن الإنسان متمكن على إتيان الصلاة من دون تحقق الزوال، ففي هذه الموارد لا يخلو الأمر، أما أن 

 وجوب يحصل حتى مع انتفاء الزوال وهذا خلاف الفرض.نقول بترتب الجزاء على الشرط ترتباً مطلقاً، بمعنى أن ال

فلا بد وأن يكون مقيداً ومعناه أن الشرط وهو الزوال متى حصل فقد حصل الجزاء وترتب عليه خارجاً، وهنا 

نستطيع أن نثبت العلية المنحصرة للشرط في ترتب الجزاء عليه بمقدمات الحكمة، ببيان أنه لما كان من المسلَّم 

دمات الحكمة في الموارد التي نحتمل أن لا يكون الشرط وحده مؤثراً، بل المؤثر هو وشيء آخر مجموعاً إجراء مق

، فندفعه بالإطلاق ونثبت أنه مؤثر وحده، كذلك لو احتملنا أن يكون المؤثر غيره أيضاً وأن -بالواو  -بنحو العطف 

 ونثبت بالإطلاق أن الشرط وحده. فنجري مقدمات الحكمة -بأو  -الشرط أحد الأمرين بنحو العطف 

ففي المقام بعد أن كان المتكلم في مقام بيان ما هو الشرط في التأثير ولم يتعرض لغيره سواء كان بمفاد الواو أم أو، 

فمن عدم تقييده وهو في مرحلة البيان نستفيد الإطلاق وأن الشرط المذكور هو المؤثر الخاص في الجزاء، ومعنى 

 ند الإنتفاء وأن الشرط عله منحصرة.هذا الإنتفاء ع



وبما جاء به )قدس سره( دفع ما قاله صاحب الكفاية في المقام من عدم إمكان التمسك بذلك، وحاصل ما جاء به في 

أن ترتب الجزاء وهو الحكم على الشرط الذي هو علة منحصرة ليس مغايراً لترتبه عليه عندما لم يكن  (1) الكفاية

حتياجه إلى مؤنة زائدة، وهذا بخلاف الواجب التخييري والتعييني، فإن التخييري محتاج إلى علة منحصرة لعدم ا

مؤنة زائدة في مقام البيان لأنهما بخلاف التعييني سنخان متباينان من الطلب، فإذا كان المولى في مقام بيان ما هو 

 أن الواجب تعييني لا تخييري.الواجب ولم يبين العدل وذكر المؤنة الزائدة، فمقتضى مقدمات الحكمة 

وهذا بخلاف ما نحن فيه، فإن ترتب الجزاء على علته المنحصرة ليس سنخاً مغايراً لترتبه على علته الغير 

 المنحصرة، بل هو سنخ واحد من دون حاجة إلى

_______________________________ 

 

 .195( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     16   

مؤنة زائدة، فإذا كان المولى في مقام ترتب الجزاء على الشرط فإطلاقه وعدم تعرضه لشيء آخر لا يدل على العلة 

 المنحصرة لعدم الفارق بينهما من هذه الناحية فلا يستفاد الإطلاق.

الإطلاق في وقد رده )قدس سره( بأن النظر لو كان في ترتب الجزاء على الشرط لتم ما قاله )قدس سره(، إلا أن 

 جانب الشرط وأنه هو المؤثر الخاص المستفاد من إطلاقه.

ولا يخفى أنه مردود نقضاً وحلاً، أما النقض فلأنه جاري في جميع القيودات حتى الوصف، فإن قوله: أكرم العالم 

رد آخر على نحو الفاسق، يستفاد منه أن المولى كان في مقام البيان ولم يبين أن الشرط جزء آخر منضماً إليه أو ف

 العطف بأو، فبالإطلاق نستفيد أنه وحده مؤثراً وهذا لا يلتزم به.

فلأن المتكلم إنما كان في مقام ترتب الجزاء على الشرط وهو ليس سنخاً مغايراً له ليكون إطلاقه وعدم  -وأما الحل 

ما هو الشرط واقعاً لتم ما قاله )قدس  إطلاقه وعدم ذكر البيان قرينة على الانحصار، نعم لو علمنا أنه في مقام بيان

 سره( إلا أنه بالعكس، فلا يستفاد المفهوم من القضية على البيان المذكور، فما قاله في الكفاية صحيح.



 فدعوى القرينة العامة باطل، بل ما عرفت من أن وضع القضية الشرطية تقتضي الدلالة على المفهوم بالبيان المتقدم.

 بقي أمران: *

 في جهات: ر الأول:الأم

إن حديث المفهوم في القضية الشرطية يجري حيث يتصور ثبوت الحكم لغير مورد التعليق، بأن  الجهة الأولى:

يكون الحكم من سنخ الأحكام الكلية القابلة للانطباق على الكثير، بمعنى أنه قابل للتعدد، أما لو تعذر ثبوت الحكم 

ع فيه أصلاً، لأنه من قبيل الحكم الواحد الشخصي، ومعلوم أنه ينتفي بانتفاء ما لغير مورد التعليق فلا يتأتى النزا

 علق عليه وهذا كموارد الأوقاف والوصايا

_______________________________ 

 

 .1377/ربيع الثاني/  11* ليلة الإثنين 

  17           

والنذور، فإن المعلق عليه فيها شخص الحكم دون كليه ولا يثبت الحكم لغير مورد ما علق، فخروجه عن النزاع 

 خروج موضوعي.

من استثنائه من أن الشرط لا يدل على المفهوم إلا في الأوقاف والوصايا فإن مفهومه  (1)فما أفاده الشهيد )قدس سره(

 لحكم لا كليه:مسلَّم غير تام، لأنه من انتفاء شخص ا

وربما يشكل في المقام أنه بناء على ما ذهب إليه المشهور من أن المعاني الحرفية جزئية لو كان الحكم في طرف 

الجزاء منشأ بجملة إنشائية، فالمدلول للهيئة معنى جزئي وقد علق على شرط من الشروط، والمعنى الجزئي شخصي 

 لق أن يكون من سنخ الأحكام الكلية.فلا يندرج في المفهوم، إذ المعتبر في المع

فلا بد من الإجابة عنه بجواب صحيح، إلا أنه على ما سلكناه في المعاني الحرفية لا يرد المحذور، إذ الخبر والإنشاء 

عبارة عن أمر نفساني، فالمدلول في الخبر قصد الحكاية عن ثبوت شيء لشيء أو عدمه، والمدلول في الإنشاء 

مة المكلف، فالهيئة الإنشائية تدل على أن المتكلم اعتبر شيئاً على ذمة المكلف، وهذا الإعتبار اعتبار شيء على ذ



 ليس بجزئي كي يشكل التعليق وإنما هو كلي كما عرفت فالإشكال مرتفع.

يكون واحداً مثل إن زالت الشمس فقد وجب  تارة: إن الشرط المعلق عليه الجزاء في القضية الشرطية الجهة الثانية:

الطهور والصلاة، أو إن جاءك زيد فأكرمه، ففي الأول نفس الزوال وفي الثاني هو المجيء، ولا ريب إن انتفائه 

 يوجب انتفاء الحكم المعلق عليه.

ل كلا يكون متعدداً مثل: إن جاءك زيد وأكرمك فأكرمه، ولا ريب أن ثبوت الجزاء يتم حيث يحص وأخرى:

الشرطين خارجاً، وأما انتفاؤه فكما يتأتى بانتفاء كلا الشرطين كذلك يحصل بانتفاء أحدهما، لأن المركب ينتفي 

 بانتفاء بعض أجزائه.

 لو كان الجزاء حكماً واحداً فلا ريب بانتفائه عند انتفاء الشرط، الجهة الثالثة:

_______________________________ 

 

 .64( تمهيد القواعد: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     18   

إنما البحث لو كان الجزاء منحلاً إلى أحكام متعددة فهل المفهوم رفع جميع تلك الأحكام أو بعضها، نظير قوله )عليه 

وكلمة شيء نكرة في سياق النفي تدل على العموم وهو السلب  (1)«إذا بلغ الماء قدر كر لم ينجسه شيء»السلام( 

الكلي، ومعناه لا ينجسه البول والدم والمني الخ، وماذا يكون المفهوم هل هو رفع الجميع بمعنى ينجسه كل واحد من 

 ينجسه شيء. هذه النجاسات إذا كان قليلاً فتدل الرواية على تنجس الماء القليل بكل نجس، أو الرفع في الجملة بمعنى

وبعبارة أخرى إن المنطقيين قالوا في بحث التناقض إن نقيض السالبة الكلية موجبة جزئية، كما أن نقيض الموجبة 

الكلية سالبة جزئية، فهل في المقام يجري على طبق ما قاله المناطقة ليكون المفهوم سالبة جزئية، أو لا يقال ذلك 

نقيض كل شيء رفعه، والاختلاف بين المنطوق والمفهوم ليس إلا في السلب ويلتزم بأن المفهوم موجبة كلية، لأن 

 والإيجاب مع حفظ الكمية التي كانت في أحديهما.

أن الحكم بحسب واقع الأمر ومرحلة الثبوت منحل إلى قضايا متعددة، لأن  (2)وقد ذكر شيخنا الأستاذ )قدس سره(



رها، والاختلاف بين المنطوق والمفهوم ليس إلا في السلب معنى ذلك أنه لا ينجسه البول والدم والمني وغي

والإيجاب، فإذا كان المنطوق سلب كل واحد من تلك بمعنى السلب الكلي، فلا محالة يكون المفهوم ثبوت كل واحد 

 ك.من تلك أي ينجسه البول والدم والمني، ولازم هذا أن يكون المفهوم موجبة كلية على عكس ما قاله المنطقيون هنا

وغير خفي أن المفهوم للقضية السالبة الكلية موجبة جزئية، فإن الحكم وإن انحل بحسب عالم الثبوت والحقيقة إلى 

قضايا متعددة إلا أن عالم الإثبات أمر واحد والمفهوم تابع له، لذا قلنا في باب استعمال اللفظ في الأكثر ليس منه بل 

الإثبات واحداً فالمفهوم يكون بانتفاء الحكم عن تلك الطبيعة وهو يتحقق استعمال في الواحد، وإذا كان بحسب عالم 

 بالإنتفاء عن بعض الأفراد.

مضافاً إلى ذلك ما نجده عند العرف حينما يقول المتكلم: إن لبس زيد لامة حربه فلا يخاف أحداً ليس مفهومه إذا لم 

 يلبس لامة حربه فيخاف من كل أحد.

_______________________________ 

 

 .1ح 9، من أبواب الماء المطلق، ب158: 1( وسائل الشيعة 1)

 .259: 2( أجود التقريرات 2)

  19           

وهكذا لو قال إذا غضب الأمير فلا يحترم أحداً، فليس مفهومه لو لم يغضب الأمير يحترم كل أحد، وهكذا سائر 

 الموارد الأخر، فالنتيجة أن مفهوم السالبة الكلية موجبة جزئية كما هو واضح.

ماع قام على أنه لا لأن الإج« إذا بلغ»نعم إن هذه الثمرة التي استنتجت لا تنفعنا في خصوص المثال وهو حديث 

 خصوصية لتنجيس البول دون الدم، بل التنجيس ثابت للجميع.

نعم بالإضافة إلى المتنجسات وأن ما هو متنجس بالبول إذا لاقى شيئاً ينجسه أولا، والإجماع لم يقم على تنجيسها 

لها حتى المتنجسات، فإن قلنا يشم -لا ينجسه شيء  -وإنما قام على النجاسات فقط، ولا ريب أن قوله )عليه السلام( 

أن المفهوم هو الرفع العام بمعنى الإيجاب الكلي كما ذهب إليه شيخنا الأستاذ )قدس سره( فلا بدّ وأن يلتزم بالتنجيس 



حتى في المتنجسات، لما عرفت أن المفهوم ينحل إلى أن البول ينجسه والدم ينجسه إذا كان قليلاً، وما هو منجس 

، فيدل الدليل نفسه على تنجيس المتنجس. وإن لم نقل بذلك، بل قلنا أن المفهوم هو الرفع في بالبول ينجس والخ

الجملة بمعنى الإيجاب الجزئي مع خصوص المورد لا يثبت تنجيس المتنجسات، بل القدر المتيقن منها بعض 

 ل خارجي خاص.النجاسات وهي الدم وما شابهها في الجملة، أما المتنجسات فإثباتها يحتاج إلى دلي

 -إيجاب كلي وسلب كلي أو إيجاب جزئي وسلب جزئي  -وهذه الثمرة وهي مفهوم السلب الكلي أو الإيجاب الكلي 

وإن لم تكن ذات أثر في المقام لكنها في غير هذا المورد لها فوائد كثيرة، وقد عرفت إن المفهوم هو كالنقيض لدى 

 المنطقيين.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     20   

 

 

 تعارض المفهومين

 

إذا تعدد الشرط واتحد الجزاء كما لو قال القائل إذا خفي الأذان فقصر،وإذا خفيت الجدارن فقصر، فماذا يصنع في  *

المقام من يرى دلالة القضية الشرطية على الإنتفاء عند الإنتفاء لوقوع المعارضة بين مفهوم كل ومنطوق الآخر، 

 وقد ذكروا وجوهاً ثلاثة:

أن يلتزم بسقوط كلا المفهومين في المقام، وتكون كل قضية مسوقة لبيان الثبوت فقط فيرتفع المحذور  الوجه الأول:

 حينئذ.

أن يلتزم بوجود جامع بين الشرطين، إما جامع حقيقي إن أمكن وإلا فانتزاعي كمفهوم أحدهما، ويكون  الوجه الثاني:

، أما المفهوم فهو عبارة عن انتفاء كليهما، وأما انتفاء الواحد فلا -بأو  - الشرط حينئذ هو أحد الأمرين ونتيجة الجمع

 أثر له.



أن يلتزم بأن الشرط في القضيتين هو المجموع معاً ونتيجة الجمع بالواو، ويكون المعنى إن خفي  الوجه الثالث:

 فاء أحدهما.الأذان وخفيت الجدران وجب القصر، أما مفهومه فهو انتفاء كليهما، معاً أو انت

والفارق بين الوجهين الأخيرين؛ هو أن الشرط في الثاني عنوان أحدهما وفي الثالث كلاهما، وأما بينهما وبين الأول 

 فأوضح، لأن الأول لا مفهوم له أصلاً بخلاف الأخيرين.

فيكون معنى قوله إذا  وجهاً رابعاً: وهو أن يلتزم بتقييد مفهوم كل منهما بمنطوق الآخر،(1) وقد ذكر صاحب الكفاية

خفي الأذان فقصر أن مفهومه إذا لم يخف الأذان فلا تقصر إلا إذا خفي الجدران، وهكذا بالإضافة إلى الدليل الثاني 

 وحينئذ يرتفع محذور المعارضة.

_______________________________ 

 

 .1377/ربيع الثاني/  12* ليلة الثلاثاء 

 .201( كفاية الأصول: 1)

  21           

 ولكنه غير صحيح:

 أولاً: إن مرجعه إلى الوجه الثاني، لأن معنى ذلك أنه لو خفي الأذان أو الجدران فقصر، وهذا لا يستدعي عده رابعاً.

إن المفهوم ليس بنفسه مدلولاً للكلام مستقلاً، وإنما هو تابع للمنطوق لوجود خصوصية تدل عليه عقلاً، فإذا  -ثانياً  -

 اقتضى الحال أن يتصرف فيه فلا بد من التصرف في أصل المنطوق.

ن ظهور يقتضي وقد ذكر أيضاً )قدس سره( وجهاً خامساً: وهو إسقاط أحد المفهومين دون الآخر لو كان في البي

 التقديم.

وليس ببعيد أن يكون الاحتمال الخامس من سهو القلم، لأن المعارضة التي فرضناها لم تكن موجودة بين المفهومين 

لتعالج بهذه الطريقة المفروضة وإنما هي بين منطوق أحد الدليلين ومفهوم الآخر، والمحذور نفسه باقٍ مع إسقاط أحد 

 ق لو كانت إحدى القضيتين فاقدة للمفهوم فالإلتزام به غير صحيح.المفهومين، بل المحذور با



 ونحن والوجوه الثلاثة المتقدمة.

أما الأول منها فلا يمكن الإلتزام به، لأن رفع اليد عن المفهوم في مورد المعارضة إنما يساغ بالمقدار الضروري 

لدينا إلا الوجهان الأخيران إما الجمع بأو أو الجمع الذي يزول المحذور به، وأما رفعه بالمرة فليس بلازم، فلم يبق 

 بالواو.

إلى اختيار الوجه الأخير الذي مفاده الجمع بين الدليلين بالواو، وأفاد ما  (1)وقد ذهب شيخنا الأستاذ )قدس سره(

ية حاصله، أن حصول المعارضة بينهما ناشيء من وجود كلا الاطلاقين في القضية الشرطية، الإطلاق من ناح

الاستقلال في العلية المقابل لمفاد الواو، والإطلاق من ناحية الانحصار المقابل لمفاد أو، ولا بد من التصرف في 

أحدهما لا محالة، فإذا علمنا إجمالاً بسقوط أحد الإطلاقين كانت منجزيته مقتضية لرفع اليد عن كليهما العلية 

 والانحصار.

_______________________________ 

 

 .261: 2( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     22   

وحينئذ نحن ودليل التمام الذي كان ثابتاً عليه قبل السفر لا يمكننا رفع اليد عنه إلا بالمقدار المتيقن، وهو ما إذا اجتمع 

كلا الشرطين خفاء الأذان وخفاء الجدران، أما تحقق أحدهما فلا يرفع استصحاب التمام، وإذا صار الموجب للقصر 

 ان مفاده الجمع بالواو.خفاء الأذان والجدران من باب المتيقن ك

 وما جاء به شيخنا الأستاذ )قدس سره( محل نقاش صغرى وكبرى. *

أما الصغرى، فلأنه لو قلنا بسقوط كلا الإطلاقين لحصول العلم الإجمالي لما كان نتيجة الحكم وجوب التمام، بل 

القصر، وبيانه: أن الآية مقتضى الرجوع إلى العمومات والإطلاقات التي وردت في الكتاب والسنة هو وجوب 

 الشريفة قوله تبارك وتعالى:



، تدل على لزوم القصر في حق كل مكلف (1))وَإذَِا ضَرَبْتمُْ فِي الْأرَْضِ فلَيَْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أنَْ تقَْصُرُوا مِنَ الصَّلاةِ(

أو من سور بلده مع قصده السفر خرج من بلده قاصداً بذلك السفر إلى المسافة الشرعية، فأول قدم يرفعه من داره 

 يجب عليه تقصير صلواته كما يجب عليه إفطار الصوم:

ولكن الدليل الخارجي أفاد بأن التقصير والإفطار لا يتحققان إلا بعد بلوغ حد الترخص المحدد بخفاء الأذان، أما 

لفقهاء خاصة حيث التحديد خفاء الجدران فلم يأت به نص صريح ولا خبر معتبر بل جرى التعبير به على لسان ا

 -ومواراة أهل البلد عنه لا يستطيع المسافر على تشخيصه إلا بأن يتصل بهم  (2)جاء بكلمة الموارة عن أهل بلده

فيسألهم عن مشاهدتهم له ولتقريب هذا المعنى وإيقاف المسافر على طريقة يستطيع تحقيق الموارة على  -تليفونياً 

)خفاء الجدران( دليلاً يكشف عن تحقق الموارة عنه فيمكنه بذلك أن يطمئن بحصول وجه يأمن بها جعل الفقهاء 

التحديد عندما لم يشاهد جدران البلدان فيقطع ببلوغه للغاية بالضميمة إلى خفاء الأذان، فإذا سافر وخفي عليه 

خف عليه كلاهما فلا يجوز له الأمران فبسبب الدليل الخارجي يجب عليه التقصير كما يجب عليه الإفطار أما إذا لم ي

 التقصير والإفطار، نظراً إلى ما قام عليه الدليل الخارجي.

 وأما إذا خفي عليه أحدهما دون الآخر فهو يشك في وجوب القصر عليه بعد

_______________________________ 

 

 .1377/ربيع الثاني/  13* ليلة الأربعاء 

 .101: 4( سورة النساء 1)

 .1ح 6ابواب صلاة المسافر ب 471: 8لشيعة ( وسائل ا2)

  23           

أن لم يشمله الدليل الخارجي، لا محالة كان الواجب عليه الرجوع إلى العمومات الفوقانية التي دلت على وجوب 

، ولا يجب عليه (1))وإذا ضربتم الخ( القصر بمجرد رفع القدم من البلد قاصداً به السفر كما استفيد من قوله تعالى:

التمام كما ذكره شيخنا الأستاذ )قدس سره( مستدلاً على ذلك بأنه لا يرفع اليد عن التمام إلا بالمقدار المتيقن، فإنه لا 



يمكن المساعدة عليه، ومع هذا البيان لا يرجع إلى الاستصحاب لوجود الدليل اللفظي في المقام، مضافاً إلى أن 

 محل كلام. جريانه في الشبهات الحكمية

نعم ما قاله شيخنا الأستاذ )قدس سره( في غير موردنا بالخصوص يتم حديثه وأن النتيجة هي الجمع بالواو، كما لو 

قال المولى: إذا خفي الأذان فتجب الصدقة، وقال إذا خفي الجدران فتجب الصدقة، وعند تحقق أحدهما يتردد في 

الرجوع إلى استصحاب عدم الوجوب أو جريان البراءة عند فقدان الوجوب حيث لا دليل في المقام، فالواجب هو 

 الحالة السابقة.

، وبيان ذلك: أن -بأو  -وأما الكبرى فمحل مناقشة معه )قدس سره(، فإن مقتضى الجمع بين الأدلة هو التقييد  *

افر بينهما، لو كنا المعارضة التي فرضت بين الدليلين ليست بين منطوق كل منهما ومنطوق الآخر لعدم وجود تن

إذا خفي الأذان فقصر وإذا خفيت الجدران فقصر، من دون دلالة على المفهوم، إذ غايته أنه رفع  -نحن وقوله 

، كما أنه لا معارضة بين المفهومين من حيث هما مع قطع النظر عن المنطوق، لأن -للانحصارية وهو لا يضر 

، إنما المعارضة جاءت من منطوق كل -عن عدم ثبوت شيء آخر  نفي الجزاء حال عدم ثبوت شيء لا ينافي نفيه

منهما مع مفهوم الآخر، فإن أحد المفهومين ينفي الحكم عند عدم الشرط بنحو العموم وجد شرط آخر أو لا، بينما 

لمفهومين منطوق الآخر يثبته على تقدير تحقق الشرط، ومن هنا قلنا لا فائدة فيما جاء به في الكفاية من إسقاط أحد ا

 فإن المعارضة لا تزال باقية.

_______________________________ 

 

 .101: 4( سورة النساء1)

 .1377/ربيع الثاني/  16* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     24   

وبعد أن فرضنا وجود المعارضة بين مفهوم كل منهما ومنطوق الآخر، فالنسبة بين هذا المنطوق وذاك المفهوم 

العموم والخصوص المطلق، لأن المفهوم أعم والمنطوق أخص ومقتضى الجمع بين الدليلين تقديم الخاص على العام 



وق، ولا بد من أن يكون التصرف في العام بالمقدار لا من جهة المفهوم والمنط (1)باعتبار أقوائيته وأضعفية العام

الضروري الذي به ترتفع المعارضة دون أن يكون بأكثر من ذلك، إلا أنه بعد أن كان المفهوم عاماً بنحو السالبة 

سواء خفي الجدران أم لا، كان  -الكلية كما هو مقتضى قوله إذا خفي الأذان فقصر، أنه إذ لم يخف الأذان فلا تقصر 

التصرف به غير ممكن باعتبار أنه مستلزم لدليل آخر وتابع لجملة منطوقية أخرى دل عليه الانحصار المستفاد من 

الوضع أو من مقدمات الحكمة، فلابد من الرجوع إلى الملزوم والمتبوع للمفهوم وهو الجملة المنطوقية لنتصرف به 

إطلاق القضية المنطوقية بمفاد )أو( قبالاً للانحصار وقهراً يتقيد بمقدار ما يرتفع المحذور، ولا يمكن هذا إلا بأن نقيد 

 المفهوم بها، فيقال الشرط هو خفاء الأذان أو خفاء الجدران، ومفهومه أنه لا يجب عند عدم كليهما.

اده نعم يمكن أن تعالج المعارضة برفع اليد عن إطلاق الاستقلالية في المنطوق بتقييده بالمنطوق الآخر، فيصير مف

الجمع )بالواو(، إلا أنه لا ضرورة بعد أن لم يقع الطرف المذكور مورداً للمعارضة، إذ العلاج بين طرفي 

 المعارضة لا غير.

وهذا نظير ما لو قال المولى أكرم العلماء الظاهر في الوجوب، ثم قال لا تكرم زيداً العالم الظاهر في حرمة إكرامه، 

اص على العام لصلاحيته للتصرف فيه، وتبقى دلالة العام على ما عدا الخاص فمقتضى الجمع بينهما تقديم الخ

محفوظة رفعاً لليد عن مقدار الضرورة، وهذا وإن أمكن أن ترتفع المعارضة برفع اليد في العموم عن الوجوب 

كلية أو عن بعض ما وحمله على الاستحباب إلا أنه لا داعي لذلك، لأنه مما يدور الأمر فيه بين رفع اليد عن العموم 

 ينطبق عليه، والضرورة تقتضي الثاني دون الأول.

بعد أن لزمنا التصرف في اللزوم الذي هو المنطوق، باعتبار أن التصرف في اللازم غير ممكن، فلنا  والحاصل:

 نرفع اليد عن إطلاق المنطوق الذي مقابل أو. تارة: طريقان:

 : عن إطلاقه المقابل للواو، والذي جاء المحذور منه هووأخرى:

_______________________________ 

 

 ( ولازم هذا تقديم المنطوق على المفهوم وتخصيصه بالمنطوق.1)



  25           

الأول الذي دل على الانحصار لوقوعه طرفاً للمعارضة فلا بد من الرجوع إليه دون الآخر، فكانت النتيجة أن 

 مقتضى الجمع بين الأدلة تقيد المنطوق بأو.

ومعناه أن كل واحد من الشرطين سبب ترتب الجزاء عليه وينتفي بانتفاء كليهما، ويشهد بذلك ما هو المرتكز عند 

 -النوم والبول  -ول المولى: إذا بلت فتوضأ وإذا نمت فتوضأ، أنهم لا يستفيدون أن الشرط كليهما العرف حينما يق

بحيث يكون مجموعهما يستوجب الوضوء، كما أنهم في الجنابة لا يستفيدون أن الشرط هو التقاء الختانين ونزول 

ما جاء به شيخنا الأستاذ )قدس سره( المني مجموعاً، بل كل منهما شرط في تأثير الجزاء كما هو واضح، فبطل 

 .صغرى وكبرى

 بحث التداخل

إذا تعدد الشرط واتحد الجزاء مثل إذا نمت فتوضأ وإذا بلت فتوضأ، وعلم من ظهور نفس القضيتين أو من دليل  *

ارنت خارجي أن كل شرط مستقل في ترتب الجزاء عليه، فهل القاعدة تقتضي تداخل الأسباب أو لا تقتضي، سواء تق

 في الوجود أم تعاقبت، وسواء اختلفت الأجناس أم اتحدت.

وعلى فرض عدم التداخل وأن كل شرط سبب مستقل في التأثير، فهل القاعدة تقتضي تداخل المسببات بأن يجتزى 

 بالعمل الواحد عن الأثرين في مقام الامتثال، أو لا يقتضي بل لا بد من تعدد العمل.

 والبحث يقع في مسألتين:

 في تداخل الأسباب. الأولى:

 في تداخل المسببات. الثانية:

وليعلم أولاً أن حقيقة النزاع تتم في الموارد التي لم يقم الدليل الخارجي على لزوم التداخل، كما ثبت الدليل في تداخل 

يجب عليه إلا  الأسباب بالإضافة إلى الأحداث الصغيرة للوضوء، فإن من بال ونام وأضاف حدثاً ثالثاً إليهما لا

 وضوء واحد ضرورة، كما أنه قام الدليل على تداخل المسببات في قضية

_______________________________ 



 

 .1377/ربيع الثاني/  17* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     26   

الأغسال كمن وجب عليه غسل الجنابة والمس وثالث آخر، فالغسل الواحد يكفي عن الجميع بداهة لما ثبت من 

 الأخبار بأن من ثبت عليه حقوق عديدة يكتفي بواحد منها.

إنما الكلام فيما لم يقم دليل على ثبوت التداخل في المورد الخاص فهل القاعدة تقتضي تداخل تلك الأسباب وصيرورة 

 لجميع بمنزلة سبب واحد، أو لا تقتضي، وعلى تقدير عدم التداخل فهل القاعدة تقتضي تداخل المسببات أو لا.ا

 تعيين الأصل

وليعلم ثانياً: أن مقتضى الأصل العملي لو لم يكن ظهور يقتضي تداخل الأسباب أو المسببات فهل البراءة أو 

 الاشتغال.

وغير خفي أن القاعدة تقتضي عند الشك في تداخل الأسباب جريان أصالة البراءة أو استصحاب عدم الحكم في مقام 

الجعل على كلام فيه، لأنه بعد أن تعددت الأسباب يعلم المكلف ثبوت تكليف في ذمته على نحو صرف الوجود 

 براءة، فالأصل العملي يقتضي التداخل.ويشك في توجه تكليف ثانٍ في حقه بعد امتثال الأول وهو مجرى ال

وأما في المسببات فالأصل هو الاشتغال، لأن المكلف بعد أن علم ثبوت تكاليف متعددة في ذمته، من جهة تعدد 

الأسباب يشك في سقوطها بعد امتثاله فرداً واحداً وفي فراغ ذمته، ولا ريب أن الاشتغال اليقيني يقتضي الفراغ كذلك 

 فرد الواحد في مقام السقوط.فلا يجتزي بال

 هذا كله في الأحكام التكليفية وقد عرفت أن الأصل في الأسباب يقتضي التداخل وفي المسببات عكسه.

وهكذا الكلام عينه في الأحكام الوضعية مثل الطهارة والنجاسة والبيع وأمثالها، فإن كان الشك في تداخل السبب 

في مقام الجعل، وإن كان في السبب فالاشتغال اليقيني يقتضي الفراغ كذلك،  فالبراءة جارية أو استصحاب عدم الحكم



هذا من حيث الأصل العملي، فإنا لو شككنا في أن السببين المعنيين هل يقتضي كل واحد منهما ملكية أو كلاهما 

 يقتضيان ملكية واحدة، فحصول الملكية

  27           

الواحدة معلوم ونشك في حصولها مرة ثانية، فالأصل عدمها فالنتيجة تداخل الأسباب، كما أنه إذا علمنا بتعدد الحكم 

الوضعي في مورد وقد رفعنا أحدهما بإسقاط ونحوه، وشككنا في ارتفاع الآخر بذلك، فمقتضى الأصل بقاؤه والنتيجة 

 عدم التداخل.

في الموارد التي يكون الحكم في طرف الجزاء قابلاً للتعدد بحيث يستطيع العبد  وليعلم ثالثاً أن حديث التداخل يتم

على أن يكرره مرات عديدة حسب تكرر الشرط، مثل الوضوء والغسل وكفارة الإفطار في شهر رمضان، وأما إذا 

تحالة تعدد القتل على لم يكن قابلاً للتعدد كالقتل المسبب من الارتداد وقتل نفس محترمة فالحديث لا يجري فيه لاس

 ذات واحدة.

نعم يمكن التقييد فيه من جهة ويكون نتيجته التعدد كما لو قتل الشخص رجلين، وكان لكل من المقتول وارث يتولى 

، فلو فرض أن أحدهما عفى عن القصاص كان للثاني (1))فقَدَْ جَعَلْنَا لِوَلِي ِهِ سُلْطَاناً( القصاص عنه كما قال تعالى:

حق المطالبة بالقتل بناء على عدم التداخل، وأما بناء على التداخل فليس للآخر حق المطالبة، فالقتل وإن لم يقبل 

 التعدد ولكن نتيجته تقبل ذلك فهو داخل في النزاع.

قييد من جهة، لا محالة يتأكد الحكم كما لو زنى الرجل أما لو فرضنا أن الحكم لا يقبل حتى نتيجة التعدد وليس فيه ت

بذات محرم وارتد مثلاً فإن ذلك من حقوق الله لا يتصور الإسقاط فيه والعفو، وإنما اللازم هنا تأكد الحكم وشدة 

لة خارجاً التحريم ليترتب عليه العقاب، وهذا أيضاً داخل في محل النزاع، نعم لو لم يقبل التأكد في الحكم كان لا محا

عن النزاع، وذلك كما في موارد الترخيص مثل المكره والمضطر على فعل محرم، إذ لا يقال بأن الحرمة مرتفعة 

 بنحو أأكد، وكذا لو غسل الثوب المتنجس بالكر والمطر فإنه لا يقال بتأكد الطهارة، وفي مثله خارج عن النـزاع.

_______________________________ 



 

 .33: 17لإسراء ( سورة ا1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     28   

 المسألة الأولى في تداخل الأسباب: *

أن الإلتزام بتداخل الأسباب وعدمه مبتنٍ على كون الأسباب الشرعية  (1)وقد نسب إلى فخر المحققين )قدس سره(

أسباباً حقيقية للأحكام أم معرفات لها، فإن قلنا بأنها أسباب حقيقية لها وعلل خارجية، فلا بد من الإلتزام بعدم 

مانع من توارد التداخل، لأن كل سبب يحتاج إلى أثر خاص، وإن قلنا معرفات فلابد من القول بالتداخل لعدم ال

المعرفات الكثيرة على معرف واحد، والتفصيل المذكور ليس بصحيح، لأنه إن أراد )قدس سره( من أن الأسباب 

الشرعية ليست بعلل خارجية ومؤثرات تكوينية للأحكام الشرعية فهذا متين جداً، لأن السبب التكويني لحكم الشارع 

ى ذلك الحكم من المصالح والمفاسد، والأسباب بمنزلة الكواشف عن والعلة له إرادته تعالى وعلمه بما يترتب عل

 حصول تلك الإرادة وعدمها.

ولكنه لا يثبت صيرورة الأسباب معرفات للحكم الشرعي، لوجود الواسطة بينهما وهي كونها موضوعات تعلق بها 

شاكل ذلك إنما هي موضوعات الحكم الشرعي بعد أن اعتبرها الشارع مفروضة للوجود، فالزوال والاستطاعة وما 

 لاعتبار الوجوب عند تحققها خارجاً.

وبعبارة أخرى اعتبر الشارع المقدس حكماً معلقاً على أمر مفروض الوجود، فمتى ما وجد الزوال تحقق الحكم 

ار ووصل إلى مرحلة التنجيز ومتى لم يتحقق لم يكن الحكم فعلياً، فنفس الأسباب وإن لم يكن لها علاقة بالإعتب

 الشرعي إلا أنها لا تكون معرفة بل موضوعة للحكم.

وإن أراد )قدس سره( من أن الأسباب الشرعية التي هي الشروط ليست بأسباب تكوينية، بمعنى أنها ليست 

بموضوعات للحكم الشرعي كما تبين لك، فهذا خلاف الظواهر المستفادة من الأدلة إذ الاستطاعة وما شاكلها 

 الشرعية لا إنها ليست كذلك.موضوعات للأحكام 

_______________________________ 



 

 .1377/ربيع الثاني/  18* ليلة الأثنين 

 .205( كفاية الأصول: 1)

  29           

 فالذي تحصل أن التفصيل المنسوب إلى الفخر مما لا أساس له وإن كان دائراً على الألسنة.

ثم إن الأقوال في المسألة ثلاثة: قول بالتداخل مطلقاً، وقول بعدم التداخل مطلقاً، وقول بالتفصيل بين الأسباب 

 المتعددة من جنس واحد فيلتزم فيها بالتداخل، وبين الأسباب المتعددة من أجناس مختلفة فيلتزم بعدم التداخل.

 تعالى من بيان عدم الفرق بين تعدد الأجناس ووحدتها بالنسبة والظاهر أنه لا أساس لهذا التفصيل لما يأتي إنشاء الله

 لترتب الجزاء عليها.

بل الصحيح هو القول بعدم التداخل وأن كل سبب له تأثيره الخاص من دون رابطة بينه وبين الآخر، إلا في موردين 

 قام الدليل عليهما.

قابل للتعدد كوجوب الكفارة المعلق على عنوان الإفطار  فيما لو كان السبب غير ثانيهما: في باب الوضوء، أحدهما:

في شهر رمضان، فإن المستفاد من الأخبار أن وجوب الكفارة معلق على عنوان الإفطار دون الأكل والشرب، 

وطبيعي أن عنوان الإفطار لا يقبل التعدد ويتحقق بتناول اللقمة الأولى أو بأول جزء منها من دون تعدد له بالإضافة 

لى اللقمات الأخُر وإن وجب الإمساك عليه بعد ذلك، وإذا أفطر بالمرة الأولى فقد وجبت الكفارة عليه وينتقض إ

 صومه ولا يتعدد العنوان مرة أخرى بتعدد الأكل.

كما  -نعم لو كانت الكفارة معلقة على الأكل والشرب لكانت متعددة بتعدده لأنه قابل للتكرار، إلا أن المعلق عليه 

 عنوان من أفطر وهو لا يقبل التعدد. -ظهرناه من الأدلة است

أن الكفارة تتعدد، والسر معلوم لأنها معلقة على عنوان  -وفي الاستمناء بإلحاق منا  -نعم ثبت في خصوص الجماع 

ان من أتى أهله أو استمنى في شهر رمضان وهو متعدد بتعدده، فاذا أفطر بأن تناول الأكل وجامع أهله واستمنى ك

عليه ثلاث كفارات، ومن هنا ذكرنا في )التعليقة( أن الإتيان بمفطرات كثيرة في نهار رمضان لا يوجب إلا كفارة 



 واحدة سواء أتى بالمفطر الثاني بعد رد الكفارة من الأول أم قبل ردها إلا في الجماع كما عرفت.

 له في مقاموالظاهر أن السيد )قدس سره( صاحب العروة ذكر في مجموعة من مسائ

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     30   

كناية عن الأفراد التي هي الأكل والشرب فيتعدد  (1)سؤال وجواب باللغة الفارسية أن الإفطار الموجود في الروايات

 لتعدده.

 ولكن الصحيح خلافه، فإن الظاهر من هذه الكلمة في الروايات معناها الصحيح دون الكنائي لأنه خلاف الظهور.

وعلى ما ببالي أنه ذكر )قدس سره( وجوب الكفارة معلقة على عنوان الأكل والشرب، وهذا بعيد جداً، لأنه بعد 

 التتبع والفحص لم نجد في الروايات أثراً لهذا العنوان.

 متحصل أن مقتضى القاعدة عدم التداخل مع قطع النظر عن الأدلة الخارجية.فال

 والكلام في بيان الاستدلال على ما ادعيناه من عدم التداخل. *

إلى أن القاعدة لا تقتضي التداخل ولا عدمه بل لا بد من الرجوع إلى الأصول  (2)ذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

 العملية المقررة هناك، وذلك لأجل تعارض الظهورين في القضية الشرطية.

بيان ذلك: لا إشكال أن مقتضى إطلاق الشرط في القضية ترتب الجزاء عند حدوث الشرط، وأن كل شرط له 

 ية الجزاء، وهذا الظهور يقتضي تعدد الجزاء بتعدد الشرط ومعناه عدم التداخل.استقلالية في التأثير من ناح

ومن الجهة الأخرى، إذا لوحظ الحكم في طرف الجزاء وقد علق على صرف وجود الطبيعة المطلقة نجده مطلقاً من 

معنى للأمر بالطبيعة  ناحية التقييد بفرد آخر، ومعناه أنه لو حصل الامتثال الأول فقد تحقق امتثال الطبيعة ولا

 الممتثلة مرة ثانية عند تحقق الشرط الثاني، ومعناه هو التداخل.

وهذان الظهوران يتعارضان، أي ظهور إطلاق الشرط في استقلالية التأثير المقتضي للتعدد وظهور إطلاق الجزاء 

 الذي أمر فيه بصرف الوجود المقتضي لعدم التعدد.

_______________________________ 



 

 .8، أبواب ما يمسك عنه الصائم ب44: 10( وسائل الشيعة 1)

 .1377/ربيع الثاني/  9* ليلة الثلاثاء 

 .205( كفاية الأصول: 2)

  31           

فلا بد من التصرف إما في ناحية الجزاء برفع اليد عن إطلاق استقلالية الشرط في التأثير، وإما برفع اليد عن كون 

المطلوب في ناحية الجزاء صرف الوجود، وحيث لا ترجيح في البين لعدم أظهرية أحدهما، لا مناص من تساقط كلا 

 حلة الشك من البراءة أو الاشتغال.الظهورين والمصير إلى الوظائف العملية المقررة في مر

ادعى أنه لا معارضة بين الظهورين باعتبار أن المطلوب في جانب الجزاء ليس  (1)وشيخنا الأستاذ )قدس سره(

الطبيعة بنحو صرف الوجود، بل الطبيعة الخالية عن كل قيد بما هي هي الصادقة على أول وجود يتحصل في 

و المطلوب فمقتضاه انبعاث المكلف نحو إيجاده، فلو جاء المكلف بالفرد الأول الخارج، ولما كان الطلب بعثاً نح

خارجاً لصدقت الطبيعة عليه وأجزأت عقلاً لا من جهة أن المطلوب من الطبيعة هو الفرد الأول، بل لأن الفرد 

بعثان يقتضيان انبعاثين الأول مصداق حقيقي لها، فالبعث الواحد كما عرفت يقتضي انبعاثاً واحداً نحو الطبيعة، وال

 فيأتي بالطبيعة مرتين، وهكذا إذا كان ثلاثة فصاعداً.

إذا عرفت هذا فلا إشكال أن القضايا الشرطية هي قضايا حملية حقيقية، قد اعتبر المولى فيها الحكم معلقاً على 

بتعدد الموضوع،  موضوع مفروض الوجود، فكل مورد فرض وجود الموضوع فيه فقد ثبت له الحكم قطعاً ويتعدد

فسنخ هذه القضايا بحسب عالم الثبوت واحد، ومن حيث الانحلال حسب تعدد الموضوعات وإن اختلف تركبها 

بحسب عالم الإثبات، وإذ قد أثبتنا هذا الأمر ظهر أن القضايا الشرطية قابلة لتعدد البعث فيها، وإذا تعدد البعث فلا 

ق، فانبعاثه في المرة الأولى نحو حصة من الطبيعة إنما تصدق بوجود الفرد محالة يتعدد الانبعاث نحو إيجاد المتعل

الأول، وانبعاثه في المرة الثانية نحو حصة منها تصدق في أول وجود لها، وهكذا تكون الطبيعة صالحة لتعلق 

 الطلب بها والانبعاث نحوها وإن تكثر، وهذا معناه عدم التداخل.



أثيره في الاستقلالية من حيث ترتب الجزاء عليه، لا محالة كل فرد من ذلك الشرط وإذا كان مقتضى إطلاق الشرط ت

اتحد جنساً أم اختلف بعثاً نحو إيجاد الطبيعة، وهو الحكم في ناحية الجزاء، ويتعدد الجزاء بتعدد الشرط بلا حاجة 

 إلى التداخل.

_______________________________ 

 

 .270: 2( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     32   

وما ذكره شيخنا الأستاذ )قدس سره( متين جداً يساعد عليه العرف والإرتكاز لما عرفت أن الطلب تعلق بالطبيعة 

المهملة والفرد الأولى مصداق لها، لا أنه هو المطلوب، والطبيعة المهملة صالحة لأن يتعلق بها أوامر عديدة، فالقول 

 بعدم التداخل محكم.

العنوان في الشرط قابلاً للتعدد، أما لو لم يكن قابلاً وقد أمر المولى به مرة أخرى، لا  نعم يتم الحديث فيما لو كان

محالة يكون تأكيدياً بمقتضى الظهور، كما لو قال: يجب الحج على المستطيع، ثم قال في سورة أخرى: يجب الحج 

 يس حيث لم يسبق.على المستطيع، فظهوره في التأكيد حيث يسبق المكلف بالطلب الأولي وفي التأس

 أما الشواهد على ما ادعيناه فكثيرة عند العرف:

منها: ما لو استقرض أحد من الآخر درهماً ثم استقرض منه درهماً ثانياً أو أتلف منه درهماً آخر، بحيث حكم عليه 

الدرهم مرتين  بضمانين واشتغال ذمته مرتين، فإن العرف في ذلك لا يرى إلا كونه مديوناً بدرهمين بأن يدفع إليه

من دون خصوصية لأحدهما في مقام الامتثال، فإنه إذا رد درهماً فلا مشخص لكونه عوضاً عن الدرهم الذي 

استقرضه أولاً أو إنه عوض عن الدرهم الثاني حتى في الواقع أيضاً، ومثال هذا كثير كما إذا فاته صوم يومين، فإنه 

تيب في الصوم، وهكذا الحال في الصلاة إذ لم يعتبر الترتيب فيها لا مشخص لكونه قضاء لليوم الأول، إذ لا تر

أيضاً، وقد فاتته صلاة صبح يومين وقضى أحدهما فلا ميز لوقوعها قضاء عن صلواته الأولى أو الثانية، وبالجملة 

 لوب مرتين.ففي هذه الموارد لا نقدر على التعبير بأزيد من أنه مطلوب بدرهمين أو صلاتين وأنه منبعث نحو المط



 هذا كله في تداخل الأسباب، وقد عرفت أنه لا بد من الإلتزام بعدم التداخل.

 في تداخل المسببات: المسألة الثانية: *

والقاعدة تقتضي عدم التداخل فيها كالأسباب، باعتبار أن كل شرط له ظهور من حيث التأثير مستقلاً من دون 

 ضميمة إلى شيء آخر، فإذا انشغلت الذمة

_______________________________ 

 

 .1377/ربيع الثاني/  20* ليلة الأربعاء 

  33           

بتكاليف عديدة لا محالة يكون إتيان الفرد الواحد غير موجب للقطع بالفراغ، بل لا بد من امتثال كل حكم ثبت عند 

 تحقق الشرط ومعناه هو التعدد في الجزاء، وهو عبارة عن عدم التداخل.

الأغسال، ولكن البحث في اللهم إلا أن يقوم دليل على التداخل فيها والاجتزاء بالفعل الواحد عن الجميع، كما قام في 

 غير ما قامت القرينة عليه، وقد عرفت أن القاعدة لا تقتضي التداخل، لأنه شك في فراغ الذمة بعد الثبوت.

نعم هناك مورد واحد تقتضي القاعدة فيه التداخل، وذلك ما لو كانت النسبة بين الواجبين عموماً وخصوصاً من وجه 

أكرم عالماً، وقال: أكرم هاشمياً، فمورد الاجتماع هو العالم الهاشمي فيتداخل الحكمان وكان العموم بدلياً، كما لو قال 

 فيه ولا داعي إلى التعدد.

والسر فيه أن مقتضى إطلاق متعلق كل منهما لزوم ترتب الأثر على نفس ذلك الموضوع أعم من أن يكون متصفاً 

رام العالم سواء كان هاشمياً أم لا، فإذا أكرم عالماً هاشمياً فقد بصفة أخرى أو لا، فقوله أكرم عالماً معناه أنه يجب إك

 أطاع وامتثل لكل من الخطابين، لأن إطلاقهما يقتضي جواز الاكتفاء به فيكون مسقطاً لكلا الوجوبين.

أن  ومن هنا يظهر أن المورد ليس من قبيل التأكد في مورد الاجتماع، فإن الفرد والمجمع لم يحكم عليه حتى يقال

الفرد الواحد لا يعقل أن يجتمع فيه المثلان فيحمل أحدهما على التأكيد، بل الوجوبان تعلقا بطبيعي العالم والهاشمي 

 فهما في مقام الأمر متعدد فلا موضوع واحد ليحكم فيه حكمان ويلزم فيه بالتأكد، وفي مقام الامتثال لا معنى للتأكد.



ما إذا كان الحكمان انحلاليين، كما إذا أمر المولى بإكرام كل عالم في البلد، وأمر نعم لا محيص من الإلتزام بالتأكد في

أيضاً بإكرام كل هاشمي في البلد بحيث صار مورد الاجتماع محكوماً بحكمين، فلا بد فيه من الإلتزام بالتأكد، فإن 

لأن فيه ملاكين ملاكاً من أجل كونه  الفرد الواحد لا يعقل أن يصير محكوماً بحكمين، فيحمل على التأكد لا محالة،

 عالماً وملاكاً من أجل كونه هاشمياً.

 وأما غير موارد الانحلال؛ فقد عرفت أن النسبة بين الدليلين إذا كانت عموماً من

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     34   

وجه فمقتضى القاعدة هو التداخل، ونظائره في الفقه كثير، كما إذا كانت النسبة بين واجب ومستحب عموماً من وجه 

أو كانت كذلك بين مستحبين، والأول كالصوم الواجب أصلاً أو قضاء والاعتكاف، فإنه مشروط به أي بالصوم ولكن 

صومه واجباً أصلاً كما في شهر رمضان، كما إذا اعتكف  من غير تقييد بكونه مستحباً، بل يصح الاعتكاف ولو كان

 وصام قضاء عما في ذمته، فإذا صام وجوباً قضاء أو ابتداء فقد امتثل كلاً من الواجب والمستحب.

والثاني كالغفيلة وصلاة النافلة وجعفر ونحوها، فإذا أتى بصلاة يقصد بها كلاً من الغفيلة والنافلة فقد امتثل كليهما، إذ 

  يعتبر في الغفيلة أن لا تكون نافلة أو بالعكس وهذا ظاهر.لا

 )هذا تمام الكلام في مفهوم الشرط(

  35           

 

 

 مفهوم الوصف

 

 وهل الحكم المنشأ على وصف ينتفي عند الإنتفاء أو لا.

وليعلم أولاً: أن محل النزاع ما لو كان الوصف معتمداً على الموصوف، كما لو قال: أكرم الفقيه العالم، أما لو كان 



 فلا يدخل في النزاع، لأنه من مفهوم اللقب. -العالم  -الوصف وحده مذكوراً من دون اعتماد على موصوف مثل 

ه العلم فخارج عن النزاع، إذ لا فرق بينه وبين الجوامد من هذه وأما مثل المشتقات التي تنحل حقيقة إلى إنسان ثبت ل

الناحية، بل الجوامد أولى، لأن وصفها ذاتي وفي المشتقات عرضي ولكان في جميع الموارد دالاً على المفهوم مع 

لموصوف أنهم لا يقولون بذلك، فتعين أن النزاع فيما لو كان الوصف معتمداً على الموصوف، ثم إن النسبة بين ا

وصفته لا تخلو عن أحد ثلاث: التساوي، العموم والخصوص المطلق، العموم والخصوص من وجه، أما التباين 

 فخارج عن البحث.

التي كانت النسبة هي التساوي بمعنى عدم انفكاك أحدهما عن الآخر، مثل أكرم الإنسان الضاحك  والصورة الأولى:

لأن الوصف لا يوجب تضييقاً في ناحية الموصوف كي يبحث عن أن بالقوة، فلا ريب في خروجها عن النزاع، 

 انتفاءه يوجب بقاء الحكم أو لا، وبعبارة أخرى الوصف ملازم للموصوف فلا فائدة في ذكره، ويسمى قيداً توضيحياً.

 التي كانت النسبة هي العموم المطلق، تقع على قسمين:الصورة الثانية:

 أخص مثل العالم الفقيه. يكون الموصوف أعم والصفة تارة:

 : بالعكس مثل الفقيه العالم،وأخرى:

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     36   

والأولى داخلة في النزاع، لأنها أوجبت التضييق وهذا التضييق ربما يكون دالاً على اختصاص الحكم بمورد 

الوصف من الموضوع بخلاف الثانية، إذ المفروض أن الوصف أعم من الموصوف، فلا يمكن أن يوجد الموصوف 

 بدونه فلا يكون تقييد الموصوف به إلا توضيحاً.

، فبالإضافة إلى مادة (1)كانت النسبة هي العموم من وجه كما في قوله~ في الغنم السائمة زكاةالتي  الصورة الثالثة:

الافتراق من ناحية الموصوف وهو الغنم الغير السائمة أي )المعلوفة( يكون داخلاً في محل النزاع، فيبحث عن قوله 

 يجب فيها الزكاة أو لا.~ الغنم السائمة زكاة هل فيه دلالة على أن الغنم الغير السائمة لا 

وأما بالإضافة إلى غيره فلا، وعليه فتكون دلالة الجملة على عدم الزكاة في معلوفة الإبل، بدعوى أنه يدل على أن 

السائمة هي العلة في وجوب الزكاة، وما لا سوم فيه لا زكاة فيه ولو كان إبلاً في محل المنع، لأن الإبل المعلوفة 



ق ولا في المفهوم، ومعه لا وجه لدلالة الكلام على انتفاء الزكاة فيها أو عدم انتفائها، كما غير مذكورة في المنطو

 نسب القول بذلك إلى بعض أصحاب الشافعي، وعليه فالكلام منحصر في موردين.

*  ً  على حصة المشهور بين القوم أن القضية الوصفية لا دلالة لها على الإنتفاء عند الإنتفاء، فالمولى إذا أنشأ حكما

خاصة من الطبيعة فالمستفاد هو ثبوت الحكم عند تحقق الحصة المذكورة خارجاً، وأما انتفاؤه عند عدم وجود 

الحصة فلا يستفاد، إذ من الممكن أن يثبت حكماً مماثلاً لهذا الحكم على ذلك الموضوع عند انتفاء الصفة ويمكن أن 

 ر أن إثبات شيء لشيء لا يقتضي نفيه عما عداه.لا يثبت، فلا ملازمة في البين، ومن هنا أشته

 ولا فرق بين قول القائل جاءني بإنسان أو جاءني بحيوان ناطق سوى الاختلاف في التعبير.

 ومن هنا ظهر الفرق بين القضية الشرطية والوصفية، ففي القضية الشرطية كان

_______________________________ 

 

 )ونقل بالمضمون(. 7واب زكاة الأنعام ب، أب118: 1( وسائل الشيعة 1)

 .1377/ربيع الثاني/  23* ليلة السبت 

  37           

 الحكم معلقاً على موضوع مقيد بقيد، ولا اعتبار للمولى عند عدم وجود المعلق عليه فتدل على المفهوم.

أما ما نحن فيه فليس في البين إلا حكم منشأ على حصة خاصة من الطبيعة، وطبيعي أن انتفاء الموضوع يوجب 

 انتفاء شخص الحكم عقلاً أما سنخ الحكم فلا دلالة في القضية على انتفائه، بل من الممكن تحققه.

ثبتت الحكم عند الوجود، وأما الثبوت عند نعم نفس القضية المذكورة لا تتحمل مسؤولية ثبوته عند انتفاء الصفة، بل أ

 العدم فيحتاج إلى دليل خارجي.

فالذي اتضح مما ذكرناه أن القضية الوصفية لا دلالة لها على الإنتفاء عند الإنتفاء، وإنما هي ناظرة إلى الثبوت عند 

بل أمر ثبوته وعدمه  الثبوت، ومعلوم أن انتفاء شخص الحكم عند عدم الموضوع بديهي، أما سنخه فغير معلوم،

 يحتاج إلى دليل خارجي.



 دليل القائل بالفهوم

 وقد استدل القائل بدلالة القضية الوصفية على المفهوم بوجوه.

لو لم يدل القيد في القضية الوصفية على الإنتفاء لكان بيان المولى له لغواً وخالياً عن الفائدة، إذ لا أثر  الوجه الأول:

أمكن ثبوت الحكم لنفس الموضوع حالة الإنتفاء، وهذا لا يمكن الإلتزام به فلا بد من الدلالة لوجوده وعدمه بعد أن 

 عليه.

أنه يتم لو كان التعرض للوصف متمحضاً لهذه الغاية التي هي الإنتفاء عند الإنتفاء، وأما لو كان  والجواب عنه:

فراد أو لوقوعه في جواب السائل وما شاكل ذلك من لذكره غايات أخر مثل الاهتمام به أو الإشارة إلى أنه أفضل الأ

 الوجوه فعدم دلالته على الإنتفاء لا يصيره لغواً.

الظاهر من القضايا الوصفية أن الوصف يشعر بكونه علة للحكم المنشأ عليه، فإذا قال المولى: أكرم  الوجه الثاني:

العلم وهو الوصف، وطبيعي أن المعلول وهو الحكم رجلاً عالماً، فالمستفاد منه أن العلة في وجوب الإكرام نفس 

 ينتفي عند انتفاء علته وهو الوصف.

 أنه لو سلم ذلك فنفس ثبوت العلة لا يكفي في المدعى، لأن والجواب عنه:

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     38   

مجرد الإشعار بالعلية ما لم تكن منحصرة لا تدل على الإنتفاء عند الإنتفاء كما عرفت ذلك في الشرط، وإثبات 

 الإنحصار يحتاج إلى دليل.

لو لم تدل القضية الوصفية على المفهوم لما صح حمل المطلق على المقيد في مثل: أعتق رقبة وأعتق  الوجه الثالث:

بين الفقهاء من حيث أنهم حملوا المطلق على المقيد وما ذلك إلا لأن دليل التقييد مشتمل  رقبة مؤمنة، مع أن المتسالم

 على الوصف وهو الإيجاب الذي ينتفي الحكم بانتفائه، فلا يبقى مورد للمطلق سوى هذا المقيد فيحمل عليه.

ة أخرى يرى العرف أن حمل المطلق على المقيد ليس لدلالة الوصف على الإنتفاء، بل لجه والجواب عنه:

ضرورية التقديم في مورد خاص عندما يكون الحكم في المطلق على نحو صرف الوجود، أما لو كان الحكم بنحو 



مطلق الوجود والشمول، كما لو قال يحرم الخمر ثم قال الخمر، المتخذ من ماء العنب حرام لا يرى العرف موجباً 

 للتقديم، بل يحمله على أنه أشد.

أنه لو قال: المولى اعتق رقبة، وقال اعتق رقبة مؤمنة، يرى العرف وجود التنافي بين القضيتين، لأن وبيان ذلك 

الحكم واحد والموضوع تارة مضيق وأخرى موسع، ومفاد المطلق الاجتزاء بالعتق في كل رقبة والمقيد عدم 

في دليل المطلق بتضييق موضوعه الاجتزاء إلا بالمؤمنة، فلا محالة من التصرف بأحد الطهورين، أما التصرف 

 حجية بسبب دليل التقييد، ويكون كالقرينة على التصرف في الظهور.

وإما التصرف بظهور القيد في الاحتراز في دليل المقيد بحمله على أنه أفضل الأفراد أو التأكيد لأجل المحافظة على 

 ظهور المطلق في الإطلاق.

ن وهو المحافظة على ظهور المطلق، فإن الظهور فيه يتم حيث لا يكون والعرف يرى أن التصرف الثاني غير ممك

في البين ما يصلح للقرينية والبيانية، ومن الممكن أن يكون دليل المقيد بياناً من المولى على عدم إرادة الإطلاق، لذا 

إنشاء الله زيادة  امتنع انعقاد ظهور المطلق في الإطلاق، ولزمنا حمله على المقيد وتضييق موضوعه، وستعرف

 الإيضاح في بحث المطلق والمقيد.

 ولما ذكرناه حمل المطلق على المقيد لا لدلالة التقييد، والذي يدلنا على ما

  39           

قلناه أن الوجه المذكور لا يختص بالقضية الوصفية، بل حتى لو كان دليل التقييد مفرداً كان الواجب علينا إجراء 

العملية المذكورة، فلو قال المولى: أكرم عالماً، وقال: أكرم فقيهاً، فلا بد من حمل العالم المطلق على الفقيه الذي هو 

 الأفراد ليرتفع المحذور، مع أن إكرام الفقيه لا دلالة فيه على المفهوم. العالم المقيد، أو بحمل الثاني على أفضل

فعلم من هذا أن حمل المطلق على المقيد من أجل العلم بإرادة الطبيعة على نحو صرف الوجود لا من جهة القول 

نتفاء الحكم عن بالمفهومية، فالمتحصل أن تضييق الموضوع أو المتعلق في مرتبة سابقة على الحكم لا يدل على ا

 غير ذلك المورد، وهو الذي ذهب إليه المشهور وشيخنا الأستاذ )قدس سره(.

 والصحيح هو التفصيل في المقام: *



فإنهم إن أرادوا بالمفهوم دلالة القيد والوصف الذي يؤتى به في الكلام زائداً على انتفاء الحكم عن غير ذلك المورد 

 ي القضية، فالحق معهم.ولو بسبب آخر غير السبب المذكور ف

وبعبارة أخرى العالم الذي هو الصفة له الدخل في تحقق الحكم لهذه الذات وجوداً وعدماً بحيث يكون كالعلة 

المنحصرة أولا، فالحق كما عرفت معهم، فإن الوصف لا يقتضي انتفاء الحكم عن غير مورده ولو بأسباب أخر، 

ستفاد منه أن العالم الغير العادل لا يكون واجب الإكرام ولو بسبب آخر غير مثلاً إذا قال: أكرم العالم العادل لا ي

العدالة، ككونه شيخاً كبيراً أو هاشمياً أو غير ذلك، وهكذا لو قال: لا تشرب الخمر لأنه مضر لا يدل على أن شرب 

 المعنى لا دلالة عليه.غيره ليس بمحرم ولو بعنوان آخر غير عنوان الإضرار ككونه مال الغير، فالمفهوم بهذا 

وإن أرادوا بالمفهوم أن إتيان المتكلم قيداً زائداً في كلامه إنما هو بداعي الاحتراز، بمعنى أنه يدل على أن الحكم لم 

 يترتب على الطبيعي أينما سرى، وإنما رتب على الطبيعي المقيد أعني الحصة الخاصة فالوصف يدل على

_______________________________ 

 

 .1377/ ربيع الثاني/  24* ليلة الاحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     40   

المفهوم، لأن المفروض أن الحاكم قد فرض موضوعه عبارة عن الطبيعي بهذا الوصف، فالحكم يختص به، إذ لو 

 كان ثابتاً على نفس الطبيعي كان ما فرضه موضوعاً في مقام الحكم مخالفاً لما هو موضوع حكمه واقعاً وهو خلف.

باً على الطبيعي المقيد لا الطبيعي بما هو، ويدل والحاصل أن إتيان الوصف في الكلام يقتضي أن يكون الحكم مترت

على أن الحكم بهذا السبب المذكور يختص بالمقيد ولا يثبت على المطلق، والمفهوم بهذا المعنى يختلف عن الأول 

 قطعاً فكان أحدهما مشتبهاً بالآخر.

وصف الغير المعتمد كقوله: ومنه يظهر الفرق بين الوصف المعتمد على موصوفه والوصف الغير المعتمد، فإن ال

أكرم عالماً لا يدل إلا على ثبوت الحكم على موضوعه وهو العالم من غير أن يتعرض لأمر آخر بوجه، كما في 

 قولنا أكرم زيداً الساكت عن حكم فرد آخر غيره.



 بالوصف، وهذا بخلاف الوصف المعتمد على موصوفه، فإن المتكلم فيه قد فرض موضوعاً ورتب حكمه عليه مقيداً 

 وظاهره أنه لا يثبت على الفاقد بهذا السبب وإن أمكن ثبوته له بسبب آخر.

 فلا بد في مفهوم الوصف من التفصيل بين المفهومين، وله ثمرة أو ثمرات في الروايات والأخبار.

  41           

 

 

 مفهوم الغاية

 

 وهل القضية المغياة بغاية تدل على انتفاء الحكم عند حصول الغاية أو لا.

 والبحث يقع في مقامين: الأول: في المنطوق، الثاني: في المفهوم.

أما المقام الأول: فقد اختلف القوم في تبعية ما بعد أداة الغاية إلى ما قبلها من دون فرق بين أن تكون الغاية غاية 

. واليد تطلق (1))فَاغْسِلوُا وُجُوهَكُمْ وَأيَْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ( لق فما كان غاية للموضوع قوله تعالى:للموضوع أو المتع

تارة ويراد بها الكف وأخرى ويراد بها الكف إلى الزند، وثالثة إلى المنكب، ورابعة إلى المرفق، وقد حدد الشارع 

 ذلك دفعاً للتوهم.

، حيث إن تمام الصيام يمكن أن يستمر، فدفعاً لهذه المعنى (2)«(أتموا الصيام إلى الليل») ثلوما كان غاية للمتعلق م

 غياه الشارع إلى الليل.

فيقع النزاع أنه هل يجب الإمساك في أول الليل لدخوله في الصوم، أو يجب غسل نفس المرفق لدخوله في اليد 

 بحسب الحكم أو لا.

لا يكون داخلاً بما قبلها، والسبب فيه أن التحديد خارج عن المحدود وليس منه أصلاً والظاهر أن ما بعد أداة الغاية 

فلا يتبع في الحكم ما قبل الأداة كما يفهمه العرف، ولهذا لم يفت أحد بدخول أول الليل في وجوب الصيام، وهكذا في 

، فإنه لم يتوهم أحد (3)الْأبَْيضَُ مِنَ الخَْيْطِ الْأسَْوَدِ مِنَ الْفجَْرِ()وَكُلوُا وَاشْرَبوُا حَتَّى يتَبََيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ  قوله تعالى:



جواز الأكل والشرب حتى في الآن الأول من تبين الخيطين، نعم ربما يصام إلى أوائل الآنات من الليل من باب 

 المقدمة العلمية والاحتياط.

 سر من البصرة إلىاللهم إلا أن تكون قرينة تشعر بذلك كما في قول القائل 

_______________________________ 

 

 .6: 5( سورة المائدة 1)

 .117: 2( سورة البقرة 2)

 .187: 2( سورة البقرة3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     42   

 الكوفة، حيث لا يريد المولى الانتهاء عند أول بلد الكوفة قطعاً، ومن جهة القرينة كان ما بعد إلى تابعاً لما قبلها.

ثم إن النزاع المذكور يجري في الأداة التي تفيد الغاية مثل حتى إن أريد بها ذلك، وإن أريد بها العاطفة فلا يجري 

اج الفرد الخفي في الحكم، مثل مات الناس حتى الأنبياء، أو بعت جميع ما النزاع فيها، لأنها إنما يؤتى بها لإدر

عندي حتى لباسي، فإن الناس عندما يرون الأنبياء وصلوا إلى الدرجة العالية والنفوس الراقية يستبعدون موتهم 

اء ليجري البحث فيه وفقدانهم من الحياة، فلإزالة هذه الواهمة يؤتى بحتى عطفاً على ما سبق، وليس في البين انته

 كما هو واضح.

على دخول الغاية في المعنى كما في مثل مات الناس حتى  (1)ومنه يظهر أن ما استدل به شيخنا الأستاذ )قدس سره(

 الأنبياء مما لا وجه له كما عرفت، وأنه خارج عن محل الكلام.

 المقام الثاني: في الدلالة على المفهوم ويقع البحث في مرحلتين: *

 الأولى في مرحلة الثبوت، والثانية في مرحلة الإثبات.

 أما المرحلة الأولى: فللغاية التي اشتملت القضية عليها أحوال ثلاثة:

 غاية الموضوع، واخرى: غاية للمتعلق، وثالثة: غاية للحكم. تارة:



، والمغسول وهو اليد له إطلاقات كثيرة إلى (2)افقِِ()فَاغْسِلوُا وُجُوهَكُمْ وَأيَْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَ  ومثال الأول: قوله تعالى:

الكف وإلى الزند وإلى المرفق وإلى المنكب كما عرفت، فكان ذكر الغاية والتحديد إلى المرفق مفيداً تحديد الموضوع 

 الذي أنشأ الحكم عليه مقيداً.

يَامَ إلَِى اللَّيْلِ( ومثال الثاني: قوله تعالى: وا الص ِ فإن متعلق الحكم وهو الصيام حيث له قابلية الاستمرار  (3))ثمَُّ أتَِمُّ

 كان الشارع محدداً له.

_______________________________ 

 

 .279: 2( أجود التقريرات 1)

 .1377/ربيع الثاني/  25* ليلة الاثنين 

 .6: 5( سورة المائدة2)

 .187: 2( سورة البقرة3)

  43           

الخ، فكان نفس الحكم والإنشاء مغياًّ  (1)ومثال الثالث: يحرم الخمر إلى أن يضطر إليه، أو كل شيء حلال حتى تعلم

 ومحدوداً بالغاية المذكورة.

والغاية إن رجعت إلى الموضوع أو المتعلق فالجملة تؤول إلى القضية الوصفية، لأن الوصف ليس بمعناه 

لموضوع حتى الجار والمجرور والظروف، وحيث قلنا هناك بعدم الدلالة على الاصطلاحي، بل كل قيد رجع إلى ا

المفهوم فهاهنا كذلك، وإن رجعت إلى الحكم المنشأ كانت دلالة القضية على الإنتفاء أظهر من بقية القضايا التي قلنا 

لكان التعرض للغاية لغواً، فلا  بالدلالة فيها، لأن القضية لو كان فيها دلالة على ثبوت الحكم حتى ما بعد ذكر الغاية

معنى لجعلها حداً إلا هذا الأمر، ولهذا كانت القضية الغائية أصرح في الدلالة على المفهوم من القضية الشرطية، فإن 

القضية الشرطية إنما كانت دلالتها على المفهوم بالدلالة الإلتزامية أما المطابقية فهي الثبوت عند الثبوت، ولكن فيما 

 فيه نفس المنطوق يدل على الإنتفاء من جهة الأمر الخارجي الذي أفاد لغوية الغاية مع التجريد عن الفائدة.نحن 



المرحلة الثانية: التي هي مرحلة الإثبات وكيف يستطيع الإنسان تشخيص رجوع الغاية إلى الموضوع أو المتعلق أو 

 الحكم ليترتب الحكم عليه.

الموضوع في شيء من الموارد ما لم تقم على رجوعها إليه دليل وقرينة، فإن الظاهر  فنقول: إن الغاية لا ترجع إلى

أن كل ما في الكلام من القيود يرجع إلى المتعلق الذي هو فعل المكلف، كان ظرفاً أو جاراً ومجروراً أو غيرهما، 

، والقرينة هي )فَاغْسِلوُا وُجُوهَكُمْ وَأيَْدِيَكُمْ الخ(كما قامت القرينة على رجوعها إلى الموضوع في الآية الكريمة:

إطلاقات اليد، فإلى المرفق غاية للمغسول من دون تعرض للكيفية، كما لو قال: أكنس المسجد من الباب إلى 

حيث  المحراب، فالعرف يستفيد رجوع الغاية إلى الكنس، وقد وافقنا على استفادة الآية قسم من العامة أو جميعهم من

إطلاق الكيفية كما جرت سيرتهم العملية على الغسل من طرف الأصابع إلى المرفق، نظير تمسكنا بإطلاق الأمر 

 بمسح الرجلين.

_______________________________ 

 

 .4ح 4، أبواب ما يكتسب به ب89: 17( وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     44   

ومع قطع النظر عن القرينة لا يعود القيد إلى الموضوع، وحينئذ يدور الأمر بين الرجوع إلى المتعلق حتى لا تدل 

يَامَ( على المفهوم أو إلى الحكم لتدل، فإن كان الحكم مستفاداً من الهيئة الطلبية مثل قوله: وا الص ِ فالعرف  )ثمَُّ أتَمُِّ

 دون الحكم. يستفيد رجوع الغاية إلى نفس المتعلق

من أن معنى الهيئة حرفي وهو جزئي، والجزئي لا  (1)وليس الوجه في الرجوع ما ذكره شيخنا الأستاذ )قدس سره(

يقبل التقييد، بل كما أوضحنا الأمر في محله من أن معنى الهيئة قابل للتقييد، لأنه أمر اعتباري قائم بالنفس، فكما 

 ً  يمكنه أن يعتبر شيئاً مقيداً على ذمة الغير، فالمدلول ليس جزئياً، بل الوجه في يستطيع المتكلم أن يعتبر شيئاً مطلقا

ذلك فهم العرف لا غير، مثل ما يستفيد من قول القائل اجلس في المسجد حتى تغرب الشمس، وأما لو استفيد الحكم 

ذكر في الكلام متعلق كما إذا ورد فإن لم ي -يجب الصيام إلى الليل  -من جملة اسمية كما لو كانت الآية كذلك مثلاً 



 الخمر حرام حتى يضطر إليه فلا محيص من إرجاعها إلى الحكم.

وإن ذكر المتعلق في الكلام كما في الآية الكريمة، فيدور الأمر بين رجوع الغاية إلى المتعلق ورجوعها إلى الحكم، 

 وحيث لا معين في البين يكون مجملاً فلا يستفاد منه المفهوم.

_______________________________ 

 

 .280: 2( أجود التقريرات 1)

  45           

 

 

 مفهوم الحصر

 

ومن الأدوات التي تفيد الحصر والدلالة على المفهوم )إنما( و)إلا(، وأن الحكم ينتفي عما بعد الأداة، والمراد من  *

كلمة )إلا( هي الاستثنائية التي تفيد مخالفة ما بعدها لما قبلها في الحكم سلباً وإثباتاً، والتي تفيد الإخراج من المستثنى 

 منه.

راد منها الوصف فخارجة عن البحث، لأنها تقيد الصفة العدمية، وهي بمنزلة الوصف وأما )إلا( بمعنى )غير( الم

 في الكلام، وقد عرفت أن الوصف لا دلالة له على الإنتفاء عند الإنتفاء.

 أما البحث عن )إنما( فلا إشكال في دلالته على الحصر لصراحة الأدباء وأهل اللغة العربية لذلك، وهو على نحوين:

 قصر الموصوف على الصفة، مثل إنما زيد عالم. من تارة:

 من قصر الصفة على الموصوف، مثل إنما العالم زيد. وأخرى:

نادر، لأن فيه مبالغة زائدة، كما لو قال: إنما زيد مصلح، وكأنه حصر زيداً بالإصلاح وليس له عمل  والقسم الأول:

الإنسان موصوفاً بصفة واحدة، إذ لا أقل من اتصافه  سواه، وبعبارة أخرى الحصر فيه إضافي إذ لا يمكن أن يكون



بالصفات الضرورية كالأكل والشرب والنوم، فلا بد أن يكون نظر المتكلم في حصره على صفة خاصة إلى أنها أهم 

 صفاته حتى أن غيرها بالنسبة إليها بحكم العدم.

هو المتداول كما لو قال إنما الفقيه زيد، وكأنه ليس هناك فقيه في العالم الإسلامي أو الكرة الأرضية  والقسم الثاني:

 إلا زيداً، أما بقية أقرانه فهم بمنزلة العدم،

_______________________________ 

 

 .1377/ربيع الثاني/  26* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     46   

وهذا ربما يشتمل على المبالغة والإدعاء إلا أن أكثره ليس كذلك، بل قصر حقيقي كما في قولنا إنما القادر هو الله أو 

السلطان هو الله، فإن قصر القدرة أو السلطنة عليه تعالى ليس فيه مبالغة، إذ البشر وإن قدروا على الأفعال إلا أن 

 ه في بحث الطلب والإرادة وفسرنا بذلك معنى الأمر بين الأمرين.قدرتهم مستمدة منه تعالى، كما أشرنا إلي

ومهما كان فدلالة الكلمة على الحصر والمفهوم بحسب منطوقها من وضع الأدباء واللغويين، سواء قلنا ببساطة هذه 

لتركيبية الأداة أم تركيبها، وحسبما نعلم أنه ليس هناك مرادف لهذه الكلمة في لغة أخرى أصلاً، إذ الهيئات ا

ومشتركة من حيث الدلالة على معنى، إذا أردنا استكشاف صحة تلك الدلالة، لزمنا الرجوع إلى مرادفها في لغة 

 أخرى، أما مواد الجمل أو المفردات فليس لها مرادف أصلاً، وأداة إنما كذلك.

وف تنفي الصفة عن غيره، والحاصل أن إنما تفيد الحصر، والمفهوم بمعنى أنها في مورد قصر الصفة على الموص

 وفي مورد العكس تنفي بقية الصفات عنه.

)إِنَّمَا  في دلالة إنما على الحصر، والظاهر والله العالم أن غرضه إنكار دلالة قوله تعالى: (1)واستشكل الفخر الرازي

ُ وَرَسُولهُُ(  .(2)وَلِيُّكُمُ اللََّّ

سلام(، فإنه هو المتصدق بخاتمه في ركوعه فاستدل الفخر حيث ثبت أن الآية الشريفة نزلت في حق علي)عليه ال

 على عدم الدلالة بوجهين:



 عدم نزول الآية الكريمة في حق أمير المؤمنين)عليه السلام(. الوجه الأول:

 وعلى فرض النزول إنها لا تدل على الحصر. الوجه الثاني:

ق، وقد جعل شاهداً على ما ادعاه من عدم الحصر ومن الوجه الأخير يستفيد مأربه حيث يستطيع إدخال من لا يستح

نْيَا لَعِبٌ وَلهَْوٌ وَزِينَةٌ وَتفََاخُرٌ( الآية الكريمة:  ، ولو كانت إنما تفيد الحصر للزم خروج معظم(3))أنََّمَا الحَْيَاةُ الدُّ

_______________________________ 

 

 .547: 3( التفسير الكبير 1)

 .55: 5( سورة المائدة 2)

 .20: 57( سورة الحديد 3)

  47           

الأشياء التي وجدت في الحياة مثل العبادة وتحصيل العلوم والمعارف وما شاكل ذلك مما اشتملت الحياة عليه، فلا بد 

 من إنكار الدلالة على الحصر.

والجواب عن ذلك: إنه من الغريب على الفخر أن يتظاهر بهذه الدعاوى الواهية التي لا تخفى على من كان في 

مستوى أقل فضلاً عن شخصيته، إلا أن العناد وخبث السريرة وسوء الضمير في نفسه أنتجت النتيجة الفاسدة، 

 وحاصل ما نقوله:

 مفتوحة وهي محل إشكال في الدلالة على الحصر.أولاً: إن الآية الشريفة قد اشتملت على أنما ال

نْياَ إلِاَّ لَعِبٌ وَلهَْوٌ  ثانياً: بالنقض عليه في الآيتين الشريفتين، قال سبحانه وتعالى في سورة الأنعام: )وَمَا الْحَيَاةُ الدُّ

ارُ الْْخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقوُنَ الخ( هو واللعب بالرغم من وجود حياة الانبياء . وكيف انحصرت الحياة بالل(1)وَلَلدَّ

ارَ الْْخِرَةَ لهَِيَ الْحَيوََانُ لوَْ  والصالحين، وجاء في سورة العنكبوت: نْيَا إلِاَّ لَهْوٌ وَلَعِبٌ وَإنَِّ الدَّ )وَمَا هَذِهِ الْحَياَةُ الدُّ

 ة السابقة.، وبعين ما يجيبه الفخر عن هاتين يكون جواباً للآي(2)كَانوُا يَعْلمَُونَ(

ثالثاً: إن كلمة )الدنيا( ليست مضاف إليها لتفيد الإضافة تخصيصاً وإخراجاً للحياة الآخرة، فيعود إشكال الفخر من 



عدم شمول جميع ما في حياة الدنيا، وإنما جعلت صفة للحياة بمعنى الحياة الموصوفة بالدنيا، وهي على قسمين: تارة 

 حياة دانية. وأخرى: حياة عالية.

 فالحياة الأولى هي التي يعيش بها الحيوانات وأراذل البشر فيملؤونها بالملاهي والمفاسد خضوعاً لشهواتهم النفسانية.

والحياة الثانية هي التي يعيش بها الأنبياء والصالحون وعباد الله المخلصون في سبيل إطاعة الله والتجنب عن 

ا كَفوُراً()إِنَّا هَدَ  معاصيه، كما هو مصداق قوله تعالى: ا شَاكِراً وَإمَِّ  ، والتي هي مذمومة الحياة(3)يْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّ

_______________________________ 

 

 .32: 6( سورة الأنعام 1)

 .64: 29( سورة العنكبوت 2)

 .3: 76( سورة الإنسان 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     48   

 الأولى، وإنما رتب الله سبحانه وتعالى اللهو واللعب الخ على ما هو مذكور لأجل أن السير البشري يقتضي ذلك.

وبعبارة أخرى بعد أن أخذت الحياة الدنيا من قبيل الصفة والموصوف، ففيما لو أطلقت، تارة يراد بها ما قابل الحياة 

ب ومدة قصيرة تقابل الحياة الأخروية التي هي السعادة الأبدية، الأخرى، لأن هذه الحياة بما فيها من بلايا ومتاع

فيستريح الإنسان بها من المتاعب والمصاعب وينال ثمرات أعماله وجهوده الحسنة، وإلى هذا أشار قوله 

ارَ الْْخِرَةَ لَهِيَ الْحَيوََانُ لوَْ كَانوُا يعَْلَمُونَ( تعالى: نى حياة دانية بالإضافة إلى الحياة ، فالحياة بهذا المع(1))وَإنَِّ الدَّ

 الآخرة التي عرفت حقيقتها.

وأخرى يراد بها ما قابل العالية من الدنيا، فإن الحياة الدنيا بالمعنى الأول المقابل للحياة الآخرة تنقسم إلى قسمين: 

ة الموقعة لهم في حياة سافلة وساقطة هي حياة البهائم وما يشبههم من البشر الذين يعبدون شهواتهم النفساني

نْيَا نمَُوتُ وَنحَْياَ وَمَا يهُْلِكنَُا إلِاَّ الدَّهْرُ( المعاصي، كما عبّر عنهم تعالى:  .(2))وَقَالوُا مَا هِيَ إلِاَّ حَياَتنَُا الدُّ

ها وحياة عالية راقية يعيش بها الأنبياء والأوصياء والأولياء خالية عن المنكر والقبيح، فهي حياة سعيدة ينعم ب



 أصحابها لأنها ترضي الله ورسوله.

ومن المعلوم أن الحياة الأولى السافلة دانية بالإضافة إلى هذه الحياة العالية، وهذا لا ينافي أن حياة الأنبياء أيضاً حياة 

 دانية بالإضافة إلى الحياة الآخرة، لأنها سجن لهم ومضيقة، وكم في أمنيتهم أن يصلوا إلى تلك الحياة الأخروية

 لينعموا جزاءً بما صنعوا هاهنا،

فالمقصود من الآية هي الحياة السافلة فلا معنى للإشكال، والمتحصل أن)إنما( تدل على المفهوم بالمنطوق لا 

 بالإلتزام.

 وأما إفادة )إلا( الإستثنائية على الحصر فمما لا إشكال فيه، وإن حقيقة *

_______________________________ 

 

 64: 29لعنكبوت ( سورة ا1)

 .24: 45( سورة الجاثية 2)

 .1377/ربيع الثاني/  27* ليلة الأربعاء 

  49           

)إلا( أفادة الحصر الحكم في المستثنى منه وإثبات نقيضه للمستثنى، أو فقل إخراج المستثنى من المستثنى منه، وهذا 

لا فرق فيه من حيث السلب والإيجاب، فإن كان الحكم على المستثنى منه إيجاباً كانت إلا تفيد سلبه عن المستثنى، 

هة الحكم ما قبلها، وإلى هذا صرح أهل اللغة ومن التصريح نفسه وهكذا الأمر بالعكس، فما بعد )إلا( ينافي من ج

 اعتبر البعض الدلالة منطوقية.

وأنكر الدلالة على المفهوم باعتبار أن المستفاد من الجملة  -كما هو دأبه  - (1)إلا أنه خالف في ذلك أبو حنيفة

لمستثنى، وأما حكم المستثنى فموكول إلى الأدلة الاستثنائية ليس إلا ثبوت الحكم للمستثنى منه أو عدمه بعد إخراج ا

 الأخرى، فالاستثناء عنده إخراج قبل الحكم.

. ولو أفادت )إلا( (2)واستدل على ذلك بما رواه الفريقان عن النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( )لا صلاة إلا بطهور(



قق فقد تحققت الصلاة، مع أن الطهور الحصر لكان المعنى صدق الصلاة عند تحقق الطهور، وأن الطهور إذا تح

 ربما يحصل ولا تصدق الصلاة لاختلال بعض الشرائط.

 بثلاثة أجوبة تعرض للأولين في المتن وللآخر بهامشه. (3)وأجاب صاحب الكفاية )قدس سره(

عنى ذلك أن أي لا صلاة جامعة الأجزاء والشرائط إلا مع الطهور، وم -الجواب الأول: أن المراد من قوله لا صلاة 

 الصلاة الغير الجامعة للأجزاء والشرائط في الطهور لا تسمى صلاة.

ويرد هذا الوجه بأن المراد من الصلاة الطبيعة، إذ لو كان المقصود منها تامة الأجزاء والشرائط لكان المستعمل فيه 

الأجزاء والشرائط التي منها الطهور بمعنى المشتملة على جميع  (4)متعدداً، فالصلاة في )لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب(

 إلى فاتحة الكتاب.

_______________________________ 

 

 .92: 3( الاحكام للآمدي 1)

 .1ح 1، أبواب الوضوء ب365: 1( وسائل الشيعة 2)

 .209( كفاية الأصول: 3)

 .5ح 1، أبواب القراءة في الصلاة ب158: 6( مستدرك الوسائل 4)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     50   

والصلاة في قوله: )لا صلاة إلا بطهور(؛ بمعنى أن الصلاة المشتملة على جميع الأجزاء والشروط المذكورة التي 

منها فاتحة الكتاب إلا الطهور، وهما معنيان مختلفان، والظاهر اتحاد الصلاة في إحدى الروايات مع المذكورة في 

 الأخرى، فالمراد منها طبيعي الصلاة.

 إن عدم إفادة إلا للحصر في المورد الخاص لعله لقرينة، ومع احتمالها لا نستطيع على الاستدلال..الجواب الثاني: 

 ويرده: بأنه مطالب بالقرينة والأصل عدمها، ولعله عدل عن الاثنين وأجاب بالثالث.

ي يتمكن عليها هي الجواب الثالث: إن المراد من نفي الصلاة نفي الإمكان لا الوقوع، ومعنى الحديث إن الصلاة الت



الواجدة للطهور، وأما لو وجد الطهور فمن الممكن أن تكون صلاة، والإمكان لا دلالة له على الوقوع، فربما يقع 

 وربما لا يقع.

ويرده أنه في سائر الموارد ليس المنظور هو الإمكان بل الوجود الخارجي لا غير، فقولك لا أكل إلا مع الملح، 

 ود له إلا مع الملح لا أنه لا إمكان له.معناه أن الأكل لا وج

فالصحيح في الجواب أن يقال: إن المستثنى إن كان ظرفاً أو جاراً ومجروراً مثل لا صلاة إلا بطهور وأمثالها إنما 

أنه لا وجود المنفي، إلا  ثانيهما: أن المستثنى منه المنفي مشروط بالمستثنى، أحدهما: يستفاد من ذلك، أمرين:

للمستثنى لا أن المستثنى إذا وجد تحقق معه المستثنى منه المنفي، فمعنى قولنا لا أكل إلا مع الملح معناه أن مقارناً 

أكل الطعام مشروط بالملح وأن وجود الطعام مشروط ومقارن لوجود الملح وليس معناه أن الملح إذا تحقق تحقق 

 الأكل.

مقارن لوجود الطهور وليس المعنى أن الطهور متى وجد  وهكذا لا صلاة إلا بطهور معناها أن الصلاة وجودها

وجدت الصلاة، ونظيرهما قولنا لا أطالع إلا كتاب الفقه، إذ ليس معناه أن كتاب الفقه متى وجد تحققت المطالعة، بل 

 معناه أن المطالعة لا تتحقق إلا مع وجود كتاب الفقه.

  51           

 وعليه فلا تدل الرواية على أن الطهور إذا تحقق تحققت الصلاة، فلا إشكال في دلالة الأداة على الحصر.

ومما يدل على ذلك قبول كلمة التوحيد ممن يتكلم بها، فإنها تنفي الإلهية عن غير الله وتثبتها له، ولولا دلالتها على *

 الحصر لما كان لدلالتها على التوحيد وجه.

من جهة عدم كفايتها للإسلام، بأن المقدّر في خبر )لا( إما ممكن وإما  -لا إله إلا الله  -على كلمة التوحيد  وقد أشكل

موجود وكلاهما غير صحيح، إذ التقدير الأول وإن أثبت الإمكان له تعالى ونفاه عن غيره إلا أنه لا دلالة لذلك على 

ير الثاني وإن أثبت الوجود لله تبارك وتعالى ونفاه عن غيره من إثبات الوجود لله تعالى وهو خلاف الفرض، والتقد

 الآلهة، ولكن نفيه عن الغير لا يستلزم نفي الإمكان عنهم والمفروض أن غيره ممتنع الوجود.

وأجيب عن الإشكال بوجهين: أشهرهما ما قيل أن المقصود من الإله هو واجب الوجود وما كان الوجود ضرورياً 



الإمكان في المقام ليس هو الإمكان العام الذي بمعنى تساوي الطرفين، بل الخاص وهو ما كان الوجود له، والمراد ب

ضرورياً، وعلى هذا متى ما صار الإله ممكناً صار واجب الوجود، لأنه ضروري بالملازمة كما عرفت، وإذا انتفى 

الذي يكون وجوده وعدمه ضرورياً، وهذا لا الإمكان عنه كان ممتنعاً بالضرورة، فليس هناك إله بالإمكان العام 

 اختصاص له بذاته تبارك وتعالى، بل الملازمة جارية حتى في صفاته الكمالية.

وبناء على هذا المعنى وثبوت الملازمة بين الإله الممكن وكونه واجب الوجود لا يضرنا تقدير الخبر بكلا معنييه، 

 سواء قدرنا ممكن أو موجود.

ون المعنى أن غيره من الآلهة منفي الإمكان عنهم، وأما هو فالإمكان ثابت له، وبمقتضى الملازمة إذ على الأول يك

 يصير واجب الوجود وغيره ممتنع الوجود.

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأول/  1* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     52   

وعلى الثاني: يكون نفي الوجود عن غيره من الآلهة مستلزماً لنفي الإمكان عنهم، ومعناه ليس إلا كونهم ممتنع 

 الوجود.

ثم إن في المقام برهاناً آخر على دلالة الكلمة على التوحيد، أي الملازمة بين الإمكان ووجوب وجوده يسمى ببرهان 

كان بالمعنى العام فعدمه أي عدم الممكن بالإمكان العام دائماً يستند  الصديقين، وملخصه أن الإمكان في الواجب لو

إلى عدم علته التامة، وهي مركبة من الثلاثة، فعدمها إما لعدم المقتضي، أو لعدم الشرط، أو لوجود المانع، وواحد 

جودة، لأنه مع عدم من الثلاثة غير متحقق في واجب الوجود وإذا تمت الأمور الثلاثة فلماذا لا تكون الذات مو

المقتضي لوجوده أو مع شرط وجوده أو مع وجود المانع عن وجوده لا يجتمعان، وفرضهما فرض أمرين 

 متناقضين، فدلالة كلمة التوحيد على عدم إمكان إله غيره تعالى وإثبات وجوده تعالى ظاهر كما تقدم.

ا رأيته في بعض مؤلفاته فعبرّ عن ذلك بأنه لنا أن وإلى هذا المعنى المذكور أخيراً نظر بعض فلاسفة الغرب على م



نتصور صانعاً، فإذاً هو موجود وقد عبرّ عن الخالق بصانع، ومعنى هذا أن مجرد تصور إمكان الذات تبارك 

وتعالى مساوق للتصديق والجزم به، لما ذكرناه من أن عدم وجود ذلك الممكن إما لعدم المقتضي أو عدم الشرط أو 

 ع، والمفروض كلها منتفية، فلا بد وأن تكون الذات موجودة.وجود المان

ولكن نحن في غنى عن هذا، فإن اللازم في دخول الشخص على دين الإسلام على ما دلت عليه الآيات وحث عليه 

 -النبي الأكرم أمران 

ِ شَكٌّ فَاطِرِ  الاعتراف بوجوده تعالى، كما دل عليه قوله تعالى: أحدهما: )يؤُْمِنوُنَ  .(1)السَّمَاوَاتِ وَالأرَْضِ( )أفَِي اللََّّ

ِ وَالْيَوْمِ الْخِرِ(  (2).بِاللََّّ

 

_______________________________ 

 

 .10: 14( سورة إبراهيم 1)

 .114: 3( سورة آل عمران 2)

 

  53           

ِ الْعَالمَِينَ( وغيرهما من الآيات وأشار أيضاً إلى ذلك في سورة الفاتحة: ِ رَب  ، وقد أثبت الربوبية في (1))الْحَمْدُ لِلََّّ

 جميع الموجودات لله سبحانه وتعالى، فإن العالمين جمع محلى باللام يفيد العموم.

نفي وجود إله غيره وأن غير الله سبحانه وتعالى ليس إله في العالم أصلاً، وأكثر من هذين الأمرين لا حاجة  ثانيهما:

 س بمعتبر في الإسلام.له ولي

أما نفي الإمكان وعدمه بالإضافة إلى غيره فربما يغفل المكلف عنه أو يلتفت ولكنه يشك في ذلك، ومع هذا لا يخرج 

عن الإسلام بذلك، فإن عدم الوجود كما ذكرناه وإن كان ملازماً لنفي الإمكان في الواجب إلا أنه مطلب علمي لا 

، وإنما اللازم هو الإقرار بوجوده تعالى والاعتراف بنفي وجود غيره، وهما حاصلان دليل على اعتباره في الإسلام



في كلمة التوحيد، فإن الظاهر من )لا( في مثل لا رجل في الدار، ولا كتاب لزيد، نفي الوجود دون الإمكان، فالكلمة 

 عتراف بالإسلام.تدل على أنه لا وجود لإله غيره، وإنما الموجود له، وبهذا يثبت الإقرار والا

_______________________________ 

 

 .2: 1( سورة الفاتحة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     54   

 

 

 مفهوم العدد

 

 وربما يقال بأن تعليق الحكم على العدد يشعر بالإنتفاء عند الإنتفاء.

وغير خفي أنهم إن أرادوا بذلك عدم الاجتزاء بالأقل من ذلك العدد في مرحلة الامتثال فالأمر مسلَّم من دون إشكال، 

ولكنه لا لجهة المفهوم، بل لأن الأقل ليس مصداقاً للواجب، فلو قال أكرم خمسة رجال فالأربعة ليست مصداقاً 

ل، فكانت الدلالة منطوقية لا مفهومية وهو كما لو أمر بإكرام زيد للمأمور به قطعاً فلا يجتزي بها في مرحلة الامتثا

 فأكرم عمراً، فإنه لا يوجب السقوط لعدم مطابقة المأتي به للمأمور به.

وإن أرادوا بذلك عدم الاجتزاء بالأكثر من ذلك العدد كما لو أكرم ستة مثلاً ففيه تفصيل، فإن عرفنا أن المولى في 

وأن المطلوب هو الخمسة بشرط لا كان إكرام الستة غير مجزي لعدم تحقق معنى بشرط لا، مرحلة التحديد لحكمه 

أما إذا لم نعلم ذلك منه فمقتضى إطلاقه هو الاجتزاء حتى بالأكثر، إذ الأقل متحقق في ضمن الأكثر قطعاً فيجتزي 

 بالأكثر لا محالة.

 ميع ما قلناه لا دخل له بالمفهوم بل مستفاد من المنطوق.اللهم إلا أن تقوم قرينة على التحديد والمفروض عدمها، وج



 فالصحيح أن مفهوم العدد كمفهوم اللقب في عدم ثبوته للانتفاء.

 )انتهى البحث عن المفاهيم(

  55           

 

 

 العموم والخصوص

 

 والعموم لغة: الشمول، ومعنى عام أي شامل.

وفي الاصطلاح: عبارة عن شمول الحكم لجميع أفراد مدخول أداة العموم، وهذا المعنى يثبت للمطلق أيضاً 

، إلا أن الفرق بينهما هو: أن الأول يثبت شموله وسريانه بالوضع، أما الثاني فيتم بمقدمات (1))أحل الله البيع( مثل:

 الحكمة.

 ي، وبدلي.ثم إن العموم على أنحاء ثلاثة: شمولي، ومجموع

 أما الشمولي:

فهو ما كان الحكم بحسب مقام الإثبات واحداً لكنه لدى الحقيقة والواقع متعدد بتعدد الموضوعات ومنحل إلى كل فرد 

فرد، لأن الحكم مرتب على الطبيعة بنحو مطلق الوجود، فيمكن أن يحصل الامتثال من العبد في بعض الأفراد 

 والعصيان في بعضها الآخر.

 المولى عبّر في مقام الإثبات بهذا النحو اختصاراً. وإنما

 وأما المجموعي:

فهو ما كان الحكم بحسب الحقيقة واحداً متعلقاً بمجموع الأفراد، مثل أكرم هؤلاء القوم، فإذا ترك العبد امتثال واحد 

 فقد عصى التكليف، ولا ينفع امتثال البقية من الأفراد.

_______________________________ 



 

 .275: 2( سورة البقرة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     56   

 أما البدلي:

فهو الحكم المعلق على الطبيعة بنحو صرف الوجود بأن يكون المطلوب فرداً واحداً، مثل أكرم أي رجل جاء، فكل 

 واحد من الرجال صالح للانطباق عليه ولا يعصي المكلف إلا بترك الجميع.

 وهل التقسيم المذكور ناشيء من الحكم نفسه أو موجود قبل طرو الحكم على الموضوع؟ *

إلى الأول، وادعى أن التقسيم إنما نشأ من اختلاف الحكم بحسب ما يراه المولى  (1)ذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

 حين الطلب من الحكم الإستغراقي، أو المجموعي أو البدلي.

لتقسيمات المذكورة، إنما هي من توابع نفس الموضوع قبل طرو الحكم عليه، وطبيعي ولكن الصحيح خلافه، بل ا

متابعة الحكم لموضوعه في الاختلاف لتقدم الموضوع عليه رتبة، وبيان ذلك أن المولى إذا لاحظ الطبيعة قبل أن 

ا الخارجية، ومع هذا اللحاظ يعلق الحكم عليها: فتارة يلاحظها من حيث هي من دون أن يجعلها فانية وحاكية لأفراده

المجرد يحكم عليها بحكم كما يقول: الإنسان نوع والحيوان جنس، فهذه قضية خارجة عن العموم والخصوص لعدم 

النظر فيها إلى الأفراد، بل هي من المعقولات الثانوية، إذ لا يمكن سراية الحكم إلى الأفراد فيقال: الإنسان نوع وزيد 

 اً نوع فأن ذلك غلط فاحش.إنسان، فينتج أن زيد

وأخرى ينظر المولى إلى الماهية والطبيعة قبل حكمه، ولكن النظر بنحو الفناء في الأفراد وما ينطبق عليها بحسب 

الوجود الخارجي ومحالها من الحكاية والمرآتية، وهاهنا تارة المولى يجعلها فانية في بعض الأفراد دون بعض كما 

 وهذا هو الخصوص. لو قال أكرم بعض العلماء

 يجعلها فانية في جميع الأفراد وهذا هو العموم، وهو على أقسام ثلاثة: وأخرى:

_______________________________ 



 

 .1377/جمادي الأولى/  2* ليلة الأحد 

 .216( كفاية الأصول: 1)

  57           

فمرة ينظر إلى الطبيعة ويراها فانية في أفرادها فناء الوحدة في الكثرة بنحو صيرورة الطبيعة في كل فرد فرد، 

 فيحكم عليها حينئذ ولا ريب أنه عموم شمولي.

وثانية ينظر إلى الطبيعة ويراها فانية فناء الكثرة في الوحدة فيعتبر جمعيها تحت هذه الوحدة من الطبيعة ويحكم 

 وهذا هو العموم المجموعي. عليها،

وثالثة ينظر المولى إلى الطبيعة لا بنظر الوحدة في الكثرة ولا الكثرة في الوحدة، بل يراها باعتبار صرف الوجود 

وأن أي وجود حصل من الطبيعة فقد حقق الامتثال، وعلى هذا ينشيء المولى حكمه ويسمى بالعموم البدلي، وقد 

كورة إنما هي من توابع الموضوع وحاصلة قبل الحكم دون أن تكون ناشئة من نفس عرفت أن هذه التقسيمات المذ

 الحكم كما ذهب إلى ذلك صاحب الكفاية)قدس سره(.

ثم إن العموم كما عرفت عبارة عن كل لفظ دل على سراية الحكم إلى عموم مدخوله، فإن كان مستفاداً من الهيئة 

ء، وإن كان مستفاداً وهو الجمع المحلى باللام بناء على دلالته على العموم من كان الحكم سارياً إلى المادة مثل العلما

 مادة مستقلة مثل )كل( وأمثالها فقد دل على سراية الحكم إلى عموم المدخول.

ومن هنا ظهر مفاد العدد لو قيل أكرم عشرة رجال، فإن عشرة ليست من الأدوات الموضوعة لإفادة سراية الحكم 

ينطبق عليه المدخول، لأن العشرة )تارة( يبحث عنها من حيث هي )وأخرى( من جهة مدخولها وهم إلى جميع ما 

 الرجال.

أما البحث عنها، فلأن عشرة نكرة أو اسم جنس صالحة للانطباق على كل عشرة من أي ماهية كان، مثل عشرة 

 رجال أو نساء أو بقر أو جماد أو ما شاكل ذلك.



مول المستفاد من )رجال( من ناحية صلاحية انطباقه على العلماء أو الفساق أو الأدباء أو وأما من جهة مدخولها فالش

 غيرهم لجريان مقدمات الحكمة في ذلك.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     58   

وأما نفس العشرة من جهة دلالتها على أجزائها العشرة فلأنها مركبة من هذه الأجزاء، وطبيعي أن كل مركب يدل 

 على أجزائه، فلا دخل لهذا ونحوه في وضع العشرة لإفادة عموم مدخولها.

 صيغ العموم

اً مما لا كلام فيه في أن هناك صيغة للعموم تخصه، وهذا أيض (1)ذكر صاحب الكفاية )قدس سره( الأمر الثاني:

أمثال كل، فإن سائر اللغات الأخرى غير العربية تستطيع أن تفهم العموم مما يقابل هذه الكلمة بلا اختصاص للغة 

 العربية في ذلك.

بأنه لا صيغة للعموم تخصه أصلاً، فأن الألفاظ المدعى دلالتها على العموم دالة على الخصوص قطعاً  -وربما يقال 

مستفاد من هذه الكلمة دوماً، إذ المولى إن أراد بالكلمة جميع أفرادها كان البعض مراداً قطعاً بالضمن  فإن البعض

أن دلالة  والجواب عنه: وإن أراد البعض فهو مراد بالمطابقة، فإرادة البعض يكون قدراً متيقناً فيحمل الكلام عليه،

لالتها على الجميع فإنما هو بالظهور، ولا مانع من الأخذ كلمة كل وما شاكلها على البعض إنما هو بالنص، وأما د

 بالقدر المتيقن من باب النص والأخذ بالزائد من باب الظهور للكفاية عند الحجية ولا منافاة في ذلك.

وربما يقال: إنه ورد ما من عام إلا وقد خص، وهو يوجب التوقف على حمل العموم، لأن بقائه على العموم ضعيف 

 ن حمله على البعض.فلا بد م

)الجواب عنه( إن هذا الإيراد إنما يرد لو كان غير الموضوع له مما يستعمل فيه اللفظ ويحمل عليه بلا قرينة، ولا 

يستفاد عند إطلاقه المعنى الحقيقي كما في المجاز المشهور، وأما إذا كان اللفظ ظاهراً في معناه الموضوع له بلا 

 تاج إلى قرينة فلا يرد عليه إشكال أصلاً، وإن صار استعمال المجاز كثيراً.قرينة واستعماله في غيره مح

_______________________________ 



 

 .216( كفاية الأصول: 1)

  59           

ودعوى أنه يلزم كثرة المجاز مدفوعة بأن تخصيص العام لا يستلزم المجازية، أما في المخصص المتصل فلأن 

الكل قد استعمل في معناه وهو السريان ومدخوله وهو العالم التقي عام، غاية الأمر أن دائرته مضيقة وهو عام قليل 

فصلاً فلما سيأتي من أن تخصيص العام بدليل منفصل لا الأفراد من الابتداء فلا مجاز في البين، وأما إذا كان من

يوجب مجازية العام في الباقي على ما ستعرفه مفصلاً إنشاء الله تعالى، لأنه تصرف في الحجية، إذاً لا إشكال في 

 وجود صيغة العموم تخصه.

في سياق النهي أو النفي، أن من أدوات العموم النكرة واسم الجنس الواقعان  (1)ذكر صاحب الكفاية )قدس سره( *

وكل منهما يفيد عموم ما يراد من مدخوله عقلاً، باعتبار أن النهي عن الطبيعة إنما هو بمعنى انعدامها وعدم تحققها 

خارجاً، وهو لا يحصل إلا بانعدام جميع أفرادها، لأن الفرد الواحد خارجاً يوجب تحقق الطبيعة وصدقها، لما عرفت 

رده، ولكن الأداة المذكورة لا تدل إلا على استيعاب السلب لما أريد من تلك الطبيعة الواقعة في أن الكلي عين وجود ف

سياق النهي أو النفي، فإن أريد منها تمام الأفراد دل ذلك على استيعاب السلب إلى تمام الأفراد، وإن أريد منها حصة 

ه للجميع موقوف على إجراء مقدمات الحكمة خاصة دل على استيعاب سلب تلك الحصة، فعمومية المدخول وإفادت

في حقه، فإن علمنا أن المولى في مقام البيان وعلمنا أنه لم يبين شيئاً من القيود استطعنا أن نثبت الجميع في 

 المدخول.

ن أما لو علمنا أنه ليس في مقام البيان وإنما هو في مرحلة الإجمال والإهمال، فالقضية مهملة في حكم الجزئية، لأ

 القدر المتيقن منها حينئذٍ إرادة البعض، فتدل الأداة على عموم ذلك البعض وهو واضح.

وقد عطف )قدس سره( على النكرة كلمة )كل( ونظائرها، وادعى أن كلمة كل بحسب وضعها إنما تفيد سريان الحكم 

ن مقدمات الحكمة في حقه، فإن إلى عموم ما يراد من مدخولها، إلا أن إرادة تمام أفراد المدخول محتاج إلى جريا

 كان المولى في مقام البيان من جميع الجهات ولم يبين علمنا أن مراده الجميع، وأما



_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  3* ليلة الاثنين 

 .217( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     60   

 إذا لم يكن في البين قرينة خاصة ولم يكن التكلم في مقام البيان كانت القضية مهملة، فالقدر المتيقن منها هو البعض.

والحاصل أن الأداة وهي )كل( إنما وضعت للدلالة على عموم ما يراد من المدخول من دون بيان سعته وضيقه، ولا 

 بد من جريان مقدمات الحكمة في نفس المدخول.

مثل العلماء، وادعى أن هيئته تدل على  -الجمع المحلى بالألف واللام  -ضاً عطف )قدس سره( على المتقدم وأي

عموم ما يراد من مادته، فإن جرت مقدمات الحكمة في نفس المادة وأثبتت العموم كانت الهيئة مفيدة لسريان الحكم 

 هذا ما جاء به )قدس سره(. إلى الجميع، وإن لم تجر المقدمات كانت المادة مفيدة للبعض

 وللمناقشة فيما قاله مجال واسع

أما ما أفاده في النكرة فهو متين جداً، وأما في الجمع المعرف باللام فتحقيق الحال فيه يأتي في بحث المطلق والمقيد 

 إنشاء الله حيث يتعرض له صاحب الكفاية ونتعرض له.

كل وضعت بنفسها لسراية الحكم إلى عموم ما ينطبق عليه  وأما )كل( فمقالته )قدس سره( غير مسلمة، لأن

المدخول، إذ الطبيعة التي دخلت عليها كل إنما هي طبيعة معراة عن الإطلاق والتقييد المعبرّ عنها )باللابشرط 

ك المقسمي( الصالحة لقبول ما يطرء عليها من القيود، وتكون كل مفيدة لسريان الحكم إلى جميع ما تصدق عليها تل

 الطبيعة خارجاً.

والذي يدل على ذلك أن )كل( لو لم تكن موضوعة للدلالة على عموم أفراد مدخولها لانتفى وجود لفظ في اللغة 

العربية موضوع لإرادة جميع المدخول وهو مقطوع العدم، إذ ربما يتعلق غرض المولى ببيان سراية الحكم إلى 

ذلك، فإذا قال المولى الخمر حرام من دون فرق في الأفراد وخصوصية  جميع أفراد الطبيعة فلا بد من أداة تدل على



في المصاديق مع ذلك لا يمكننا الحكم بإرادة جميع أفراد طبيعي الخمر لاحتمال أنه أراد الخمر المتخذ من العنب، 

لاحتمال إلا بإتيان كلمة وكذا إذا جاء بما يدل على إرادة تمام الأفراد فإننا نحتمل إرادة حصة خاصة منها، ولا يندفع ا

 )كل( ونحوها مما يكون موضوعاً للدلالة على

  61           

إرادة كل فرد ينطبق عليه مدخوله، ثم لو فرضنا أنه بتلك القيودات والإضافات بينّ مراده من إرادة العموم فيقال إنه 

صرح بالعموم وبينّه لا أنه من مصاديق عدم بيان العموم لتجري فيه مقدمات الحكمة ليثبت الإطلاق، وعليه فالعرف 

ذلك، فيكون )كل( بياناً للعموم لا أن عمومه من جهة عدم بيان  يفهم من كلمة )كل( إرادة الجميع من دون شك في

العموم أي بمقدمات الحكمة والإطلاق التي منها عدم بيان المراد، فهو عام لا مطلق ونسبة أحدهما إلى الآخر نسبة 

لشك ولا الأمارات إلى الأصول، فكما أن الأصول تثبت حكماً في مورد الشك والأمارة تحكي عن الواقع ويرتفع ا

يبقى للأصول معها مجال، كذلك الحال في العام والمطلق فإن كل تفيد عموم مدخولها بلا فرق بين أن يكون 

 المدخول خاصاً أو عاماً، ومعه لا يبقى شك في مدخولها ليرجع في ذلك إلى جريان مقدمات الحكمة.

 هل العام المخصص حجة في الباقي أو لا

أو منفصل فهل يكون حجة في الأفراد الباقية تحته أو لا، بحيث لو شككنا في إذا خصص العام بمخصص متصل  *

 شيء من تلك الأفراد نستطيع على التمسك بالعموم أو لا وفيه مسائل ثلاثة:

فيما لو كان الشبهة حكمية وشك في دخول الفرد أو الصنف تحت العام مع العلم بخروجه عن دليل  المسألة الأولى:

لمنشأ احتمال ورود مخصص آخر عليه اقتضى خروجه، كما لو قال: أكرم العلماء، ثم قال: لا التخصيص، ولكن ا

تكرم الفساق، وشككنا في زيد العادل الذي علمنا بخروجه عن الفساق أنه يجب إكرامه أو لا لاحتمال أنه خصص 

 بدليل آخر.

وشك في دخول الفرد أو الصنف  -ى الحكمية وإن كان مرجعها إل -فيما لو كانت الشبهة مفهومية  المسألة الثانية:

تحت العام لاحتمال شمول دليل التخصيص له لإجماله، مثل أكرم العلماء إلا الفساق، وعلمنا أن مرتكب الكبيرة 



فاسق إلا أننا شككنا في زيد الذي هو مرتكب الصغيرة، وهل هو فاسق ليخرج عن العام أم لا، وهذا التردد ناشيء 

 التخصيص.من إجمال دليل 

_______________________________ 

 

 ، تعطلت الدراسة ليلة أمس لتساقط الأمطار الغزيرة.1377/جمادي الأولى/  5* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     62   

فيما لو كانت الشبهة مصداقية ونشك في دخول الفرد أو الصنف تحت العموم، كما لو قال: أكرم  المسألة الثالثة:

 العلماء إلا الفساق، وعلمنا أن معنى الفسق ما أرتكب الكبيرة والصغيرة مثلاً.

لمسائل الثلاثة إلا أننا شككنا في زيد أنه عادل أو فاسق فكان المنشأ في الشك هو التردد في حقيقته الفعلية، وهذه هي ا

 التي يقع البحث عنها.

)أما البحث عن المسألة الأولى( فلا إشكال عندنا في جواز التمسك بالعموم بالإضافة إلى الفرد المشكوك الدخول، 

سواء كان التخصيص متصلاً أم منفصلاً، وإنما خلاف وقع بين القوم فنقل عنهم القول بعدم التمسك، كما ونقل 

 ل والمنفصل فمنعوا في الثاني دون الأول.التفصيل بين المتص

والحق جواز التمسك به بلا فرق بين المتصل والمنفصل، أما في المخصص المتصل فلأنا إذا قيدنا مدخول العموم 

بوصف )كالعالم التقي( أو بالاستثناء )كالعالم( الذي لا يكون فاسقاً، فقد ضيقنا دائرة العموم من الابتداء بحسب 

ستعمالية والجدية، وليس المولى قد حكم أولاً على عنوان شامل ثم بدا له الإخراج والتخصيص، فكان الإرادة الا

استعماله مجازاً لكونه في غير ما وضع له، بل عرفت أنه العموم من أول الأمر مضيق بحسب الإرادتين، فليس في 

وعليه فلا مانع من  (1)،«لماء طهوراً إلا ما غيّرخلق الله ا»البين مجازية لا في الأداة ولا في المدخول، وهكذا قوله 

وعمدة الدليل على عدم صحة  (2)فقد اختلف العامة فيما بينهم، -التمسك بالعموم، وأما في المخصص المنفصل 

التمسك بالعموم في الفرد المشكوك هو أن المولى بعد أن جاء بدليل منفصل كشف بيانه عن عدم إرادته للعموم من 

جهة الصدور، وعلم أن المراد الاستعمالي للمولى من كلمة العلماء ليس العموم قطعاً كما يكشفه لنا دليل التخصيص، 



ان له حق التخصيص إلا بنحو البداء، وإذا علمنا أن العموم لم يرد بعد التخصيص فقد تعذرّ إذ لو أراد العموم لما ك

الحمل على الحقيقة لا محالة، وحينئذ تكون المراتب بعد الحقيقة كلها مجازية ولا قرنية على تعيين واحد منها، فلا 

 محالة تكون كلمة )العلماء( مجملة

_______________________________ 

 

 وفيه "خلق الله طهورا لا ينجسه شيء إلا ما غيرّ...". 9ح 1، أبواب الماء المطلق ب135: 1( وسائل الشيعة 1)

 .439: 2، الاحكام للآمدي 402: 1( المحصول 2)

  63           

بحسب ما يراد منها فتسقط عن الإعتبار والتمسك، ولا يرجع إليها عند الشك في الفرد، وبعبارة أخرى المجاز 

 محتاج إلى قرينتين صارفة ومعينة، والصارفة منها موجودة والمعينة مفقودة، لذا أشكل التمسك بالعموم.

 وأجيب عن ذلك بأجوبة

ستعمال العموم في موارد التخصيص المنفصل ليس مجازياً بل أن ا (1)منها ما عن شيخنا الأستاذ )قدس سره(

استعمال في المعنى الحقيقي، بيان ذلك، أن المولى لو قال أكرم كل عالم ثم قال لا تكرم الفساق، أن كلمة )كل( قد 

د استعملت في المعنى الحقيقي وهو عموم ما أريد من المدخول فلا مجازية فيها، وأما مدخولها وهو )عالم( ق

استعملت في الطبيعة المهملة المعراة عن كل خصوصية، وعمومية المدخول وإطلاقه يحتاج إلى جريان مقدمات 

الحكمة، فإذا وجد التخصيص فقد حصلت القرينة على أن المولى لم يرد الإطلاق من كلامه ليشمل جميع ما ينطبق 

التخصيص مصطدماً مع الإطلاق نفسه، فلا عليه الطبيعة، بل أراد البعض وهو المعبر عنه بالتخصيص، فكان 

مجازية في الأداة لأنها مستعملة فيما يراد بالمدخول، ولا في نفس المدخول لأن العموم مستعمل في الأفراد 

 المشكوكه حقيقة، إذاً لا ينبغي الشك في الرجوع إلى العموم قطعاً.

ة في المدخول وأن الأداة موضوعة لما يراد من وغير خفي أن ما قاله )قدس سره( مبني على جريان مقدمات الحكم

المدخول، وأما على ما قلناه من أن )كل( بحسب وضعها تفيد سريان الحكم إلا تمام ما ينطبق عليه ذلك المفهوم كان 



التخصيص الوارد بعد ذلك مصادماً للعموم نفسه، فيتعذر الحمل على الحقيقة وتبقى مراتب المجاز متعددة من دون 

 عليها، فيشكل التمسك بالعموم بالإضافة إلى الأفراد المشكوكه.تعيين 

_______________________________ 

 

 .314:2( أجود التقريرات: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     64   

عن إشكال العامة بعد تسليم المجازية في الباقي ما ملخصه: أن  (1)وقد أجاب الشيخ الأنصاري )قدس سره(*

المجازية التي لحقت العموم إنما هي من حيث الأفراد الخارجة لا من جهة دخول الأفراد الباقية ليحتاج إلى نصب 

ي قرينة، بيان ذلك: أن العموم قبل ورود أي تخصيص عليه مورد لأصالة الظهور في شموله لجميع الأفراد الت

ينطبق عليها، ولذا يرجع إليه عند الشك، ودليل الخاص بعد مجيئه أفاد خروج جملة من الأفراد التي كانت داخلة 

تحت العموم، فصار العموم مجازاً من جهة خروج الأفراد الخارجة، أما بالإضافة إلى الباقية فليس بمجاز فيها، بل 

رج عنه أو لا فأصالة عدم التخصيص جارية أو فقل أصالة هو شامل لها وباق على حاله، فإذا شك في فرد أنه خ

عدم الخروج، وهذا هو معنى الرجوع إلى العام في الأفراد المشكوكة الخروج، وبعبارة أخرى إن للعموم مقتضى 

للحمل على جميع الأفراد بحسب وضعه الأصلي نظراً إلى أصالة الظهور وعدم التخصيص، وتأثير المقتضي إنما 

رد ينعدم المانع وهو التخصيص، فإذا علمنا بورود تخصيص على العموم نعلم بوجود مانع اقتضى خروج يتم في مو

بعض الأفراد عن حكم العموم، وبالمقدار الذي علمنا بخروجه عن الحكم نرفع اليد عنه لوجود المانع، وأما الأفراد 

المانع منفي بأصالة عدم التخصيص، وهذا  المحتملة الخروج فالمقتضي لثبوت الحكم عليها موجود واحتمال وجود

 هو معنى التمسك بالعموم بالإضافة إلى الأفراد المشكوكة الخروج.

وهذه المجازية التي لحقت العموم من ناحية خروج بعض الأفراد غير المجازية المتعارفة، فإن المجازية المتعارفة 

رأيت أسداً، وعلمنا أنه لا يريد الحيوان المفترس ثم شككنا أنه إنما تكون من ناحية دخول الأفراد المتباينة كما لو قال 

أراد الرجل الشجاع أو صورة الأسد أو جسمه، ولا يمكننا الحمل على واحد من المعاني المجازية إلا بالقرينة المعينة 



ثابتاً لكل فرد من  وبدونها يتعذر، وأما ما نحن فيه فالعموم كان شاملاً للأفراد أجمع ومنطبقاً عليها، وكان حكمه

 الأفراد إلا أن دليل التخصيص صيّره غير مستعمل في معناه الموضوع له فاخرج بعض الأفراد

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  8* ليلة السبت 

 .132: 2( مطارح الأنظار 1)

  65           

منه، أما حمله على الأفراد الباقية فمتعين وليست هي من الأفراد المتباينة الداخلة فيه، بل هي أفراد له من السابق 

 وهي لا تزال باقية تحته.

)قدس سره( قوّى ما جاء به الشيخ الأنصاري )قدس سره( ببيان أن دلالة العموم في مرحلة  (1) وشيخنا الأستاذ

فراده غير منوطة بدلالته على الأفراد الأخر، وإنما هي انحلالية بقدر الأفراد وأن ثبوت ثبوت الحكم لكل فرد من أ

الحكم لكل فرد في عرض ثبوته للآخر، فكانت بحسب الحقيقة والثبوت بقدر الأفراد المنطبقة عليها العام، ومنه 

قوطها عن الأفراد الباقية لما عرفت يستكشف مرحلة الإثبات، فإذا علمنا بسقوط الدلالة عن بعض الأفراد فلا وجه لس

 أنها انحلالية، إذاً فاللازم هو الأخذ بأصالة عدم التخصيص والرجوع إلى العموم في الأفراد المحتملة الخروج.

وغير خفي، أن ما أفاده )قدس سره( من حيث ثبوت حكم العام لكل فرد مما لا إشكال فيه، إنما البحث في أصل 

 في العموم للحمل على الباقي المشكوك الخروج، فإن الدلالة التي فرضت للعموم على المطلب، وهو وجود مقتضٍ 

الباقي ليست دلالة عقلية كالعلة والمعلول ولا طبيعية، بل هي دلالة لفظية تستند إما إلى وضع الواضع كما لو تعهد 

صة متصلة بالكلام أو منفصلة عنه الإنسان على نفسه أن يعبرّ عن هذا اللفظ إذا أراده، وإما إلى القرينة الخا

كاستعمال الأسد في الرجل الشجاع، ودلالة العموم على جميع الأفراد قبل التخصيص وضعية، وأما بعد التخصيص 

المنفصل فهي منتفية لعدم إرادة المعنى الحقيقي ولم يوضع اللفظ للباقي، وكذا الدلالة القرينية منتفية لعدم وجود لها 

 .(2)لى الباقي متعذر والمجازية باقية ولا مقتضى للعموم كما ذكره في الكفايةأصلاً، فالحمل ع



ولكن كل ذلك مع الإلتزام بأن التخصيص يوجب مجازية العام، أما بناء على ما نراه من أن التخصيص لا يوجب 

لى الأفراد المشكوكة، المجازية بل يبقى العموم مستعملاً على حاله فأصالة الظهور محكمة فيه لا محالة بالإضافة إ

 وأما الخارجة قطعاً فيرفع اليد عن ثبوت حكم العام لها قطعاً.

_______________________________ 

 

 .304: 2( أجود التقريرات 1)

 .220( كفاية الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     66   

ونظير هذا البينة التي تقوم على أن الدار المقابلة وما جاورها من الدور كلها لزيد واتفق أن أقرّ زيد بأن الدار 

المجاورة ليست له، فهل تسقط البينة عن حجيتها وثبوتها بالإضافة إلى الدور الآخر أو تبقى على حالها، إن الإقرار 

 لأمور الأخر فالإقرار لا يصادمها أصلاً.لا يصادم إلا بعض ما دل عليه البينة وأما وا

 وتوضيح ذلك بالبيان الصحيح أن يقال: إن كل لفظ في مرحلة دلالته على المعنى له دلالتان: *

الدلالة الأولى: وهي الدلالة الوضعية، أن يدل اللفظ على المعنى الذي وضع له اللفظ، ويكون التكلم عند إطلاقه له 

لمخاطب بالمعنى الموضوع له، وهذه الدلالة تابعة للعلقة الوضعية، فإن كل أحد التزم على واستعماله قد قصد تفهيم ا

نفسه وتعهد أنه متى أراد تفهيم الغير بالمعنى الخاص عبرّ عنه بهذه الكلمة المخصوصة ما لم ينصب قرينة على 

الوضعية اختص بها البشر وامتاز عن الخلاف، أما مع نصب القرينة فاعتباره ملغي لعدم تعهده حينئذ، وهذه الدلالة 

سائر المخلوقات الأخر حيث الله سبحانه وتعالى رزقه قوة البيان والتعبير فاستطاع بذلك أن يبرز مقاصده بهذه 

 الألفاظ.

مام الدلالة الثانية: وتسمى بالإرادة الجدية، وهي مطابقة الواقع للإرادة الأستعمالية، فإنه بعد العلم بأن المتكلم أراد ت

المعنى الذي دل عليه اللفظ يستكشف من ذلك أنه بحسب الواقع والجد أراد ذلك دون أن تكون دواعٍ أخر لإرادته 

كالاستهزاء والامتحان والسخرية، وتسمى هذه بالدلالة الحجية لصحة الاحتجاج بها، ولم تستفد من وضع الواضع 



أن كل متكلم إذا جاء بكلام له ظاهر ولم ينصب قرينة على كما في الدلالة الأولى، بل ثبتت من بناء العقلاء على 

الخلاف كان ما ينطبق عليه ذلك الكلام تمام مراده الجدي، بل بناؤهم تم حتى في الأفعال التي تصدر من العاقل 

كنت في  الملتفت يحملونها على الجد والحقيقة وحتى الإشارة، ولهذا لا يعتنى لمن أقرّ أن الدار لزيد ثم بعد مدة قال

معرض الاستهزاء، لأن ظهوره الجدي تابع للظهور الاستعمالي فكان منعقداً بهذا المعنى واقعاً فلا يقبل منه بعد ذلك 

 دعوى من الدعاوي.

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  9* ليلة الأحد 

  67           

إذا عرفت أن في العام دلالتين، فالمجاز في الكلام إنما يكون في الدلالة الوضعية بمعنى أنه يوجب عدم استعمال 

اللفظ في معناه الحقيقي، وأما في الإرادة الجدية فلا مجازية أصلاً، لأن من استعمل اللفظ في تمام معناه الحقيقي 

 خلاف ما وضع له، فلا يلزم المجازية.وكان بقصد الاستهزاء لا يكون قد صنع أمراً على 

وعليه فالتخصيص المنفصل إنما يدل على أن المتكلم لم يرد إسناد الحكم إلى جميع أفراد العام، وأن العموم الذي 

استفيد بالبناء العقلائي غير منعقد بعد التخصيص، وأما ظهور الكلام في دلالته على أن اللفظ مستعمل في معناه 

 مصادمة بينه وبين التخصيص، فالتخصيص لا يوجب المجازية. الموضوع له فلا

هذا إذا لم يتأخر البيان عن وقت الحاجة، وأما إذا تأخر كما في الروايات حيث نرى صدور العام عن النبي )صلى 

قبيح  الله عليه وآله وسلم( أو أمير المؤمنين )عليه السلام( وصدور مخصصه من سائر الأئمة )عليه السلام( فهو أمر

 لولا وجود المصلحة فيه.

فليس إلا لضرب القاعدة وإلقاء الكلية على  -وهو يعلم أنه سيخصص بعد ذلك  -أما الغاية التي جاء المولى بالعموم 

المخاطب، إذ لا يستطيع المولى أن يحكم على الأفراد الواقعية بأحكام مستقلة، ولكنه يلقي قانوناً كلياً فلا يحتاج إلى 

 كم مرة أخرى، ثم بعد ذلك يخرج منه بعض الأفراد، وعليه فالصحيح ما ذكرناه.تكرار الح



ما إذا كان الخاص مجملاً بحسب المفهوم، ولأجله شككنا في دخول بعض الأفراد وخروجها من  المسألة الثانية: *

رى( بين الأقل جهة الشبهة الحكمية المفهومية، وإجمال الخاص )تارة( من جهة دورانه بين المتباينين، )وأخ

 والأكثر، وعلى التقديرين دليل التخصيص متصل أم منفصل.

أما لو كان دليل التخصيص متصلاً فسواء كان الشك بين فردين متباينين أو أقل وأكثر لا يمكن الرجوع إلى عموم 

 العام والتمسك به لإثبات حكمه عليه.

وتردد زيد بين أن يكون أبن بكر أو أبن خالد، فلأن انعقاد  أما في المتباينين، كما لو قال أكرم العلماء إلا زيداً،

 الظهور فيه إنما يتم بعد تمامية الحديث وما

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  10* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     68   

يلحقه من القرائن المنصوبة على المراد، والتخصيص المتصل يعنون العام بما عدا الخاص ويوجب انعقاد ظهوره 

في ذلك من الابتداء، ويكون المعنى العلماء غير زيد يجب إكرامهم، وهو مجمل لأن دليل التخصيص كان مجملاً، 

 حالة يسقط عن الحجية.وإجماله يسري إلى العام قطعاً، وإذا صار العام مجملاً فلا م

وأما في الأقل والأكثر، كما لو قال أكرم العلماء إلا الفساق، وشك في دخول زيد تحت العموم من حيث ارتكابه 

للصغاير، فإنه لا يعلم أن الفاسق هل هو مرتكب الكبيرة فقط أو الصغيرة معاً، وإذا صار دليل التخصيص مجملاً، 

 يسقط انعقاد الظهور فيه.لامحالة يسري إجماله إلى العام ف

 وأما لو كان دليل التخصيص منفصلاً، ففيه تفصيل:

ففي المتباينين لا يجوز التمسك بالعموم، لأن المخصص المنفصل موجب لإجمال العام حكماً لا حقيقة، فإنك عرفت 

استكشفت بالبناء أن المخصص المنفصل لا يصادم الدلالة الوضعية للعموم، بل التصرف في الإرادة الجدية التي 

العقلائي، ولكن الإجمال من ناحية حصول العلم الإجمالي بأن دليل الحجية لا يشمل أحد الفردين من زيد أبن بكر أو 



أبن خالد، ومعه لا يمكن طرح كلا الفردين، كما لا يمكن إدخالهما معاً تحت العموم، وطرح أحدهما دون الآخر 

لا أثر له، ومع كل هذا فالبناء العقلائي لا يتم في جهة الحجية، فيسقط ترجيح بلا مرجح، وطرح عنوان أحدهما 

 الدليل عن الإعتبار في خصوص ذلك المورد.

وأما في الأقل أو الأكثر، فلا مانع من التمسك بالعموم ولا يسري إجمال الخاص إلى العام لا حكماً ولا حقيقة، سواء 

لقضية الخارجية، كما لو قال أكرم جميع علماء البلد ثم خصصه كان دليل التخصيص بنحو القضية الحقيقية أو ا

بقوله إلا هؤلاء مشيراً بيده إلى جماعة، وترددت الجماعة بين خمسة وعشرة، لأنه إن أشار إلى مجموع الفوقاني 

عموم إنما والتحتاني ففيهما عشرة، وإن أشار إلى أحدهما ففيه خمسة، فإنه لا يوجب الإجمال في العموم، لأن دليل ال

هو دليل وحجة بحسب ظهوره وجعله، ومتى ما جاء المتكلم بعموم دل على إرادة جميع الأفراد مع مطابقة الإرادة 

الجدية له، فإذا ورد مخصص منفصل فالمزاحمة إنما هي حجية العموم لا الظهور الاستعمالي تحكيماً للنص أو 

 حجية يرفع اليد عنه، وأما المشكوك والمحتمل شمولالأظهر على الظاهر، وبالمقدار الثابت خروجه عن ال

  69           

المخصص له فلا يرفع اليد عن ظهور العموم عنه بلا إشكال، وتوضيح ذلك: أن دليل العموم إنما هو دليل ألغي فيه 

الخصوصيات الفردية أجمع، فلو قال المولى أكرم كل رجل دل على إلغاء خصوصية العالمية وغيرها، الفاسقية 

إلخ، فإذا جاء دليل التخصيص وأخرج قسماً وغيرها، والصفات الأخرى من الطول والقصر والبياض والسواد و

خاصاً منه فبمقتضى صراحة الدليل الثاني يرفع اليد عما دل عليه الدليل بالمقدار المتيقن، وأما المشكوك فيه فظهور 

الدليل الأول محكماً لا محالة، وبعبارة أخرى دليل المخصص أخرج الفاسق وليس المراد منه خصوص عنوانه بل 

صاديقه الخارجية، ولا ريب أنه مغنى بازاء مرتكب الكبيرة قطعاً، فيرفع اليد عن العموم بمقتضى إفناؤه في م

التخصيص، وأما بالإضافة إلى الأفراد المشكوكة فالعنوان ليس مفنى بازائها، فلا موجب لإخراجها عن العموم، 

عام في الأفراد المشكوكة، وأما في فالمتحصل أنه في الدليل المتصل على كلا التقديرين لا يرجع إلى عموم ال

المنفصل ففي المتباينين أيضاً لا يرجع إلى العموم للعلم الإجمالي كما عرفت، وأما في الأقل والأكثر فلا مانع من 

 الرجوع إليه قطعاً.



 أن يرد مخصص بعد العام ويشك في دخول فرد تحت العام لشبهة مصداقية، من دون أن يكون المسألة الثالثة: *

 في كل من الدليلين إجمال، مثل أكرم العلماء إلا الفساق وتردد زيد بين كونه فاسقاً أو لا، والبحث يقع في موضعين:

أن يكون دليل المخصص متصلاً، فلا يجوز التمسك فيه بالعموم سواء كان بنحو الوصف أو الاستثناء، فلو  الأول:

ان العموم بعد ذكر التخصيص متعنوناً بما عدا الخاص، وهو على قيل: أكرم كل عالم تقي أو كل عالم إلا الفساق، ك

حد سائر القضايا الحقيقية التي كان الحكم فيها على مفروض الوجود، فمعنى الجملة الأولى بحسب ظهورها أن كل 

وجد  ما فرض وجوده في الخارج عالم متصف بالتقوى كان الإكرام ثابتاً له، وكذا الثانية، أن كل عالم غير فاسق

 يجب إكرامه، والقضية الحقيقية لا

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  11* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     70   

تتكفل إثبات موضوعها في الخارج وإنما شأنها الثبوت بعد التحقق، فإذا شك في فرد خارجي أنه عالم تقي أو غير 

فاسق من دون إجمال في العموم والخصوص لا يمكننا الرجوع إلى العموم لعدم إحراز الموضوع خارجاً، ولا يكون 

 اقية.الرجوع إليه إلا من قبيل التمسك بالعموم في الشبهة المصد

وربما يتوهم جواز التمسك بالعموم في الدليل المنفصل مما ورد في الشبهة المفهومية، من أن العموم بعد بيانه قد 

انعقد له الظهور في تمام معناه ودليل التخصيص أفاد خروج الفاسق فقط من دون نظر إلى ما هو محرز الفسق 

 أما مشكوكه فأصالة العموم محكمة بلا إشكال.وعدمه، فما هو معلوم الفسق يرفع حكم العموم عنه، و

وقد نسب إلى المشهور جواز التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية. والظاهر أن النسبة المذكورة غير صحيحة، إذ 

لم يظهر ما يدل على ذلك لا في الأصول ولا الفقه، إنما منشأ النسبة فتوى الأصحاب في مسائل معدودة يفهم منها أن 

 الحكم هو التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية.مدرك 

في الأصل المثبت أن جماعة يقولون بذلك، لأنهم ذكروا جملة من  (1)كما وقد ذكر الشيخ الأنصاري )قدس سره(



 الفروع ليس المدرك لها إلا الاعتراف بالأصل المثبت.

ض الفروع التي ذكرها، فمنها فرعان تعرض من أجل بع (2)كما ونسب القول بذلك إلى السيد )قدس سره( في العروة

 لهما في مبحث الدم المعفو عنه في الصلاة.

أن من شك في دم أنه من الدماء الثلاثة أو لا مع العلم بأنه أقل من الدرهم البغلي، فقد حكم )قدس سره(  أحدهما:

 بجواز الصلاة فيه.

علم بأنه من غير الثلاثة، فقد حكم )قدس سره( بعدم أن من شك في دم أنه أقل من الدرهم أو أكثر مع ال ثانيهما:

 جواز الصلوة فيه، وكلاهما مبنيان على التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية.

_______________________________ 

 

 .238: 3( فرائد الأصول 1)

 (.299المسألة الثالثة ) 86: 1( العروة الوثقى 2)

  71           

، وقد قام الدليل المنفصل على استثناء (1)أما في الأول، فلأن الأخبار عفت عن الدم الذي يقل عن الدرهم البغلي

، فإذا شك في دم أنه حيض أو غير حيض، فالحكم (2)الدماء الثلاثة، وإن كانت الأخبار دلت على الحيض خاصة

 بصحة الصلوة فيه مبني على الرجوع إلى العموم.

، وقد دل الدليل المنفصل على (3)وأما في الثاني، فلأن الأخبار أفادت المنع من الصلاة في النجس لباساً كان أو غيره

استثناء الدم القليل البالغ قدر الدرهم ومع الشك في أنه بلغ درهماً أو لا، فالحكم بالمنع مبني على الرجوع إلى العموم 

 هذا ما قاله القوم.

حكم في باب النكاح بعدم جواز النظر إلى المرأة المشتبه كونها أجنبية أو  (4)سيد نفسه )قدس سره(وغير خفي، أن ال

المحارم، مع أنها مثل المثالين السابقين. وقال: إن هذا الحكم ليس للتمسك بالعام في الشبهة المصداقية بل لأمر آخر، 

 وسوف يتضح الوجه في ذلك إنشاء الله تعالى.



ئل التي تعرض لها القدماء من الأصحاب مما يمكن استناد فتاواهم إلى الرجوع إلى العموم مسألة ومن جملة المسا

الضمان إذا تنازع المالك وذو اليد في الضمان بعد تلف العين تحت يده، فادعى المالك ضمان العين، لأنه تلفت تحت 

إذنه كالعارية بلا ضمان، ففي المقام قدموا قول يد ذي اليد بغير إذنه، بينما ادعى ذو اليد عدم الضمان، لأنه كان ب

المالك وحكموا بالضمان على صاحب اليد، وكأنهم استندوا في ذلك إلى الحديث المعلوم )على اليد ما أخذت حتى 

إلا ما خرج منها كيد الوديعة وأمثالها، ومع الشك في جهة إعطاء العين يرجع إلى العموم ويتمسك به،  (5)توّدي(

 إليهم. هكذا نسب

 أفاد أن مدرك الحكم في الضمان ليس التمسك (6)وشيخنا الأستاذ)قدس سره(

_______________________________ 

 

 .20، أبواب النجاسات ب431: 3( وسائل الشيعة 1)

 .21، أبواب النجاسات ب432: 3( وسائل الشيعة 2)

 .19، أبواب النجاسات ب428: 3( وسائل الشيع 3)

 (.3682المسألة ) 585: 3ثقى ( العروة الو4)

 .3561 /296: 3، سنن ابي داوود 2400 /802: 2( سنن ابن ماجة 5)

 .325: 2( أجود التقريرات 6)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     72   

بالعموم، بل إحراز موضوع الضمان المركب من أمر وجودي بالوجدان وعدمي بالأصل، فإن موضوعه عبارة عن 

استيلاء يد الغير على العين مع عدم رضاء صاحبها، والعين التي تحت يد المدعي عليه باستيلائه وجداناً، وكون 

 أو القيمة. صاحبها غير راضٍ بالأصل، فتم موضوع الضمان ووجب عليه دفع المثل

وما قاله شيخنا الأستاذ )قدس سره( لا يمكن المساعدة عليه في بعض الموارد، فإن موارد الضمان ثلاثة: )تارة( 

يدعي المالك أنها مقبوضة من غير رضائه، بينما صاحب اليد يدعي الرضا والأذن، وحقيقة النزاع بينهما في الإذن 



يثبت عليه  -وهو الاستيلاء  -ية للشك فيه، وبضميمته إلى الوجدان المالكي، ولا ريب أن أصالة عدم الرضا جار

الضمان، )وأخرى( يدعي المالك الغصب وهو عدم رضائه، بينما ينكر ذو اليد استلام العين من يده ويدعي أنه 

وجدها في أرض الله تعالى فهي لقطة ومأذون في التصرف فيها شرعاً، ومع الشك في رضائه تعالى، فالأصل 

مه، وبالضميمة إلى الاستيلاء الوجداني يثبت الضمان عليه، وفي هذين الموردين ينفع الأصل ويتم ما قاله الأستاذ عد

)قدس سره(، إنما الكلام في الثالثة: ما إذا اتفقا على الأذن المالكي، واختلفا في كيفية الإذن بأن يدعي المالك رضائه 

ا يدعي صاحب اليد أن الرضا الذي حصل من المالك لم يكن مضمناً بالتصرف ولكنه على وجه مضمن كالبيع، بينم

بل كان مجاناً هبة، أو يدعي الأول الهبة المعوضة والثاني الهبة المجانية، وفي هذه الصورة لا يمكننا استصحاب 

تفى أحد عدم رضائه، فإن الرضا حاصل على كلا التقديرين، إنما الكلام في وصفه وإذا تعذر جريان الأصل فقد ان

الجزئين، فلا يمكن الحكم بالضمان، إذاً لا بد من الفحص أنه هل هناك دليل آخر على المسألة تستند إليه أو ليس لهم 

دليل سوى العموم بناء على ما ذكروه من أن مدرك الحكم بالضمان عموم قوله )على اليد ما أخذت حتى تؤدي( 

 بموارد الاستيمان وإقدام المالك على الفعل.بدعوى انجبار ضعفها بعمل الأصحاب مع أنه خصص 

 والصحيح في المقام أن يقال: إن الوجه في ذهاب المشهور إلى الضمان في *

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  12* ليلة الأربعاء 

  73           

هذه الموارد مبتني على ما سلكناه من جريان الاستصحاب في الإعدام الأزلية، فإن الدليل دل على أن كل يد استولت 

على مال الغير فقد وجب ضمانه، إما ببدله الواقعي من المثل أو القيمة، وإما ببدله الجعلي كالثمن الذي وقع 

عن ذلك عنوان إقدام المالك على المجانية كالهبة وإقدامه التراضي عليه باعتبار أن مال المسلم محترم، وقد خرج 

على إتلاف ماله وتفويت احترامه، فإذا شككنا في أن الاستيلاء الخاص استيلاء مع إقدام المالك على المجانية 

ونه والإتلاف أو استيلاء من دون إقدام، فمقتضى استصحاب العدم الأزلي أن الإستيلاء قبل وجوده لم يكن متصفاً بك



مع الإقدام، والأصل بقاؤه على هذه الحالة بعد وجوده، فإذا ثبت استيلاء من دون إقدام على المجانية كان مقتضاه 

 الضمان، لأنه موضوعه كما عرفت.

ولا يضر هذا في جريان أصالة عدم كون الاستيلاء بجعل ضمان البدل )الذي هو البيع(، لأنه لا يترتب عليه أثر 

إن عدم الضمان مترتب على عنوان الهبة لا على عدم البيع، والأصل المذكور لا يثبت أن وهو لازم عقلي، ف

الاستيلاء كان على نحو الهبة إلا باللازم العقلي، ومهما كان الأمر فيما التزم به المشهور فجدير بنا أن نبحث عن 

 جواز التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية وعدمه.

 بهات المصداقيةالتمسك بالعموم في الش

وغاية ما يمكن أن يقال في جواز التمسك ما تقدمت الإشارة إليه من أن عموم العام بعد بيانه قد انعقد له الظهور في 

جميع الأفراد، ولا يرفع اليد عن الظهور المذكور إلا بحجة أقوى ودليل الخاص بالمقدار المتيقن عما دل عليه يرفع 

ما المشكوكة فظهور العموم حجة فيها من دون إشكال، والوجه في ذلك أن حجية كل حكم العام عن تلك الأفراد، أ

دليل تتوقف على وصوله إلى المكلف صغرى وكبرى، فأن المولى لو حكم بحرمة شرب الخمر فصيرورة هذا الدليل 

صغرى، بأن يعلم حجة على المكلفين يتوقف على وصوله إليهم بحسب الكبرى بأن يكون نفس الدليل واصلاً إليهم، و

 المايع الخارجي أنه خمر، وبدون ذلك لا يكون الدليل حجة أصلاً:

 وصلت إلى المكلف مثل وجوب -أي العموم  -وفي المقام كبرى الدليل 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     74   

إكرام العالم، وصغراه معلوم، لأن مشكوك الفسق لا يعلم خروجه، فضروري أن تنطبق تلك الكبرى على المورد 

الخاص وتتم حجية الدليل، وهكذا دليل الخاص، قد وصل كبراه، وهو حرمة إكرام الفاسق ولكنه غير واصل إليه 

ص حجة في حق المكلف، ولا محالة من إتباع الصغرى لأنه لا يدري أن زيد العالم فاسق أو عادل، فلا يكون الخا

العام في الفرد المشتبه، لأن رفع اليد عن العموم رفع لليد عن الحجة بلا حجة، وهو غير جائز، فالأمر فيه كما سبق 

 في المسألة المتقدمة.

حجة للمولى والمستدل أشتبه عليه الأمر من جهة لفظ )الحجة(، حيث تطلق ويراد بها معنيان الأول: ما يكون  *



بالنسبة لعمل العبد فعلاً وتركاً بحيث يصح الاحتجاج به، وهذه الحجة تتوقف على وصول كل من الكبرى وهي نفس 

الدليل، والصغرى وهي معرفة الموضوع، فما لم يعرف العبد أن المايع الخارجي خمر وأن كل خمر يحرم شربه لم 

 يجز للمولى معاقبته، وليس له الاحتجاج عليه.

من الحجة ما يكون كاشفاً عن مراد المولى الواقعي ومبرزاً لإرادته الجدية، وهذا ينتفع المجتهد به في مقام  ثاني:ال

الإفتاء والاستنباط، فإذا قال المولى: أكرم العلماء، وأفتى المجتهد بوجوب إكرامهم، فإذا سأل المجتهد عن دليل 

ث كان في مقام بيان تمام مراده الجدي، وهذه الحجة لا تتوقف إلا الفتوى لأجاب أنه كلام المولى الذي هو حجة، حي

 على وصول الكبرى فقط، وهي نفس الدليل، وأما معرفة الموضوع فالمجتهد في مقام فتواه لا يتوقف عليه.

 إذا عرفت هذا فنقول: إذا ورد دليل العام مصرحاً بإكرام العلماء، فقد دل على وجوب إكرام كل متصف بالعالمية

عادلاً كان أم فاسقاً صغيراً أم كبيراً هاشمياً أم غير هاشمي وأمثال ذلك، لأن المولى كان في مقام بيان الإرادة الجدية 

 ولم يبين شيئاً، فلو أعقب كلامه بقوله: لا تكرم من افترى على الله من

_______________________________ 

 

 د تعطل الدرس في الليلتين السابقتين بمناسبة الرواية الثانية لشهادة الزهراء )ع(.، وق1377/جمادي الأولى/  17* ليلة الاثنين 

  75           

العلماء، أو قال: لا تكرم الفساق منهم، فقد انكشف بذلك أن المراد الواقعي للمولى ليس العموم، بل هو ما عدا 

المفترين على الله من العلماء، وعليه فالفرد المشكوك كما يتوقف من جهة دخوله تحت الخاص لإجماله بالإضافة إلى 

يحرز انطباقه على المشكوك من جهة تعنونه بعنوان لا يعلم نفس دليل الخاص، فكذلك الحال من جهة العام حيث لا 

الانطباق على المشكوك الخارجي، فكلا الدليلين من حيث الانطباق على حد سواء، وعليه فلا وجه لقياس المسألة 

ن على الأقل والأكثر فيما لو كانت الشبهة مفهومية كما فعله المستدل، إذ الأقل الذي هو مرتكب الكبيرة خارج ع

العموم على كل حال، ونحن نشك في تقييد العام بأكثر من هذا وهو تقييده بإخراج مرتكب الكبيرة والصغيرة معاً، 

فبأصالة العموم ندفع التقييد الزائد، ونقتصر في مقام الخروج عن تحت العام على الأقل الذي هو مرتكب الكبيرة 



ة التقييد ليدفع بالعموم أو الإطلاق، بل الكلام في انطباق فقط. وهذا بخلاف ما نحن فيه، فإن الشك ليس في زياد

المقيد على الفرد الخارجي، إذ العام قد تبدل عنوانه بعد التقييد ولا يحرز انطباقه على المشكوك الخارجي. لذا أشكل 

 التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية.

 المخصص اللب ي

التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية بين المخصص اللفظي  في(1)وقد فصلّ الشيخ الأنصاري )قدس سره( *

 ، فحكم بعدم جوازه في الأول. وجوازه في الثاني.(2)واللبيّ كما ذكره صاحب الكفاية)قدس سره(

وقد أفاد في وجه ذلك أن التخصيص لو كان لفظياً ففي الحقيقة يكون لدينا حجتان العموم والمخصص، وعدم انطباق 

الفرد المشكوك على حد سواء، مثل أكرم العلماء ولا تكرم الفساق، فالمخاطب علم أن الدليل الأول  كل منهما على

بعد التخصيص لم تكن إرادته الجدية مطابقة للإرادة الاستعمالية، بل الجدية عبارة عن العلماء الغير الفساق، ومتى 

 ما علم أنه فاسق حرم إكرامه، وكذا لو أحرز عدم

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  18* ليلة الثلاثاء 

 .143: 2( مطارح الأنظار 1)

 .222( كفاية الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     76   

فسقه وجب إكرامه، ولو شك في ذلك فهو لا يتمكن من الحكم عليه بأحدهما لعدم إحراز كل منهما، لذا كان التمسك 

 بالعموم غير جائز لعدم إحراز الانطباق.

وأما لو كان المخصص لبياً، ففي البين ليس إلا حجة واحدة كان المولى قد ألقاها إلى المخاطب، وهي قوله )أكرم 

انعقد لهذا الدليل ظهور استعمالي وحقيقي، ولكن العقل من موارد أخر علم أن فلاناً المجاور للمولى لا جيراني(، وقد 



يريد المولى إكرامه لأنه عدوه، فلا ريب أن قطع المخاطب حجة ذاتية لا يمكن مخالفته، ولا بد من رفع اليد عن 

ه فلا وجه لرفع اليد عن العموم بالإضافة إليه، إذ العموم بمقدار ما قطع به وأنه عدوه، أما الفرد المشكوك عداوت

يستطيع المولى من الاحتجاج على عبده بالدليل السابق في صورة تركه للإكرام بالإضافة إلى الفرد المشكوك، ولا 

عذر للعبد في ذلك سوى أنه احتمل خروج هذه الأفراد المشكوكة، وهو ليس ببيان منطقي بعد أن انعقد ظهور العموم 

الجميع، فاتضح من هذا أن المخصص اللبي العقلي لا يمنع من التمسك بالعموم بخلاف المخصص اللفظي فإنه  في

 يمنعه.

 هذا ما جاء به الشيخ الأنصاري )قدس سره(.

تفصيلاً آخر، وهو الفرق بين أن تكون القرينة العقلية والدليل اللبيّ بنحو  (1)وقد ذكر شيخنا الأستاذ )قدس سره(

المنفصل وهو محل النزاع، وبين كونها بنحو المخصص المتصل، فلا بد من عدم جواز التمسك بالعموم المخصص 

باعتبار أنها تعقد ظهور العام في غير الخاص وهو غير معلوم الانطباق، ولا كلام لنا على النحو الثاني، لأنه يمنع 

نت القرينة العقلية بنحو المخصص المنفصل، من التمسك كما عرفت، إنما النزاع على الفرض الأول وهو ما لو كا

وهو على نحوين: )تارة( يراد من المخصص اللبي إدراك العقل وجود ملاكات الحكم وعدمها في الأفراد الخارجية، 

ففي المورد الذي يدرك العقل عدم وجود ملاك حكم العام فيه يلتزم بالتخصيص وعدم جريان الحكم له إخراجاً له من 

 وأما الفرد تحت العموم،

_______________________________ 

 

 .328: 2( أجود التقريرات 1)

  77           

المشكوك اشتماله على الملاك فمقتضى القاعدة تطبيق الحكم عليه، لأن العموم شامل له وكاشف عن أنه واجد للملاك 

من دون مراعات لأهمية نظر العقل، إذ ليس من شؤونه التصرف في الملاكات، فالتخصيص العقلي بهذا المعنى لا 

 يمنع من التمسك بالعموم في الفرد المشتبه.



من المخصص اللبي، إدراك العقل تقييد موضوع ذلك الحكم بشيء من الأشياء، ففي المورد الذي  )وأخرى( يراد

يحرز فيه ذلك القيد يرفع اليد عن العموم ويلتزم بالتخصيص، وأما صورة الشك فلا يمكن التمسك بالعموم، لأن 

ن مراد المولى، فما لم يحرز المخصص اللبي من هذه الجهة لا يفرق عن المخصص اللفظي من حيث كونه كاشفاً ع

العنوان الجديد وهو العالم الغير الفاسق لا يمكن سراية حكم العام إلى الفرد المشكوك، هذا ما جاء به شيخنا الأستاذ، 

 ولنا تفصيل ثالث يندفع به كلا التفصيلين.

 والتحقيق أن يقال في المخصص اللبي بنحو القرينة المنفصلة بالتفصيل، فنقول: *

 لحكم الوارد على الموضوع )تارة( يكون على نحو القضايا الحقيقية، )وأخرى( على نحو القضايا الخارجية.إن ا

أما النحو الأول: فهي القضايا التي يكون المولى قد اعتبر حكمه معلقاً فيها على موضوع فرض وجوده مثل الخمر 

خارجية إلى المكلفين بنحو قد ألقى المسؤولية حرام، ويكون قد أوكل مرحلة تطبيق موضوع الحكم على الأفراد ال

على عاتقهم، فإذا شخّص المكلف الفرد الخارجي أنه خمر طبق الحكم عليه وإلا فلا، وفي هذه القضايا إذا علم 

المكلف بخروج بعض الأفراد بأن أحرز عدم انطباق الموضوع عليها لا محالة يمتنع من تطبيق الحكم قهراً، وأما 

لمشكوكة التي لم يحرز الانطباق فيها فلا يجوز له التمسك بالعموم باعتبار أن مسؤولية التطبيق ترجع في الأفراد ا

 إليه، والمفروض أنه لم يحرز التطبيق في الفرد الخاص، لذا كان تسرية الحكم إليه مشكلاً.

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  19* ليلة الأربعاء 

  
بيح مصا

الأصول 
 ٢ج -

     78   

وأما على النحو الثاني فهي التي يكون المولى قد لاحظ الأفراد الخارجية وحكم عليها وتسمى بالقضايا الخارجية، 

وهي على نحوين: )تارة( يلقي المولى مسؤولية التطبيق على عاتق المكلفين، فيكون شأنها كالقضايا الحقيقية لا 

ما دام مشكوكاً، لأنه غير محرز عنده، )وأخرى( يتحمل  يستطيع المكلف من التمسك بالعموم لإثبات الحكم للفرد

المولى نفسه هذه المسؤولية وهي التطبيق فيطبّق موضوع حكمه على الأفراد بنفسه بلا إلقاء إلى المكلفين، فإذا علم 



من  المكلف بخروج البعض وأن المولى لا يريد إكرامهم كان عليه عدم التمسك به، وأما الفرد المشكوك فلا محالة

الرجوع إلى العموم والتمسك به لإثبات الحكم له، لأن المفروض جهة تطبيق موضوع الحكم قد تحملها الشارع 

 بنفسه فلا وجه لتصرف العبد بعد ذلك.

والحاصل أن القضايا الحقيقية والخارجية التي يوكل أمر التطبيق فيها إلى المكلفين لا مجال للتمسك بالعموم في 

ة، بلا فرق في ذلك بين المخصص اللبي أو اللفظي، وأما في القضايا الخارجية التي يكون المولى الشبهات المصداقي

بنفسه تحمل مسؤولية التطبيق فلا محالة من الرجوع إلى العموم في الشبهات المصداقية عند الشك فيها، وليس للعبد 

 حتى التصرف في ذلك.

لو أمر ببيع جميع كتبه، وعلمنا بأن الكتاب الفلاني وقف أو عارية ومن قبيل ما يتحمل المولى مسؤولية التطبيق ما 

ولا بد من التوقف عن البيع، وأما لو حصل الشك في الوقفية أو أن بعضها عارية، فهل يتوقف عن البيع رعاية لذلك 

 الاحتمال أم على العكس من ذلك، فيكون داخلاً تحت العموم ويجري عليه جميع أحكام البيع.

حصل أنه في القضايا الحقيقية لا يجوز التمسك بالعموم في الأفراد المشكوكة، وأما القضايا الخارجية ففي فالذي ت

الموارد التي لا يوكل أمر التطبيق فيها إلى المكلفين أيضاً فلا يصح الرجوع إلى العموم، وأما في الموارد التي عاد 

 العموم عند الشك في الفرد الخارجي. أمر التطبيق إلى المكلفين نفسهم فلا يصح الرجوع إلى

  79           

 

 

 الاستصحاب في العدم الأزلي

 

إنه بعد أن امتنع التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية بالإضافة إلى الأفراد المشتبه فهل يمكننا  الجهة الرابعة:

إدراج الفرد المشكوك تحت العام باستصحاب العدم الأزلي، أو لا، وهذا البحث من صغريات الاستصحاب الجاري 

 في الأعدام الأزلية.



، فجوزه الأول ومنعه الثاني، وليعلم أن محل النزاع إنما (1)ره(وقد وقع الخلاف بين صاحب الكفاية وشيخنا )قدس س

هو في المخصص المتصل أو المنفصل الذي يوجب تعنون العام بعنوان عدمي، وأما إذا كان المخصص موجباً 

 لتعنون العام بعنوان وجودي فلا يجري النزاع فيه.

 بيان ذلك أن الصور المتصورة في المقام أربعة:

لى( أن يكون العام مخصصاً بوصف من الأوصاف، كما لو قال أكرم العالم العادل ولا يجري النزاع )الصورة الأو

 فيه، بل لا بد من ملاحظة المشكوك فيه، فإن كان له حالة سابقة أخذ بها وإلا فلا.

ا لو قال: )الصورة الثانية( أن يكون العام مخصصاً بدليل منفصل، ولكنه أوجب دخول عنوان وجودي في العام، كم

 أكرم العلماء وبعد مدة قال: والمراد بالعلماء هم العدول مثلاً، فهذه الصورة كالسابق لا بد من لحاظ الحالة السابقة.

)الصورة الثالثة( أن يكون العام مخصصاً بالاستثناء كما لو قال أكرم العلماء إلا الفساق، وطبيعي أن الاستثناء عنون 

 لماء الغير الفساق، فيدخل في النزاع.العام بعنوان عدمي وهو الع

 )الصورة الرابعة( أن يكون العام مخصصاً بدليل منفصل ولكنه يخرج عنواناً 

_______________________________ 

 

 .226، كفاية الأصول: 328: 2( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     80   

وجودياً، مثل أكرم العلماء ثم قال لا تكرم الفساق منهم، فلا محالة من تعنون الباقي بعنوان عدمي وهو العلماء غير 

أي لم يكن زيد  -الفساق، فيدخل في النزاع أيضاً، ففي هاتين الصورتين يقع النزاع في أن استصحاب العدم الأزلي 

لا، وبعبارة أخرى إذا أحرز الموضوع في هاتين الصورتين بالقطع  يكفي في ثبوت حكم العام له أو -متصفاً بالفسق 

أو الحجة المعتبرة غير الاستصحاب فلا كلام لنا فيه، وإن فقد ما يحرز لنا الموضوع فهل يمكن إحرازه 

رى أن المرأة ت (1)بالاستصحاب في العدم الأزلي أو لا، ومن هذا القبيل الشك في كون امرأة قرشية أو لا، فقد ورد

الحمرة إلى الخمسين وقد خرجت القرشية، لأنها تحيض إلى الستين على فرض، وعليه يتقيد العموم بأنها المرأة التي 



ترى الدم إلى خمسين بأن لا تكون قرشية، فلو شك في امرأة أنها قرشية لتحيض إلى الستين أو أنها ليست من قريش 

وقبل وجودها لم تكن متصفة بأنها من قريش بمعنى عدم الانتساب  لتحيض إلى الخمسين، فيقال إنها امرأة بالوجدان،

إليهم، فيستصحب العدم الأزلي ليكمل لنا الموضوع الذي ورد حكم المقام عليه، وتصير المرأة المشكوكة امرأة غير 

لشيخنا منتسبة إلى قريش فيشملها حكم العام بناء على ما ذهب إليه المحقق صاحب الكفاية )قدس سره(، خلافاً 

 الأستاذ )قدس سره(.

وقع الخلاف بين صاحب الكفاية )قدس سره( وشيخنا الأستاذ، فجوزه الأول وأنكره الثاني، وقد مهدّ شيخنا الأستاذ  *

 مقدمات ثلاثة للاستدلال على المنع: (2))قدس سره(

مع قطع النظر عن الحكم  المقدمة الأولى: إن موضوع كل حكم أو متعلقه بالإضافة إلى الخصوصيات اللاحقة لهما

لا يخرج عن ثلاث حالات، إما أن يكون الحكم مطلقاً من حيث جميع الخصوصيات وجوداً وعدماً، وهو معنى اللا 

بشرط المقسمي بأن يكون مرتباً على طبيعي الموضوع أو المتعلق أينما سرى، وإما أن يكون مقيداً بواحدة من تلك 

وصية من تلك الخصوصيات وهو بشرط شيء، أو بعدمها وهو معنى بشرط الخصوصيات، وتقييده إما بوجود خص

 لا، وعليه فالموضوع

_______________________________ 

 

 .31، أبواب الحيض ب335: 2( وسائل الشيعة 1)

 .1377/جمادي الأولى/  22* ليلة السبت 

 .329: 2( أجود التقريرات 2)

  81           

أو المتعلق لا يخلو من واحدة من الحالات، ولا يعقل الإهمال من الحاكم الملتفت إلى انقسام موضوع حكمه ومتعلقه، 

ومن هنا يظهر أن التقسيم عقلي لدورانه بين النفي والإثبات، فإذا خصص المولى دليل العموم بمخصص منفصل 

سواء كان إفرادياً أم عنوانياً وأخرج قسماً من الأفراد عن مثل أكرم العلماء ثم بعد مدة قال: لا تكرم الفساق منهم 



الحكم، فالباقي تحت العام لا يخلو حكم المولى بالإضافة إليه مطلق أو مقيد إما بالوجود أو بالعدم، والإطلاق 

عدم  مستحيل، لأنه يلزم ثبوت النقيضين، لأن سريان وجوب الإكرام إلى طبيعي ما يصدق عليه طبيعي العالم يناقض

 وجوب إكرام العالم المقيد بالفسق المستفاد ذلك من المخصص المنفصل.

والتقييد بالوجود أيضاً يلزمه المحذور السابق، فإن تقييد العالم في دليل وجوب الإكرام بكونه فاسقاً يناقض عدم 

 وجوب إكرام العالم المقيد بالفسق قطعاً.

وان المخصص، ويكون المراد الجدي في الحكم العمومي مقيداً بالعالم الذي إذاً لا بد من القول بأن العام مقيد بعدم عن

لا يتعنون بعنوان المخصص، وهو معناه التعنون بأمر عدمي من غير فرق بين المخصص المتصل والمنفصل من 

عام هذه الناحية، إنما الفرق بينهما من جهة أخرى، وهي أن المخصص المتصل إنما يوجب انعقاد الظهور في ال

استعمالاً وحجية فيما عدا المخصص من أول الأمر، بينما المخصص المنفصل لا يوجب إلا تعنون الحجية بالمراد 

 الجدي بغير المخصص، أما المراد الاستعمالي والظهور فهو غير مقيد بشيء، وهذا لا يفرق فيه.

 نقاش، نعم ناقش بعض الأعاظمإذاً ما قاله شيخنا الأستاذ من المقدمة الأولى متين جداً غير قابل لل

)قدس سره( فيما أفاده شيخنا الأستاذ )قدس سره( من لزوم التعنون في العام بعد التخصيص بما حاصله: أن  (1)

تخصيص العموم ليس إلاخراج بعض الأفراد عن الحكم، وهو بمنزلة موت بعض الأفراد، فكما أن موت بعض 

صيص لا يستلزم التعنون بالإضافة إلى الأفراد الباقية إذاً لا فرق بين الموت الأفراد لا يعنون الباقي تحته كذلك التخ

 التكويني والموت التشريعي.

_______________________________ 

 

 .440: 1( مقالات الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     82   

ولا يخفى ما فيه، فإن الموت التكويني انعدام للموضوع وسقوط تطبيق الحكم عن الفرد، لما قلنا أن القضايا الحقيقية 

مثل الخمر حرام مقدمها وجود الموضوع وتاليها وجود المحمول، يعني كل ما وجد خمر في الخارج فهو حرام، فإذا 



م موضوعه لا محالة. وأما في مورد التخصيص فهو تقييد في مقام انقلب الخمر خلاً مثلاً كان فقد الحكم عنه لانعدا

الجعل، واعتبار عدم شيء على فرض وجود الموضوع، فالعالم الفاسق يقيد المولى عدم إكرامه مع انه من أفراد 

دم ذلك العموم، فلا محالة يفترق الموت عن التخصيص باعتبار أن الأول انعدام موضوعه والثاني وجوده واعتبار ع

 شيء معه، فلا بد من لزوم التعنون قهراً.

ثالثة وإنما قدمناها لنكتة، وحاصلها أن التقابل بين  (1)المقدمة الثانية: وهي التي على لسان شيخنا الأستاذ)قدس سره(

الوجود والعدم المحمولين تقابل الضدين، فيستحيل اجتماعهما في ماهيّة واحدة، كما يستحيل ارتفاعهما عن ماهية 

واحدة، بل اللازم حمل أحدهما على الماهية دائماً، وأما التقابل بين الوجود والعدم النعتيين فهو يشبه التقابل بين العدم 

 والملكة فلا يجري عليهما أحكام المتضادين فلا يستحيل فرض الموضوع خالياً عن كليهما.

العمى عدم البصر لا مطلقاً، بل عما من شانه أن  بيانه أن العمى متقابل مع البصر تقابل العدم والملكة، بمعنى أن

يكون بصيراً، فيمكن فرض الموضوع خالياً عن كليهما كالجدار، وشأن المتقابلين تقابل العدم والملكة أن يحتاج 

فرض تحقق كل منهما إلى ثبوت موضوع، فالعمى لا يتحقق مادام لم يفرض تحقق موضوع قابل للبصر، والمحل 

ة الإنسان خارجاً، وأما نفس الماهية فلا يثبت لها العمى، لأنها لا تكون قابلة للبصر، وعليه فماهية زيد القابل له ماهي

 قبل وجودها لا بصير ولا أعمى.

 وبعبارة أخرى تحقق الوجود النعتي أو العدم النعتي يتوقف على تحقق

_______________________________ 

 

 .331: 2( أجود التقريرات 1)

  83           

موضوعه، فلا يعقل فرض تحققهما مع فرض عدم تحقق موضوعهما، والوجه فيه ما عرفت، أن الوجود النعتي 

لمعروض عبارة عن ثبوت اتصاف الموضوع به، كما أن عدم العرض نعتياً عبارة عن ثبوت اتصاف الموضوع 

 بالعدم، فلا يكون الاتصاف بالوجود أو بالعدم متحققاً بدون وجود موصوف.



 -فس الإتصاف عرض من الأعراض، يتصف بالوجود والعدم المحمولين كما يتصف بهما سائر الممكنات نعم ن

، إلا أن العدم النعتي ليس عدم الاتصاف، بل هو إلا تصاف بعدم شيء كالاتصاف بوجوده لا -جواهرها وأعراضها 

 ينفك عن وجود الموصوف وتحققه.

ابقة للعدم النعتي في الأزل، فإنه قبل وجود الموضوع كيف يعقل ثبوت فالذي تحصل من هذه المقدمة، أنه لا حالة س

الاتصاف بالعدم في الأزل، فإذا ترتب حكم على موضوع ومعرض، وأخذ العرض وجودياً كان أم عدمياً بنحو 

ز أحد النعتية كما هو كذلك، فإن أحرز كلا جزئي الموضوع بالوجدان تنجّز الحكم المترتب عليه لا محالة، وإن أحر

جزئيه بالوجدان فلا يجدي الأصل في إحراز الجزء الثاني إلا إذا كان العرض بوجوده النعتي أو العدم النعتي حالة 

سابقة متيقنة، فإذا قال المولى: أكرم العالم العادل، وشككنا في عدالة زيد وكانت عدالته متيقنة في السابق 

حرزناه بالوجدان، وهو كونه عالماً فينجز الحكم المترتب عليها استصحبناها وضممنا هذا الأصل إلى الجزء الذي أ

 قطعاً.

وإذا فرضنا أن الماء الذي لا ينفعل بالملاقاة هو ما اشتمل على المادة أو كان كرّاً، وأما القليل المتصف بعدم الكرية 

كريته ولم يكن كراً أو ذا مادة سابقاً، أو المادة بنحو النعتية فهو مما ينفعل بمجرد الملاقاة، فلو شككنا في مادة ماء أو 

نستصحب ذلك ونضمه إلى الجزء المحرز بالوجدان وهو كونه ماءً فيترتب الحكم بعدم الانفعال، ولا يصح إحراز 

الجزء بالأصل فيما إذا لم يكن لهذا العدم بنحو النعتية حالة سابقة بأن يستصحب عدم المادة أو الكرية في الأزل وقبل 

الماء، فإن هذا العدم المستصحب محمولي ولا يترتب العدم النعتي عليه بالأصل إلا على القول بحجية وجود هذا 

الأصل المثبت، فإن القول ببقاء عدم المادة بنحو العدم المحمولي إلى زمن الشك بمقتضى الاستصحاب يلازم قهراً 

 قهري.اتصاف هذا الماء بالعدم، إلا أن الأصل العملي لا يثبت اللازم ال

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     84   

المقدمة الثالثة: والتي هي على لسانه )قدس سره( ثانية، وحاصلها أن موضوع الحكم إما أن يكون بسيطاً وإما *

مركباً، والمراد به أعم من المشروط وشرطه، وعلى الأول قد يكون الموضوع البسيط عنواناً متأصلاً وقد يكون 

من صور ثلاث المتركب من جوهرين أو عرضين أو انتزاعياً، وعلى الثاني كما لو كان مركباً فلا يخلو الأمر 



 جوهر وعرض، فإن الماهية الحقيقية المركبة لا يعقل تخلفها عن واحدة من الصور المذكورة.

)الصورة الأولى( التي تركب الموضوع من جوهرين كقيام زيد وقيام عمر لو فرض جعلهما معاً موضوعاً لحكم من 

ا لوحظ كان غير متوقف على الوجود الآخر، فإنهما وجودان متمايزان أحدهما الأحكام، فلا محالة أن كل وجود إذ

منحاز عن الآخر، فإذا أحرز المكلف كلا الوجودين إما بالوجدان أو بالتعبد أو بالمؤلف منهما كان الحكم مرتباً عليه 

ك الوجودين، ذلك العنوان البسيط لتحقق كلا الوجودين، نعم لو علمنا أن المولى اعتبر عنواناً بسيطاً منتزعاً من ذين

هو الاجتماع أو الاقتران وكان هو مركباً للحكم تعذر إثباته بإحراز الجزئين لأنه مثبت له، مضافاً إلى أنه خروج 

 عن محل النزاع، لأن البحث في الموضوع المركب لا البسيط.

ام يلاحظ العرضان من حيث قيامهما في )الصورة الثانية( التي تركب الموضوع فيها من عرضين، فهنا مقامان: مق

 محلين، ومقام آخر يلاحظ العرضان بالإضافة إلى محل واحد.

)أما المقام الأول( كما لو اعتبر المولى الموضوع وجوب إكرامه العالمية في زيد والقيام من عمر، والبحث فيه 

كليهما بالوجدان أو بالأصل أو بالاختلاف، كالسابق إن أحرز كلا الوجودين لزمه ترتب الحكم وإلا فلا، سواء أحرز 

 لما عرفت أن كل وجود غير متوقف على الوجود الآخر، ومن هذا القبيل موت المورث، وإسلام الوارث.

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  23* ليلة الأحد 

  85           

وهكذا الكلام لو اعتبر المولى أمراً انتزاعياً بسيطاً من هذين الوجودين كعنوان الاجتماع مثلاً، فإحراز الجزئين لا 

 يحقق العنوان لأنه مثبت، مضافاً إلى خروجه عن البحث.

مام راكعاً وما قلناه في الصورة الأولى يتضح الحل في المسألة التي تعم البلوى، وهي ما لو جاء المأموم ورأى الإ

فأتم به، ثم شك أنه أدركه في الركوع أو لا، على نحو رفع الإمام رأسه قبل استقرار المأموم، فإن قلنا موضوع 

صحة الصلاة ركوع المأموم والإمام، فاستصحاب بقاء كون الإمام راكعاً بالضميمة إلى ركوع المأموم الحاصل 



 بالوجدان يتم الموضوع ويحكم بالصحة.

نا بأن الموضوع عنوان بسيط وهو الاقتران المنتزع من ركوع المأموم حال ركوع الإمام، فلا ريب أنه لا وأما لو قل

مجال للحكم بصحة الصلاة في فرض شك المأموم أنه أدرك ركوع الإمام، فإن إحراز أحد الجزئين بالوجدان والآخر 

موضوعاً للحكم، فالمتحصل أنه بناء على تركب  بالأصل لا يثبت العنوان البسيط المنتزع من هذا المركب الذي جعل

الموضوع لا مانع من الحكم بصحة الصلاة في فرض الشك بالإدراك، وأما بناء على البساطة فلا مجال للحكم إلا 

 بالأصل المثبت.

از )وأما المقام الثاني( التي كانت الملاحظة فيه بالإضافة إلى محل واحد، كما لو اعتبر المولى في موضوع جو

التقليد العالمية والعدالة، فلا إشكال في ترتب الحكم إن أحرز كلا الوجودين إما بالأصل أو بالوجدان أو المؤلف 

 منهما، وهذا واضح.

)الصورة الثالثة( التي تركب الموضوع من جوهر وعرض، فإن كان العرض مأخوذاً في محل آخر غير هذا  *

ائمة بعمرو موضوعاً لحكم، فحاله حال ما إذا كان مركباً من جوهرين أو الجوهر، كما إذا كان زيد مع العدالة الق

عرضين، حيث أن كلاً من جزئي الموضوع يستقل في وجوده بلا احتياج إلى الآخر، أما زيد فواضح، وأما العدالة 

افتقار لها إلى  فلفرض أنها وإن لم تستقل بالوجود إلا أنها مفتقرة في وجودها إلى محلها ومعروضها وهو عمرو، ولا

 زيد المأخوذ جزء

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  24* ليلة الأثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     86   

الموضوع، وإن كان العرض مأخوذاً في ذلك الجوهر فهو ينقسم إلى عرض وجودي وعدمي، بمعنى أنه لوحظ 

الجوهر مع عدم العرض موضوعاً للحكم، فلا شبهة في أن المأخوذ في الموضوع هو العرض وجوداً أو عدماً بنحو 

 المضاف إلى العرض يلحظ باعتبارين: النعتية لا الوجود أو العدم المحمولين، بيان ذلك: أن الوجود أو العدم



لحاظه بالإضافة إلى ماهيته، وبهذا اللحاظ يكون وجود العرض وعدمه ضدين يستحيل انفكاك الماهية عن  الأول:

كليهما، فالماهية لا تخلو من أن يضاف إليها الوجود أو العدم، وهذا الوجود والعدم يسميان بالوجود والعدم 

ا على الماهية، ويشارك العرض في الوجود بهذا اللحاظ الجوهر أيضاً، فإن الوجود أو المحمولين باعتبار حملهم

العدم المضاف إلى الجوهر وجود أو عدم محمولي، فلا تخلو ماهية الجوهر من واحد من الوجود أو العدم، فقد بان 

 لعرض موجودة أو معدومة.أن الوجود أو العدم بهذا اللحاظ يضاف إلى الماهية، فيقال: إن ماهية الجوهر أو ا

لحاظه بالإضافة إلى معروضه وموضوعه، وهو ثبوت العرض لموضوعه أو ثبوت عدمه لموضوعٍ، وهو  الثاني:

عبارة أخرى عن اتصاف الموضوع بثبوت هذا العرض أو بعدمه، والوجود والعدم للعرض باعتبار موضوعه يعبرّ 

ي، وبحسب اصطلاح علماء الأدب يعبرّ عنه بمفاد كان الناقصة أو عنه في الاصطلاح بالوجود النعتي أو العدم النعت

ليس الناقصة، وقد يعبرّ عن العدم النعتي بالقضية المعدولة المحمول باصطلاح علماء الميزان، كما أنه يعبرّ في 

الميزان اصطلاح أهل الأدب عن الوجود والعدم المحمولين بمفاد كان التامة أو ليس التامة، وفي اصطلاح علماء 

 عن العدم المحمولي بالسالبة المحصلّة.

فالموضوع إذا أخذ مركباً من جوهر وعرض وجودياً كان أم عدمياً كان المأخوذ في الموضوع هو الوجود أو العدم 

 النعتي للعرض لا الوجود أو العدم المحمولي.

إلى خمسين ثم ورد تخصيص عليه إما  إذا تمهدت المقدمات المذكورة فنقول: إذا ورد العام وهو المرأة ترى الدم

بالاستثناء أو بالمنفصل، فأخرج المخصص المرأة القرشية من الأول وحكم عليها بالتحيض إلى الستين، فلا شبهة أن 

 المخصص أوجب تعنون العام بغير عنوان المخصص بمقتضى المقدمة الأولى،

  87           

كما أنه لا شبهة في أن العام متعنون بعدم عنوان المخصص، وهذا العدم مأخوذ فيه بنحو النعتية لا بنحو العدم 

المحمولي بمقتضى المقدمة الثانية، كما أن هذا العدم المأخوذ في الموضوع لا يكون متحققاً إلا وموضوعه متحقق 

 بمقتضى المقدمة الثالثة.

وضوع )وهو المرأة وقرشيتها( بالوجدان فلا شبهة في ترتب الحكم بالتحيض إلى وعليه فإن أحرز كلا جزئي الم



ستين، وكذلك إذا أحرز أحد الجزئين بالوجدان وكان للجزء الثاني حالة سابقة، فالموضوع يلتئم مما هو بالوجدان 

 وبالأصل.

شيتها، حيث أن هذه الصفة مما تلازم وأما إذا شك في ذلك العدم النعتي ولم يكن له حالة متيقنة كالمرأة المشكوك قر

وجودها وليست هي من الصفات التي تنفك عن الموصوف، فمن الواضح أنه لا يمكن استصحاب العدم النعتي في 

ٍٍ في الأزل إلا أن استصحابه غير مجدٍ لعدم كون  ً هذه الحالة لعدم التيقن به سابقاً، والعدم المحمولي وإن كان متيقنا

خوذاً في دليل الحكم، بل المأخوذ في موضوع الحكم العدم النعتي الملازم عقلاً لبقاء العدم العدم المحمولي مأ

المحمولي، إذ استحصاب العدم المحمولي من الأزل إلى حين الشك يلازم عقلاً اتصاف هذا الوجود بالعدم إلا أن 

 الأصل مثبت وحجيته على خلاف التحقيق.

ا لا نقول بصحته لما منع عن جريانه في أمثال الموارد شيء، فإن المستصحب والحاصل لولا استلزام هذا الأصل لم

وهو العدم المحمولي لا يغاير العدم النعتي المأخوذ في دليل الحكم بحسب الحقيقة، وإنما التغاير بينهما اعتباري، 

لمتعلق به، فمانع جريان فالعدم واحد على كل حال، بيد أن اتصافه بالمحمولية والنعتية يختلف باختلاف اللحاظ ا

 الأصل في أمثال المقامات منحصر بالإثبات فقط، هذا ما جاء به شيخنا الأستاذ )قدس سره(.

وما أفاده )قدس سره( متين بحسب الكبرى، وأن العدم إذا أخذ نعتاً لم يمكن استصحابه إلا في فرض وجود الحالة 

عتاً، إلا أن البحث بيننا وبينه )قدس سره( في الصغرى، التي هي السابقة له بنحو النعتية، كما في الوجود المأخوذ ن

عبارة عن أن التخصيص المنفصل المخرج عنواناً وجودياً من العام أو المتصل كالاستثناء هل يوجب تعنون الباقي 

 من أفراد العام بعنوان عدمي بمفاد ليس الناقصة أو ليس التامة.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     88   

وبعبارة أخرى مرحلة الثبوت مسلمة بين الطرفين، إنما النزاع في مرحلة الإثبات وأن الموضوع المركب من جوهر 

 وعرض يستفاد من دليله أو وجود العرض أو عدمه مأخوذ بنحو النعتية أو المحمولية.

 فالكلام إذاً يقع في موردين:

اً، كما لو قال أكرم الرجل العالم أو أكرم كل رجل ثم خصه ما إذا كان العرض المأخوذ في دليل الحكم وجودي الأول:



 بقوله وليكن الرجل عالماً، ولا إشكال في أن العرض الوجودي مأخوذ في الموضوع بنحو النعتية لا المحمولية.

أن وجود العرض في حد ذاته سنخ وجود متقدم بالغير، بمعنى أن حقيقة وجوده في نفسه هي وجوده  -وبرهانه 

ضه، وأوضح من ذلك أن ثبوت البياض عبارة أخرى عن ثبوت اتصاف الشيء به، فإذا قلنا أن البياض ثابت لمعرو

في زيد، كان معناه أن اتصاف زيد بالبياض ثابت، وليس كذلك وجود الجوهر فإن وجوده في نفسه وجود بنفسه لا 

لمتصف بهذا العرض، فلا محالة لمعروضه، فإذا قلنا بوجود العرض في موضوع كان معناه أن الموضوع هو ا

يكون المأخوذ في الموضوع العرض بوجوده النعتي فلا يحكم بوجوب الإكرام في المثالين إلا إذا أحرزنا علمه 

 بالوجدان أو كان لاتصافه بالعالمية حالة سابقة متيقنة.

العرض في موضوع  فتلخص أن البرهان قاض بأخذ العرض بوجود النعتي في الموضوع مهما استفيد أخذ وجود

 من الموضوعات.

إذا كان المأخوذ في الموضوع عدم العرض، كما إذا قال: أكرم العلماء إلا فساقهم، أو خصص العموم  الثاني:

بمنفصل فقال: ولا تكرم فساقهم، فإن الموضوع في العام متقيد بعدم الفسق فلا يجب إكرام العالم الغير المتقيد بهذا 

 العنوان العدمي.

برهن شيخنا الأستاذ )قدس سره( على أن الصغريات التي هي محل النزاع قد اعتبر فيها العدم نعتياً، وبيانه أن وقد 

انقسام الشيء باعتبار أوصافه اللاحقة له مقدمة رتبة على انقسامه باعتبار مقارناته، فانقسام العالم باعتبار أوصافه 

ة على انقسامه باعتبار مقارنته لوجود شيء وعدمه وعليه، فإذا قال اللاحقة له من الفسق وعدمه متقدم في رتبة سابق

 المولى: أكرم كل عالم وقال لا تكرم فساقهم، كان

  89           

العام متقيداً في مقام الحجية بشيء لا محالة بمعنى أن المخصص أوجب خروج بعض الأقسام من تحت العام 

المستلزم ذلك لانقسامه إلى قسمين، وحيث أن الانقسام بالإضافة إلى الاتصاف بالفسق وعدمه يتقدم رتبة على 

جب المخصص اتصاف العالم الباقي تحت العام انقسامه بالإضافة إلى مقارنته لوجود الفسق أو لعدمه، فلا محالة يو

 بعدم الفسق فيكون عدم الفسق مأخوذاً في الموضوع بنحو النعتية قطعاً.



وحينئذٍ فالباقي تحت العام بالإضافة إلى مقارناته لا أوصافه لا يخرج عن حالات ثلاث: لاستحالة الإهمال في 

ته للفسق ولعدمه أو مقيداً بمقارنته للفسق أو بمقارنته مع عدمه، الواقعيات، فإما أن يكون مطلقاً بالإضافة إلى مقارن

لا سبيل إلى الأولين فإن فرض اتصاف العالم بموجب التخصيص بعدم الفسق مناقض لفرض إطلاقه بالإضافة إلى 

لفسق مغن مقارناته ولفرض تقيده بالفسق، وأما تقيده بعدم الفسق فهو وإن كان معقولاً إلا أن اتصاف العالم بعدم ا

عن تقيده بمقارنته مع عدم الفسق، فثبت من ذلك أن العدم المأخوذ في الموضوع إنما هو على نحو النعتية لا 

 المحمولية.

 وما قاله شيخنا الأستاذ )قدس سره( لا يتم من حيث الصغرى نقضاً وحلاً. *

وع بالإضافة إلى العوارض لكان الملاك أما النقض فلأنه)قدس سره( لو أراد أن يلتزم بالانقسامات المذكورة للموض

عينه موجوداً في المواضيع التي تركب من جوهرين أو عرضين أو جوهر وعرض بالإضافة إلى جوهر آخر، لأن 

كل شيئين لا بد وأن يكون بينهما مقولة من المقولات التسعة، ولا أقل من الأعراض النسبية وهي الاجتماع والتقارن 

متضائفة المتوقف تصورها على ملاحظة شيء آخر حين الحمل، مثلاً كون زيد أكبر من وغيرهما من الأمور ال

عمر لا تلاحظ هذه النسبية بمجرد زيد وحده، بل يتوقف على ملاحظة عمر أيضاً، وهكذا عنوان الاجتماع يتوقف 

ون اعتبارها مطلقاً على ملاحظة شيء غير الموضوع نفسه، فإذا لوحظت الصلاة مع الطهارة فلا يخلو أمرها أن يك

 بمعنى أنه وجدت الصلاة أم لم توجد، وإما أن يقيد بعدمها أو بوجودها، واعتبار الإطلاق لا يمكن لأنه

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  25* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     90   

خلاف دليل الاشتراط، كما أن اعتبار العدم لا يمكن لعين ما تقدم، فلا بد وأن يعتبر الاجتماع، وحينئذ فلو شككنا في 

وجود الطهارة وعدمها فاستصحاب بقائها لا يحقق معنى الاجتماع إلا بالأصل المثبت، وهكذا في بقية الموارد مع 

انه حتى في الجوهرين، للوجه المتقدم مع أنه لا يقول به )قدس أنه لا يلتزم بذلك، فالتقسيم المذكور يقتضي جري



 سره(، هذا هو الدليل النقضي.

وأما الدليل الحليّ، فقد أشرنا في بحث اقتضاء الأمر بالشيء النهي عن ضده إجمالاً إلى أنه يمكن أخذ شيء بالنسبة 

وذلك إذا تقيد موضوع الحكم أو متعلقه بشيء إلى شيء آخر في مقام جعل الحكم لا مطلقاً ولا مقيداً ولا مهملاً، 

وكان لوازمه قهرية في الخارج متعدداً، فإن الموضوع لا مطلق ولا مقيد ولا مهمل بالإضافة إلى تلك اللوازم، مثلاً 

 إذا أمر المولى بالاستقبال إلى القبلة فلا محالة عندنا في العراق يكون يساره إلى المشرق ويمينه إلى المغرب وخلفه

إلى الشمال وأمامه للجنوب، والمولى إذا حوسب من ناحية التفاته إلى أمثال هذه الجهات فهل يكون حكمه مطلقاً أم 

مقيداً بالوجود أو بالعدم، ولا ريب أنه خالٍ عن التقسيمات المذكورة مع أنه لا إهمال في المقام قطعاً، والأمر جار في 

 كل متلازمين.

مفروض المثال وهو )الشك في القرشية( بعدم القرشية أي عدم الانتساب إلى قريش  وعليه فإذا قيد الموضوع في

 بمعنى العدم المحمولي، فإنه يستلزم عقلاً اتصاف المرأة بعدم القرشية.

وبعبارة أخرى العدم المحمولي والنعتي متلازمان، وتقييد الموضوع بأحدهما يستلزم امتناع الإطلاق والتقييد 

ة إلى الآخر، وحينئذ فلا وجه للتفكيك بينهما، كما عن شيخنا الأستاذ )قدس سره( في كلامه المتقدم والإهمال بالنسب

من أن تقييد الموضوع بالعدم النعتي يستلزم استحالة الإطلاق والتقييد بالنسبة إلى العدم المحمولي، إذ قد عرفت أن 

 التقييد بكل واحد منهما مستلزم لتلك الاستحالة.

البيان لا يثبت عدم أخذ العدم في الموضوع محمولياً، بل لا بد من إقامة البرهان على أن العدم المأخوذ  وعليه فهذا

 هل هو محمولي أو نعتي. -بعد الفراغ عن صلاحية مقام الثبوت لكون العدم محمولياً ونعتياً  -في الموضوع 

 وملخص ما عندنا في المقام أن البرهان لم يقم على كون عدم العرض

  91           

جواهرها  -نعتياً، كما قام ذلك على وجوده، فإن الأعراض كانت معدومة في زمان، شأن غيرها من الممكنات 

فليس عدم العرض عدماً نعتياً بالبرهان كما كان وجوده وجوداً نعتياً ليستلزم اعتبار العدم في موضوع  -وأعراضها 

 ولياً ونعتياً.اعتبار العدم النعتي فيه، بل عدم العرض يتصور بنحويه محم



إن الطريقة التي أثبتنا بها كون العرض المأخوذ في الموضوع نعتياً غير متمشية في جانب العدم، بالإضافة إلى أن *

ظاهر الدليل في مقام الإثبات مرجح لكون العدم محمولياً، فإن المخصص قد أخرج من العام وجودياً كالقرشية، 

جية بما لا يكون متصفاً بهذا العنوان الوجودي، فالحكم في ظرف العام ثابت لما ومعنى ذلك أنه قيد العام في مقام الح

لا يكون متصفاً بهذه الصفة الوجودية لا لما كان متصفاً بعدم هذه الصفة الوجودية، فالمرأة التي لا تكون منتسبة 

 على المادة لا ينفعل )وهو مرادف لعدم القرشية( إلى قريش تحيض إلى خمسين، والماء الذي لا يكون مشتملاً 

 بالملاقاة.

الأفراد التي لا تكون معنونة  -بالإرادة الجدية  -وبالجملة إن ظاهر الدليل المخصص هو أن المتكلم قد أراد من العام 

هذا العنوان الوجودي وأبقى ما عداه  -في مقام الحجية  -بعنوان الخاص، حيث إن المخصص قد أخرج عن العام 

ر الكلام يرجح كون العدم محمولياً لا نعتياً، وعليه فلا مانع من جريان الاستصحاب في الأعدام تحت العام، فظهو

 الأزلية حيثما فرض العدم مأخوذاً في الموضوع، إلا أن يقوم الدليل على اعتباره بنحو النعتية.

 يخفى أن الباقي تحت على عبارة المحقق صاحب الكفاية )قدس سره(: لا (1)وقد أورد شيخنا الأستاذ )قدس سره(

، بل بكل عنوان لم (2)العام بعد تخصيصه بالمنفصل أو كالاستثناء من المتصل، لما كان غير معنون بعنوان خاص

 يكن ذاك بعنوان الخاص.

 -بالاستثناء وغيره  -وحاصل إيراده على العبارة أن التخصيص بالمتصل 

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الأولى/  26 * ليلة الأربعاء

 .329:2( أجود التقريرات 1)

 -إلا ما شذ  -. وتتمة العبارة "كان احراز المشتبه منه بالاصل الموضوعي في غالب الموارد 223( كفاية الأصول: 2)

 ممكناً".

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     92   



يوجب انعقاد الظهور التصديقي للعام في غير الخاص بخلاف المنفصل فإنه لا يوجب سوى التقييد في مقام الحجية 

 لا في عالم الظهور.

وعليه فكيف يعقل القول بأن الاستثناء لا يوجب تعنون العام بعنوان خاص )أي ظهور العام في الخاص( عطفاً على 

)قدس سره( لم يلتزم بذلك حيث التزم بسراية الإجمال من الخاص في المخصص المنفصل، وحتى صاحب الكفاية 

 المتصل على ما تقدم.

والجواب عنه يعلم مما تقدم إجمالاً، وتوضيحه: أن المقصود من العبارة المتقدمة إنما هو أن الاستثناء لا يوجب 

الاتصاف بالوصف الوجودي اتصاف العام بوصف وجودي أو بوصف عدمي، بل يوجب تقيده بالعدم، )بمعنى( عدم 

المأخوذ في المخصص، وهذا غير مناف لانعقاد الظهور في الخاص، فإن المدعى أن الظهور التصديقي قد انعقد في 

الخاص )وهو الذي لا يكون متصفاً بذلك الوصف( ولم ينعقد في الخاص المتصف بصفة وجودية أو بعدمها، فلا 

 لتزم به صاحب الكفاية )قدس سره( في المخصص المتصل.منافاة بين هذه العبارة وبين جميع ما ا

  93           

 

 

 إزاحة وهم

 

 ربما يتعلق الشك في دخول فرد تحت العام من جهة احتمال ورود التخصيص عليه، وقد تقدم البحث عنه سابقاً.

 -كفقدان شرط أو وجدان مانع  -وربما يشك في دخول فرد تحت العام لا من جهة التخصيص، بل من جهة أخرى 

فيستكشف صحته وإحراز فرديته بعموم من العمومات كالنذر وغيره، ويحكم عليه بحكم العام الأول، وقد مثلوا لذلك 

شك المكلف في صحة الوضوء أو الغسل من المايع بما لو أمر المولى بعموم وهو الوضوء أو الغسل من الماء، وقد 

المضاف بعد العلم بصحته من المطلق، فإذا نذر إتيان الوضوء من المايع المضاف فقد صار واجب الوفاء، وبقياس 

الاستثناء يكون صحيحاً، لأن كل ما يجب الوفاء به فهو صحيح، إذ لو لم يكن صحيحاً لما وجب الوفاء به، فإن 



اجب الوفاء به، فكان بالعموم الثاني وهو )أوفوا بالنذور( مستكشفاً صحة الفرد المشكوك اندراجه تحت الباطل غير و

 العموم الأول.

 فإن أمكن إثبات الملازمة بين مورد النذر وغيره فبها ونعمت، وإلا فلا بد من الاقتصار على خصوص مورد النذر.

لا من جهة التخصيص بل من جهة الصحة مثلاً، فيمكننا أن نعلق  والحاصل إننا إذا شككنا في اندراج فرد تحت العام

 النذر ونجعله مندرجاً تحت العموم الثاني ونستكشف به صحته، وحينئذ نحرز دخوله تحت العموم الأول.

 (1)ونظيره الإحرام قبل الميقات، والصوم في السفر، حيث إن النبي )صلى الله عليه وآله وسلم(

 

_______________________________ 

 

 .13أبواب المواقيت ب  326: 11( وسائل الشيعة 1)

 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     94   

جعل للإحرام حدوداً خاصة وأماكن معينة سميت بالمواقيت، كان المستطيع إذا بلغها وجب عليه الإحرام، أما قبلها 

فلا يجب، وحاله كمن أتى بالصلاة قبل الوقت، ولكنه لو نذر أن يوقع الإحرام قبل الميقات صح نذره وكان النذر 

 محرزاً صحة ذلك الفعل، ومدخلاً له تحت العموم.

 خفي، أن الكلام يقع في موردين في بيان أصل المطلب، )وأخرى( في دليل التنزيل.وغير 

)أما الجهة الأولى( إننا بعد أن عرفنا من الدليل الخارجي أن موضوع النذر ومتعلقه لا بد وإن يكون راجحاً ومتقرباً 

أنه لا يتقرب إلى بما هو عبادي  به إلى الله سبحانه وتعالى كما يستفاد من صيغة النذر حين يقول نذر لله عليّ،

 راجح، إذ لا معنى للتقرب بالمكروه أو الحرام.

عرفنا أن دليل العموم وهو )أوفوا بالنذور( قد خصص بعنوان وجودي، وهو كون متعلقه راجحاً ومحرزاً من هذه 

بالنذور لإثبات الجهة ليكون صحيحاً، فإذا شك في رجحان الوضوء بالماء المضاف، فكيف يتمسك بعموم أوفوا 



صحته ورجحانه بالرغم من أنه مشكوك الرجحان، وما ذلك إلا من قبيل التمسك بالعموم في الشبهة المصداقية، بل 

من أظهر مصاديق التمسك، وإذا تعذر علينا إحراز انطباق عموم الوفاء بالنذر عليه فقد تعذر علينا إحراز صحته 

 وإدخاله تحت العام الأول.

ثانية في التنظير فنقول إنه بعد أن حرم الإحرام قبل الميقات والصوم في السفر، فالدليل الذي دل على وأما الجهة ال

 صحتهما لا بد من الاقتصار عليه بالخصوص دون التعدي إلى غير مورد.

وحينئذ إما أن يخصص موضوع وجوب الوفاء بالنذر به، ويدعي أن موضوع الوفاء بعد أن اعتبر الرجحان في 

 علق مطلقاً، ففي خصوص المورد لا رجحان فيه للنص الشرعي.المت

  95           

وإما أن يقال بأن المورد مشتمل على الرجحان وإن حصل بسبب النذر بعد توسعة الرجحان في المتعلق بنحو الأعم 

 في تصحيح ذلك. (1)حتى ما لو حصل من النذر نفسه، وإلى هذا أشار السيد )قدس سره( في العروة

بأن ثبوت التعميم في الرجحان يستلزم تحليل الحرام، إذ يستطيع كل  (2)وقد أشكل على هذا شيخنا الأستاذ)قدس سره(

 أحد أن ينذر فعل الزنا وبواسطته يحصل الرجحان ويجب الوفاء به.

تعلق النذر به، بلا فرق ولكنه غير صحيح، فإن إطلاق أدلة المحرمات تقتضي بثبوت الحرمة لذلك الفعل حتى لو 

 بين سائر الموارد كلها، إلا ما قام الدليل عليه كما في مثل الصوم والإحرام قبل الميقات.

 وأما ما قاله )قدس سره( من العناوين الأولوية والثانوية ففي غير محله.

_______________________________ 

 

 .17المسألة  381: 1( العروة الوثقى 1)

 .340:2لتقريرات ( أجود ا2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     96   



 

 

 دوران الأمر بين التخصيص والتخصص

 

إذا قال المولى أكرم العلماء، ثم قال: لا تكرم زيداً، وتردد زيد بين أن يكون عالماً وفرداً من أفراد العام وقد خرج  *

عن الحكم بالتخصيص، أو ليس من أفراده، بل هو جاهل وقد خرج بالتخصص والإنتفاء الموضوعي، فهل يمكن 

لمحافظة على عموم العام أو لا يمكن، والغرض الرجوع إلى أصالة عدم التخصيص لإثبات خروجه تخصصاً، وا

من ذلك ترتب الأثار الثابتة لغير أفراد العام بناء على الخروج الموضوعي وإمكان التمسك بالعموم، لأن مثبتاتها 

حجة، وأما بناء على الخروج الحكمي فلا أثر له، والفرق بين ما نحن فيه وبين ما مضى هو أن البحث السابق الذي 

رز به موضوع العام ونحتمل خروجه للتخصيص، أما ما نحن فيه فالمحرز هو خروجه عن تحت العام، وإنما كنا نح

 الشك في موضوعه بخلاف ما سبق.

 ومن جملة فروع البحث: ماء الاستنجاء.

ليه حيث ورد في الرواية الشريفة نفي البأس عنه، وأنه لا ينجسّ ما يلاقيه إذا تمت شرائطه، وقد علل الإمام )ع

 .(1)السلام( ذلك بأن الماء أكثر

وأيضاً دل الدليل على أن الماء القليل ينفعل بالملاقاة وأن الماء المنفعل يوجب نجاسة ملاقيه، ولم نجد ما يدل على 

الأخير سوى موثقة عمار بن موسى الساباطي، عن أبي عبد الله)عليه السلام( قال: فعليه أن يغسل ثيابه ويغسل كل 

 .(2)ذلك الماءما أصابه 

 وماء الاستنجاء قد لاقى النجاسة قطعاً ولكن نفي الباس عنه، إما لخروجه

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الثاني/  6* ليلة السبت 



 .2ح 13،أبواب الماء المضاف والمستعمل ب 22: 1( وسائل الشيعة 1)

 .1ح 4ب،أبواب الماء المطلق  142: 1( وسائل الشيعة 2)

  97           

تخصيصاً بمعنى أنه من مصاديق المنفعل بالملاقاة وأنه منجس لكل ما يلاقيه، ولكن خرج عن الحكم المذكور وهو 

عدم تنجيس ملاقيه من الثوب والبدن إن تمت شرائطه للدليل الخاص، وأما باقي أثار النجاسة من عدم جواز شربه، 

 وعدم إزالة الخبث به فهي ثابتة له بمقتضى العموم.

لخروجه تخصصاً، وأنه ليس من أفراد ما لاقى النجاسة ليتأثر بها ويؤثراً، فهو طاهر وتترتب عليه بقية الآثار وإما 

من جواز إزالة الخبث به وشربه، إن لم يكن قذراً عرفاً وغير ذلك مما يستعمل به عدا الوضوء والغسل لأدلة نهت 

بالخروج الموضوعي بقية الأثار يمكن ترتبها، وعلى القول عنهما خاصة، وقد عرفت الثمرة مما تقدم أنه على القول 

بالحكمي لا ترتب، فنحن ودليل الإستنجاء وما دل على انفعال القليل بالملاقاة، فهل يلزمنا المحافظة على عموم ما 

ن دل على الانفعال بالملاقاة وجريان أصالة عدم التخصيص لنثبت بذلك طهارته وجواز استعماله في كل مورد، لأ

مثبتات الأصول اللفظية حجة، أو لا نحتفظ بالعموم المذكور ونقتصر على خصوص طهارة ملاقيه فقط بمقتضى 

 الرواية، وأما باقي الاستعمالات فممنوع عنها.

ذهب بعضهم إلى الأول وهو التخصيص، كما أن غيرهم ذهب إلى الثاني وهو التخصص تمسكاً بأصالة العموم 

ى التخصيص، واستدل عليه بأن الأصل المثبت حجة في ظواهر الألفاظ بمعنى أن وترجيح جانب التخصص عل

اللوازم العقلية والعادية ثابتة، ومن الواضح أن أصالة عدم التخصيص تستلزم خروج الفرد من العام موضوعاً، وإلا 

 ام تخصصاً.لكان طرو التخصيص على العام مستلزماً، وعليه فنحكم بخروج الفرد في المثال عن تحت الع

وغير خفي، أن أصالة العموم لم ترد في آية قرآنية أو خبر صريح، وإنما العقلاء بنوا عليها في مقام العمل وجرى 

الإمضاء الشرعي عليه، فكل مورد ثبت الجري العملي منهم وصدَّقه الشارع المقدس كان حجة بمدلوله المطابقي 

لالة الإلتزامية تابعة للدلالة المطابقية وجوداً وحجية، وإن لم يثبت جري والإلتزامي لاستحالة التفكيك بينهما، إذ الد



عملي منهم في مورد، أو ثبت ولم يمضه الشارع المقدس كان المدلول المطابقي غير ثابت، فالمدلول الإلتزامي تابع 

 له قهراً، ومن هذه الجهة قيل إن مثبتات الأصول اللفظية حجة.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     98   

ونحن الآن نرى أن بناء العقلاء قد استقر على الأخذ بأصالة العموم في الموارد التي نعلم أن الفرد من مصاديق دليل 

العام، ونشك في ثبوت حكم العام له لاحتمال طرو التخصيص عليه، فإن التمسك بأصالة العموم محكم حتى لو تأخر 

ًٍ احتمال التخصيص كان معا  قباً.العبد عن التطبيق مدعياِ

وأما الموارد التي يعلم خروج الفرد عن حكم العام فيها، ويشك في تخصيصه أو تخصصه، وكيف أراد المولى 

خروج ذلك الفرد، فليس للعقلاء جري عملي على الرجوع إلى أصالة العموم لترتيب بقية الآثار الثابتة لغير أفراد 

 العام على الفرد المشكوك.

تبي، ثم قال: لا تبع الكتاب الفلاني، وتردد الولد في أمر هذا الكتاب، وهل خرج تخصيصاً فلو قال المولى لولده: بع ك

بمعنى أنه ملك لوالده ومع ذلك لا يجوز بيعه، أو أنه وقف أو عارية كي لا يجوز بيعه فكان خارجاً بالتخصص، فبعد 

هذه الموارد لا يستطيع الولد أن يرتب أن لم يستقر بناء من العقلاء على الرجوع إلى أصالة عدم التخصيص في مثل 

 آثار الوقفية أو العارية عليه بعد العلم بعدم جواز بيعه.

فماء الاستنجاء إن أمكن فهم طهارته من قوله )لا بأس( فهماً عرفياً فبها ونعمت، وإلا فترتيب آثار الطهارة عليه 

م الدليل على أنه لا ينجس ملاقيه، وأما بقية الآثار من متعذر، لأنه ماء قليل لاقى نجاسه وقد انفعل بها غاية الأمر قا

 جواز شربه أو إزالة الخبث به فممنوعة.

وغير خفي، أنه على تقدير التمسك بأصالة عدم التخصيص تقع المعارضة بين ما دل على عموم انفعال الماء القليل *

إشكال قد دلّت العمومات على انفعال الماء القليل  بالملاقاة، وبين ما دل على منجسية كل ما يلاقيه، بيان ذلك: أنه لا

عند ملاقاته للنجاسة وإن لم يتغير لونه، كما أن موثقة عمار أفادت أن الماء المتنجس إذا لاقى شيئاً ينجسه ويؤثر 

ل فيه، ونحن وماء الاستنجاء الذي وردت الرواية بنفي البأس عنه، إن أجرينا أصالة عدم التخصيص في العموم الأو

 كان ماء الاستنجاء مخصصاً للعموم الثاني، ومعناه أن ماء الاستنجاء ينفعل بالملاقاة



_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الثاني/  7* ليلة الأحد 

  99           

بمقتضى العموم الأول، غايته لا ينجس ملاقيه لكونه مخصصاً للعموم الثاني، وإن أجرينا أصالة عدم التخصيص في 

العموم الثاني كان ماء الاستنجاء مخصصاً للعموم الأول، ومعناه أن كل متنجس ينجس ملاقيه بلا استثناء، أما ماء 

 .الاستنجاء فليس بمتنجس عند الملاقاة كي ينجس ملاقيه

ومع معارضة هذين الأصلين لا محالة من التساقط والرجوع إلى قاعدة الطهارة، التي تفيد أن ماء الاستنجاء طاهر 

يجوز شربه ولا ينجس ملاقيه، غاية الأمر رفع الحدث لا يمكن به وهو أمر آخر، هذا كله على تقدير جواز التمسك 

 بأصالة عدم التخصيص.

صل المذكور، فلا إشكال أن العموم الثاني مخصص بماء الاستنجاء، لأن نفي البأس وأما على تقدير عدم التمسك بالأ

عنه أفاد عدم منجسيته للغير، إلا أن الشك في عدم منجسيته من جهة طرو التخصيص على العموم الأول بعد فرض 

العموم، فإذا شك في  شموله له واقعاً أو لكونه ليس بفرد لذلك العام، ومع فرض أنه ملاق للقليل فهو من أفراد

خروجه من جهة مخصص خارجي، فأصالة العموم محكمة، لسراية الحكم إلى الفرد المشكوك، ومعنى ذلك أنه من 

 أفراده ومنفعل به، ولكن الدليل الخاص دل على عدم تنجيس الملاقي.

 بقي في المقام شيء

لمصداقية بعد العلم بخروج الفرد عن حكم إن ما تقدم كان من دوران الأمر بين التخصيص والتخصص في الشبهة ا

العام، أما لو دار الأمر بينهما من جهة الشبهة المفهومية فأصالة العموم محكمة، فلو قال المولى: أكرم العلماء وقال 

لا تكرم زيداً، وتردد زيد الخارجي بين أن يكون زيد بن عمرو الذي هو العالم فيلزم التخصيص في العموم، أو زيد 

كر الذي هو الجاهل فيلزم التخصص، فنحن نعلم أن زيداً العالم كان يجب إكرامه، والآن نشك في خروجه، بن ب

فأصالة العموم تثبت أن زيداً من أفراد العلماء، وباللازم نستفيد أن الذي لا يجب إكرامه هو غير زيد العالم وهو زيد 



 الجاهل.

جريانها هناك واضح، فإن الشبهة في مفروض المثال مفهومية والفرق بين جريان أصالة عدم التخصيص هنا وعدم 

 حيث التبس علينا مفهوم زيد، فإذا تمسكنا

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     100   

بعموم العام في زيد العالم فقد كنا تمسكنا بالعام عند الشك في تخصيص العام بهذا الفرد، فنتمسك بعموم العام في زيد 

العالم، ويثبت بذلك لازمه، وهو أن الذي لا يجب إكرامه هو زيد الجاهل، وقد عرفت أن أصالة عدم التخصيص 

نت اللوازم الخارجية لعدم التخصيص ثابتة أيضاً بهذا مرجعها هو ظهور العام في العموم إذا تمت في مورد كا

الظهور، وهذا بخلاف إجراء أصالة عدم التخصيص فيما لم يحرز كونه من أفراد العام حيث لم يثبت ظهور للعام 

 فيه ليتبع ذلك عند العقلاء عملاً.

 

 العمل بالعام قبل الفحص

 

 والخلاف وقع بين القوم أنه يجوز العمل بالعام قبل الفحص عن المخصص أو لا. *

ذهب المشهور إلى عدم الجواز، وأن العمل بالعموم قبل أن يحصل له الاطمئنان بعدم التخصيص غير جائز، وقبل 

هنا من بيان الفرق بين الفحص  (1)الخوض في البحث نشير إلى مطلب جاء به صاحب الكفاية )قدس سره(

 والأصول العملية.

وحاصل ما أفاده )قدس سره(: أن الفحص في الأصول العملية من مقومات دليل الحجية ومن دواعي حصول 

 المقتضي للحجة، أما هنا فلأجل رفع المانع عما يقتضي الحجية.

راد الجدي، والبحث بيان ذلك أن موارد العموم مثل أكرم العلماء الظهور الإستعمالي منعقد فيها، ومستكشف منه الم

 فيها عن مخصص لأجل رفع احتمال ما يزاحم الحجية والمراد الجدي، وإلا فالمقتضي للعموم وهو الظهور ثابت.



_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الثاني/  8* ليلة الاثنين 

 .227( كفاية الأصول: 1)

  101           

أما في الأصول العملية ففي البراءة العقلية من قبح العقاب بلا بيان، المراد من البيان هو البيان الواقعي، والعقل لا 

يستقل بالقبح إلا بعد إحراز عدم البيان، فلو بينّ الشارع في مورد، والعبد قصر في الإطلاع على البيان لا يسوغ 

ان، بل للشارع على العبد حجة، وهو تحقق البيان، فلولا الفحص لما للعقل عتاب الشارع بأنه عقاب مع عدم البي

 استقل العقل بالقبح.

وأما في البراءة الشرعية، فأدلتها وإن كانت مطلقة غير مقيدة بالفحص أو بعدمه إلا أن بقية الأدلة الأخرى قيدتها بما 

 لو كان بعد الفحص دون ما قبله.

المقام والأصول العملية غير سديد، إذ كما يكون مقوماً للمقتضي في الأصول وغير خفي، أن الفارق في الفحص بين 

 العملية يكون كذلك في الأصول اللفظية.

وهكذا ما يكون مانعاً للحجية في الأصول اللفظية يكون كذلك في الأصول العملية، بيان ذلك أن العمومات على 

 قسمين:

حال في عمومات الكتاب والسنة وبعض الموالي العرفيين، حيث فتارة يكون العام في معرض التخصيص كما هو ال

يعلم من الخارج أن المولى لا يريد إظهار جميع مراداته في مجلس واحد، بل في مجالس متعددة، فالعموم الملقى منه 

يتم قوام لا يكون مكتملاً من حيث الظهور وبيان الإرادتين الجدية والإستعمالية، بل لا بد من البحث عن المخصص ل

الحجية وموضوعها، مثلاً عمومات الكتاب والسنة لو أخذناها لرأينا الشارع المقدس لم يبين فيها جميع مراده الجدي، 

، وإلى خلفائه )عليه السلام( من بعده فهم المكلفون بتبليغ الأحكام وتفهيمها إلى العباد، fبل أوكل الأمر إلى النبي 

ع التمسك بظهورها، بل المقتضي للحجية لا يتم إلا بعد الفحص عن المخصص، فالمكلف إذا وقف عليها لا يستطي



فكان الفحص ههنا متمماً للمقتضي أو موجداً له، ومثله الأصول العملية في الشبهات الحكمية، فإن الفحص عنها إنما 

 هو عن المقتضي للحجية وهذا قسم من العمومات.

 ة العمومات الواردة)وأخرى( يكون العام في معرض التخصيص كبقي

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     102   

من الموالي العرفيين، فإن المولى غالباً إذا ألقى عموماً فقد بينّ به مراده الجدي بالإضافة إلى الإستعمالي، فلا يكون 

البحث عن المخصص إلا بحثاً عن المانع الواقع للحجية بمقتضى العلم الإجمالي بالتخصيص، وهذا المعنى بعينه 

جاسة أحد الإنائين، فقاعدة الطهارة في كل منهما لولا العلم الإجمالي جار في الأصول العملية عندما يعلم إجمالاً بن

فيها مقتض للجريان، والذي منع من جريانها احتمال وجود المانع في الفرد الخاص، فإذا علم تفصيلاً بالإناء 

ية والعملية من المتنجس الخاص انحل العلم الإجمالي وارتفع المانع من جريانها، إذاً فليس فرق بين الأصول اللفظ

 جهة الفحص.

 الإستدلال على الجواز أو عدمه

 استدل القائل بعدم جواز التمسك بعموم الكتاب والسنة قبل الفحص عن المخصص بوجوه:

إنه لولا الفحص عن المخصص لما حصل الظن بتمام المراد، إذ من المحتمل أن يريد المولى بعض  الوجه الأول:

 تمام لا يحصل إلا بعد البحث عن المخصص فلا بد منه.أفراد ذلك العام، والظن بال

وغير خفي، أولاً: إنه أخص من المدعى، إذ من الممكن أن يحصل له الظن من دون فحص، ومع ذلك لا يجوز له 

 الرجوع إلى العام.

ما المدار إن الظن الشخصي غير معتبر في الحجية، بل حتى الظن بالخلاف لا يعتنى به في الأمارات، وإن وثانياً:

 على الظن النوعي والمفروض انتفاؤه.

إن الخطابات القرآنية مختصة بالمشافهين، وغير المشافهين يثبت لهم الحكم بدليل الاشتراك وهو  الوجه الثاني:

ًٍ قد  ناظر إلى أصل الحكم السابق الذي تكفله العموم، فلا بد من معرفة ذلك الحكم، إذ يحتمل أن يكون مخصصاِ

لبعض، فعلى غير المشافهين أن يبحثوا عن المخصص ليحرز حكم أولئك، فإن وجد تخصيصاً عرف أنه أريد منه ا



 البعض وإن لم يجد فهو العموم، فكان الفحص ضرورياً.

 وغير خفي أولاً: أنه أخص من المدعى، فإن الدليل المذكور مختص

  103           

بالخطابات الشفاهية، أما لو كان الحكم ثابتاً بنحو القضايا الحقيقية مثل يحرم الخمر أو الخمر مسكر وأمثاله فحديثه 

 لا يتم.

ثانياً: إن خطابات الكتاب والسنة لا تختص بالمشافهين الحاضرين مجلس التخاطب، بل تشمل حتى الغائبين 

لم يرسل لخصوص الأمة التي عاصرت النبي )صلى الله عليه وآله والمعدومين، إذ من المعلوم أن القرآن الكريم 

وسلم(، بل بعث دليلاً هادياً لطبقات البشر أجمع بلا فرق بين الحاضر والغائب والعربي والعجمي، فكل أحد يستطيع 

بناء على هذا  التمسك بالظهور والأخذ بالحجية بلا حاجة إلى دليل الاشتراك، كما سيأتي توضيحه إنشاء الله، فما قيل

 لا يتم.

* 

إننا نعلم إجمالاً بوجود مخصصات كثيرة طرأت على عمومات الكتاب والسنة، وذلك يقتضي سراية  الوجه الثالث:

الإجمال لكل عام ورد فيهما، للعلم بأن بعضها لم تكن الإرادة الجدية مطابقة للإرادة الإستعمالية، ولا رافع لهذا 

ص، إذ الأصول العملية لا تجرى في أطراف العلم الإجمالي، وكذا الأصول اللفظية المحذور إلا الفحص عن المخص

 لا تجرى أيضاً، لذا امتنع العمل قبل الفحص.

 وأورد عليه بوجهين:

بأن مقتضى العلم الإجمالي المذكور بوجود المخصصات هو الفحص عن كل مورد يحتمل فيه وجود  الوجه الأول:

واللغة والتفسير وأمثالها لوجود الاحتمال فيها، ولا بد أن تكون دائرة المعلوم  المخصص حتى في كتب التاريخ

بالإجمال بنحو من السعة الغير المحدودة، وهذا لا يلتزم به أحد، إذ مقتضاه أن يصرف المجتهد عمره في سبيل 

العلم الإجمالي  تحصيل مخصص واحد لعام واحد، والفحص في الكتب المعتبرة لا يوجب خروج المورد عن أطراف

 لأنه واسع، فلابد وأن يكون المنشأ للفحص غير العلم الإجمالي.



وهذه التوسعة المذكورة في دائرة العلم الإجمالي التزم بها القائل بالاحتياط في موارد الشبهات البدوية، بعد أن علم 

 إجمالاً بوجود أحكام إلزامية في الشريعة

_______________________________ 

 

 .1377/جمادي الثاني/  20* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     104   

المقدسة، وتعذر عليه العثور على الأدلة الخاصة وامتنع من جريان الأصول النافية نظراً للعلم الإجمالي، فادعى بعد 

 ذلك وجوب الاحتياط في كل مورد يحتمل فيه وجود تكليف إلزامي فيه.

ولكننا أجبنا القائل بالاحتياط بأن العلم الإجمالي الكبير منحل إلى علم إجمالي صغير وشك بدوي في بقية الموارد، 

فإننا بعد أن علمنا بوجود أحكام إلزامية في الشريعة المقدسة، علمنا ثانياً أن تلك الأحكام الشرعية إنما هي في الكتب 

، وفي أبوابها المناسبة بحيث لا تخرج تلك الأحكام عن هذه الأبواب المناسبة في المعتبرة بأيدينا مثل الوسائل وأمثالها

الكتب الخاصة، أما غير تلك الكتب الأربعة مثلاً أو في غير الأبواب المناسبة مثل باب الديات عن أحكام الغسل، 

في، وحينئذ نحن والعلم فليس عندنا إلا احتمال وجود تلك الأحكام فيها، وهو شك بدوي يكون مجرى للأصل النا

الإجمالي الثاني الذي لا يقل معلومه عن المعلوم الأول، إن وقفنا على المقدار المعلوم فقد انحل العلم الإجمالي الثاني 

 والحمد لله، وإلا فلا بد من الاحتياط أو الفحص في تلك الموارد الخاصة.

بين مائة إناء، ثم علمنا بأن الجانب الشرقي البالغ خمسين  مثلاً لو علمنا إجمالاً بأن خمس إناآت نجسة أو محرمة من

إناءاً فيه خمسة من الإناآت نجسة، فمن الممكن أن تكون الأولى ومن الممكن غيرها، فلا محالة ينطبق المعلوم الأول 

الشك فيها بدوي على الثاني ويكون الفحص واجباً في الإناآت الشرقية لا غير، وأما في البواقي من الإناآت الغربية ف

تجري قاعدة الطهارة فيه، لأن المكلف لو احتمل في الإناآت الغربية غير ما في الشرقية للزم أن يعلم بأكثر من 

 خمسة وهو خلاف الفرض.

وهذا الحديث بعينه جارٍ في المقام، فإن العلم الإجمالي الأول بوجود مخصصات كثيرة منحل إلى علم إجمالي ثانٍ 



المجتهد يعلم ثانياً أن تلك المخصصات إنما هي في الكتب المتداولة في الأيدي في الأبواب المناسبة وشك بدوي، لأن 

لذلك العام، وأما غيرها فلا يعلم وجود مخصص فيها وإن احتمل فاحتماله لا يعتنى به، بل يجري الأصل فيه، 

ين الخاصة، فإن ظفر فيها فبها، وحينئذ يلزمه أن يفحص عن المخصصات في خصوص الكتب المعتبرة في العناو

 وإلا فلا مانع من العمل بالعام لخروجه عن أطراف العلم الإجمالي حينئذ،

  105           

 واحتمال التخصيص فيه شك بدوي، فلا وجه لما أورد على الدليل بلزوم الفحص حتى يفني عمره.

إن العلم الإجمالي بوجود المخصصات يقتضي التحديد  (1)من الوجهين: ما أشكله صاحب الكفاية )قدس سره( الثاني:

بحسب الزمان لوقت خاص وهو خلاف السيرة، بيان ذلك: أنه لو علم بأن المخصصات تبلغ خمسمائة، فإن عثر 

على المخصص الأول عمل بالعام الأول وهكذا الثاني والثالث، فما دام المجتهد لم يبلغ الخمسمائة لا يستطيع العمل 

ن العمومات، ومتى وقف على جميعها سقط عنه وجوب الفحص، ومعنى ذلك تفصيل القول بين جواز العمل بالبقية م

بالعمومات بعد العثور والظفر على المقدار المعين، وبين عدم الجواز قبل العثور على ذلك المقدار، وهذا لا يقول به 

حص يدعي إطلاق ذلك من دون تحديد بعدد أحد، بل هو خلاف السيرة وأخص من المدعى، لأن القائل بوجوب الف

 وزمان، وعليه فلا يكون المنشأ للفحص هو العلم الإجمالي.

إلى أن المانع من انحلال العلم الإجمالي في المقام خصوصية تقتضي ذلك،  (2)وذهب شيخنا الأستاذ )قدس سره(*

متعلق بعدد خاص ومقدار معين وهو وجود جملة من المخصصات في  أحدهما: وهي أن لنا علمين إجماليين؛

 الشريعة المقدسة، ومتعلق هذا العلم مردد عندنا بين الأقل والأكثر.

نعلم إجمالاً بوجود مخصصات في الكتب المعتبرة بهذا العنوان، فإذا عثرنا على مقدار من المخصصات  ثانيهما:

، وكان الزائد على هذا المقدار منها مشكوكاً بدوياً، إلا أن العلم الإجمالي الثاني تفصيلاً انحل به العلم الإجمالي الأول

لا موجب لانحلاله حيث إن متعلقه أمر ذو علامة وتعين، وله واقع، فهو مقتضٍ لتنجز متعلقه ومعناه وجوب 

 قتضي الشيء.الفحص، والأول بانحلاله لا يقتضي التنجز، ولا يعقل مزاحمة ما لا يقتضي الخلاف لما ي

_______________________________ 



 

 .226( كفاية الأصول: 1)

 .1377/جمادي الأولى/  21* ليلة الأحد 

 .353: 2( أجود التقريرات 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     106   

فتحصل لزوم الفحص عن مخصص كل عام ورد في الكتاب والسنة، وإن أحرز تفصيلاً بمقدار المعلوم بالإجمال 

 من المخصصات.

وقد نظّر لذلك )قدس سره( بما إذا كان المرء عالماً بأنه مديون لزيد بمقدار مضبوط في سجله، فهو يعلم إجمالاً بأنه 

ويعلم إجمالاً بديون لزيد عليه مسجلة في دفتره، ومتعلق هذا العلم الثاني  مديون لزيد، وهو مردد بين الأقل والأكثر،

حيث أنه معنون بعنوان كونه مسجلاً في الدفتر، فهو ذو علامة وتعين، فهل ترى العرف يجري البراءة في الزائد 

قدار والشك البدوي في مقدار لمن أدى المقدار المتيقن من الدين نظراً إلى انحلال العلم الإجمالي بالتيقن التفصيلي بم

 زائد عليه، كلا، فإن العرف لا يصنع ذلك.

وغير خفي، أولاً: إنه لو سلمنا كبروياً مقالة شيخنا الأستاذ )قدس سره( فإنما يتم في المثال الذي جاء به فيما لو كان 

فإن الظفر بالمقدار المعلوم أولاً  أحد العلمين متعلقاً بنجاسة أحد الإناءات العشرة والثاني متعلقاً بخصوص إناء زيد،

لا يوجب الإنحلال، أما لو كان الثاني مردداً بين الأقل والأكثر، كما لو علمنا بنجاسة أحد الإناءآت العشرة، ثم علمنا 

 ثانياً بأن إناءً واحداً أو أكثر لزيد متنجس، ففي المقام بعد العثور على المعلوم الأول لا محالة من انحلال المعلوم

 الثاني، إذ الأول يمكن أن ينطبق على الثاني، ومع هذا الاحتمال يكون الأصل جارياً في الباقية من الأطراف.

وما نحن فيه كذلك، فإن العلم الإجمالي الأول بوجود مخصصات كثيرة مرددة بين الأقل والأكثر لا يسقط إلا بعد 

مخصصات في ضمن الكتب الأربعة أيضاً مردد بين الأقل  الظفر بالمقدار المعلوم، والعلم الإجمالي الثاني بوجود

والأكثر، إذ كما نحتمل في الأبواب المناسبة نحتمل في غيرها، ومع العثور قطعاً على ما هو معلوم بالمقدار الأول 

 ينحل الثاني لا محالة، ولا يبقى الشك في الباقي إلا بدوياً يجرى الأصل النافي فيه.



لديون إنما كان لأجل الاطمئنان بمشاهدة الدفتر لاحتمال الأكثر، وإلا فلو فقد الدفتر منه لا نعم فيما نظر به من ا

 يحتاط في ذلك ولا يتوقف عن مقدار ما قطع به فهو خارج عن الفرض.

  107           

على تقدير كون العلم الإجمالي الثاني معلّماً بعلامة، فالظفر بالمقدار المعلوم أولاً يوجب انحلال العلم  وثانياً:

الإجمالي الثاني، وذلك لأن الموجب لتنجز العلم الإجمالي ليس مجرد العلم نفسه، بل العلم مقتض للتنجيز والمانع منه 

، (1)ك شيخنا الأستاذ والشيخ الأنصاري )قدس سره(معارضة الأصول النافية في الأطراف كما ذهب إلى ذل

 وتابعناهما في ذلك.

وأما المورد الذي لا يكون جريان الأصول موجباً للمعارضة، بل كان في أحدهما نافياً وفي الآخر مثبتاً، فالعلم لا أثر 

ء، وعلى تقدير العشاء له، وذلك كما لو علمت إجمالاً بأن صلاة رباعية قد فاتت مني، وهي إما عصراً وإما عشا

يجب أداؤها فعلاً وعلى فرض العصر فالقضاء واجب لذهاب الأداء، فقاعدة الاشتغال بالإضافة إلى العشاء محكمة 

وهي تقتضي الإتيان، وأما العصر فحيث وجوب الإتيان بها يحتاج إلى أمر جديد، فالشك فيه شك في توجه التكليف 

 والأصل فيه البراءة.

لك بعد أن علمت بمقدار ما هو المعلوم بالإجمال الأول من المخصصات واحتملت انطباقها على ما هو وفي المقام كذ

معلوم بالعلم الإجمالي الثاني، كان جريان الأصول في الباقية من الأفراد بلا معارض فيسقط العلم الإجمالي الثاني. 

 إذاً فما قاله صاحب الكفاية )قدس سره( هو الصحيح.

مستدلاً به على وجوب الفحص وعدم جواز التمسك  (2)الذي ذهب إليه شيخنا الأستاذ )قدس سره( رابع:الوجه ال *

بالعمومات قبله، ما حاصله أن التمسك بالعمومات التي وردت في الكتاب والسنة تتوقف على جريان مقدمات الحكمة 

إلى تمام ما يراد من مدخولها، ولا بد من  في مدخولها ليستفاد منها الإطلاق، فإن كلمة )كل( وضعت لسراية الحكم

جريان مقدمات الحكمة في نفس المدخول، وإثبات أن المراد منه الطبيعة المطلقة لا المقيدة لتفيد )كل( سراية الحكم 

 إلى الجميع، ومن جملة مقدمات الحكمة )عدم البيان( للقيد، وعدم البيان لا يمكن إحرازه إلا

_______________________________ 



 

 .168: 2. مطارح الأنظار: 359: 2( أجود التقريرات 1)

 .1377/جمادي الثاني/  22* ليلة الاثنين 

 .361 -360: 2( أجود التقريرات 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     108   

بمراجعة كلمات الأئمة )عليهم السلام(، حيث علمنا أن الطريقة التي اتخذوها في مقام بيان الأحكام الإلهية إجمال 

المرادات الجدية في مجلس واحد، إما لمصلحة في التأخير، وإما لمفسدة في بيان الواقع فعلاً، لذا ترى الإمام الأول 

 لإمام العاشر )عليه السلام( فيبين تخصيصه أو مقيده.)عليه السلام( يبين عاماً أو مطلقاً ويأتي ا

وما ذلك إلا من جهة الظروف التي أحيطت بهم من التقية لا تسمح لهم بإظهار جميع الواقعيات والمخصصات في 

مجلس واحد، بل المراد يظهر في مجالس متعددة، وإذا كان الحال فيهم كذلك وأن ديدنهم عدم بيان المراد في مكان 

فبمجرد الاطلاع على عموم من العمومات لا يسعنا إجراء مقدمات الحكمة في المدخول التي من جملتها عدم  واحد،

البيان، إذ لا يمكن أن نحرز عدم البيان ما لم نرجع إلى كلماتهم )عليهم السلام( المودعة في الكتب التي بأيدينا، ومن 

 هنا نعلم أن الفحص لازم قبل التمسك بالعموم.

في، أولاً: إنه سبق منا في أوائل العموم والخصوص بيان ما وضعت له أدوات العموم، وقلنا أن )كل( وغير خ

وأمثالها وضعت لسراية الحكم إلى تمام ما ينطبق عليه مدخولها وأن الأداة بنفسها متكفلة لإثبات عمومية المدخول، 

 فلا حاجة إلى مقدمات الحكمة للوصول إلى عمومية المدخول.

لو سلمنا احتياج المدخول إلى مقدمات الحكمة، إلا أن عدم البيان إنما هو في مجلس التخاطب بنحو القرينة  اً:وثاني

المتصلة لا عدم البيان ولو إلى الأخير، فإن القرينة المنفصلة لو وجدت لكانت مصادمة لأصل الحجية لا الظهور 

اميته على عدم البيان ولو للأخير، للزم أن يكون العموم الإستعمالي، وإلا لو كان الظهور الإستعمالي متوقفاً تم

 مجملاً عند وجود المخصص المنفصل المجمل، وهو خلاف ما بنى عليه )قدس سره(.

والحاصل أنه لا بد وأن يلتزم )قدس سره( بأحد أمرين: إما بأن القرينة المنفصلة تصادم أصل الظهور الإستعمالي لا 



صادم أصل الحجية والمراد الحقيقي، والأول لا يلتزم به )قدس سره(، فلا بد وأن يكون المراد الجدي، وإما بأنها ت

ملتزماً بالثاني، وعليه فبمجرد العثور على عموم ولم يكن معه قرينة متصلة، فقد انعقد الظهور فيه لجريان مقدمات 

 تصلة.الحكمة التي منها عدم البيان في مجلس التخاطب، والمفروض فقدان القرينة الم

  109           

وبعبارة أخرى بيان مرادات المولى ولو بنحو القرينة المنفصلة لا تمنع من جريان مقدمات الحكمة، وإلا فلو كان 

مانعاً لسرى إجمال المخصص المنفصل إلى نفس العام، وهو لا يقول به )قدس سره(، وما ذلك إلا لأن الظهور قد 

 قاله شيخنا الأستاذ )قدس سره( غير صحيح.انعقد في العموم والمصادمة إنما هي في نفس الحجية، فما 

فالصحيح في المقام هو أن السبب الذي يقتضي لزوم الفحص عن المخصصات ليس الوجوه السابقة، بل ولا العلم 

الإجمالي كما أفاده صاحب الكفاية )قدس سره(، وإنما الموجب هو ما ذكرناه في موارد الأصول العملية في الشبهات 

 حناه بأمرين:الحكمية، وقد أوض

ما يحكم العقل به من لزوم الفحص على كل مكلف بعد العلم بثبوت التكاليف الشرعية، فإن المكلف لو أراد أن  الأول:

يجري البراءة عن كل تكليف يحتمله في حقه، ويدعي قبح العقاب بلا بيان للزم بحكم العقل أن تضاع الأحكام 

رسل وأولي الأمر، ولكان الطلب في المعجزة لغواً، إذ الأنبياء الإلهية، وتذهب الحكمة الحاصلة من بعث ال

والأوصياء إنما جعلوا رحمة للبشر وهداية لهم، فإذا اتخذ كل فرد قاعدة قبح العقاب بلا بيان معذراً له عن التكاليف 

توصل إلى لسقط الغرض كما عرفت، فالعقل بمقتضى ما يراه يحتم على كل فرد أن يفحص ويبحث عن الأدلة التي 

 الحكم الشرعي وتعين له الواقع المطلوب منه، ليكون بها معذوراً عن المؤاخذة.

وما نحن فيه كذلك، فإن المكلف بعد أن علم أن ديدن الأئمة )عليهم السلام( إبراز مقاصدهم في مجالس متعددة لا 

إن العقل قاض عليه بالرجوع إلى يستطيع الأخذ بالعموم بمجرد الإطلاع عليه، ما لم يبحث عن مخصص ومقيد له، ف

 الفحص كما عرفت.

وبعبارة أخرى لو اقتصر على العمومات البالغة عدداً قليلاً وعمل بها من دون رجوع إلى المخصصات، لأوجب 



إهمال التكاليف أجمع، لأن العمومات المذكورة في الكتاب والسنة غير متكفلة لجميع الأحكام، فيلزم تضييع الواجب، 

 لعقل يجب عليه الرجوع إلى المخصصات والفحص عنها.فبحكم ا

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     110   

، التي تفيد لزوم الفحص على كل مكلف من دون قبول عذره بعدم العلم، (1)الأدلة السمعية مثل )هلا تعلمّت( الثاني:

ولم يبذل جهده في سبيل الفحص عن (2)«خلق الله الماء طهوراً »فإن من اطلع على عموم من العمومات مثلاً كقوله: 

فلو سئل عن سبب التأخير في العمل بالماء القليل، وأجاب بأني لا  (3) المقيدات والمخصصات مثل مفهوم إذا بلغ

أعلم، فيقال له هلا تعلّمت، مع سهولة الطرق التي نصبها الشارع لذلك، ومن مقتضى هذه المناقشة معه يستفاد لزوم 

 لف حين إرادة العمل عن الأدلة حتى يطمئن.الفحص على كل مك

وما نحن فيه، بعد أن كانت العمومات لها مخصصات مذكورة في ضمن الكتب المتداولة، فترك المجتهد للبحث عن 

تلك المخصصات والرجوع إلى العمومات والاقتصار عليها من دون نظر إلى المخصصات، مما لا يبعد أن تطول 

 ، فكان الفحص من هذه الجهة لازماً.-هلا تعلّمت  -الحديث المذكور وهو المناقشة معه ويعود نفس 

فالمتحصل مما ذكرناه، أن العمل بالعمومات قبل الفحص غير جائز، والسبب فيه ما عرفت لحكم العقل بذلك بعد 

 معرفة المكلف ثبوت التكاليف في حقه، وأيضاً للأدلة السمعية مثل هلا تعلّمت.

 مقدار الفحص

وبعد أن ثبت لزوم الفحص عن المخصصات قبل العمل بالعموم فلابد من تعيين مقدار الفحص، فنقول وهل يجب *

بمقدار يحصل للباحث القطع واليقين بعدم المخصص، أو يكتفى بالاطمئنان النفسي بأن المخصص غير موجود في 

 وجود المخصص.الكتب الأربعة في الأبواب المناسبة، أولا بد من تحقق الظن له بعدم 

ولا سبيل إلى الأول بل لا دليل عليه، لأن غاية البحث والتفتيش أن يحصل له القطع بعدم وجدانه ولا دلالة فيه على 

 عدم الوجود الواقعي، ولأنه لو اعتبر

_______________________________ 



 

 .180، 29: 2( بحار الأنوار 1)

 .9ح 1،أبواب الماء المطلق ب 135: 1( وسائل الشيعة 2)

 .3، 2، 1ح 9،أبواب الماء المطلق ب 158: 1( وسائل الشيعة 3)

 .1377/جمادي الثاني/  23* ليلة الثلاثاء 

  111           

للزم فناء عمر المجتهد في سبيل العثور على مخصص واحد ما دام يحتمل وجوده في الكتب اللغوية وغيرها إذا كان 

 احتماله معتبراً، إذاً تحصيل القطع بعدم وجود المخصص لا دليل عليه.

جهة كشفه عن وهكذا الظن بعدم وجود المخصص أيضاً لا دليل عليه من قبل الشارع المقدس، فإن الظن بعد أن كان 

الواقع ناقصاً احتاج في مقام الاكتفاء به إلى دليل يدل عليه، ولا دليل في المقام قائم على اعتباره، والاكتفاء به بعدم 

 المخصص كي يرجع إلى العموم بعد ذلك.

ليه فلا محالة يتعين الوسط وهو خير الأمور، فإن الاطمئنان الحاصل من البحث بعدم وجود المخصص أمر يسير ع

العقلاء في أفعالهم وأعمالهم، والشارع المقدس بما أنه رئيس العقلاء لم يردع عنه، فلا محالة يتعين في مقامنا، فمتى 

ما بحث المجتهد عن المخصص للعموم المذكور ولم يجد مخصصاً أو مقيداً، وحصل له الاطمئنان بعدم ذلك جاز له 

 ء وأهل الاستنباط على ذلك.العمل بذلك العموم، وغير خفي أن سيرة الفقها

حددّ مقدار الفحص بما يخرج العموم عن معرض التخصيص بعد ان ذكر ان  (1)وصاحب الكفاية )قدس سره(

العمومات الواردة في الكتاب والسنة انما هي في معرض التخصيص كما عرفت من شأنهم )عليهم السلام( وديدنهم 

تى ما بحث المجتهد بحثاً أوجب أن يخرج العام عن المعرضية جاز عدم بيان المرادات الجدية في مجلس واحد، فم

 له العمل به، وإلا فلا.

وغير خفي، أنه إن أراد بذلك حصول الاطمئنان بعدم التخصيص كما اخترناه فنعم ما جاء به، وإن أراد معنى آخر 



المخصص، فإن بحثه وعدم  فلا نسلمه، لأن معرضية العموم للتخصيص لا تزال باقية في حقه حتى لو قطع بعدم

 وجدانه لا يدل على عدم الوجود، فالمعرضية بعد الفحص لا تزال ثابتةً في العموم ولا تزول عنه.

_______________________________ 

 

 .227( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     112   

 

 

 الخطابات الشفاهية

 

وهل الخطابات الشفاهية، مثل " يا أيها الناس"، تختص بالمشافهين الحاضرين مجلس التخاطب، أو تعم الغائبين 

 الذين فاتهم مجلس الخطاب، بل والمعدومين في ذلك العصر أو لا.

اً، صوّر وقوع النزاع ثبوتاً بين القوم في ثلاث صور، صورتان يكون النزاع عقلي (1)وصاحب الكفاية )قدس سره(

 والثالثة لفظياً.

)الصورة الأولى( أن الحكم يمكن جعله على المعدوم والغائب كما يمكن جعله على الحاضر أو لا، أو فقل هل العقل 

يصحح توجيه الحكم نحو المعدوم وتكليفه بذلك أو لا، ولا اختصاص للنزاع في هذه الصورة بالخطاب والإنشاء بل 

 بحث عقلي. يجري حتى في القضايا الأخر، وهذا

)الصورة الثانية( أن النزاع في توجيه الخطاب، وأن العقل يصحح توجيه الخطاب نحو المعدوم والغائب كما يصح 

توجيهه نحو الموجود أو لا، ولا يختص هذا النزاع بما لو كان الخطاب مشتملاً على الحكم، بل يجري أيضاً فيما لو 

 كان مجرداً عن التكليف، وهذا أيضاً عقلي.



)الصورة الثالثة( أن النزاع في أدوات الخطابات، مثل يا أيها الناس، وهل المخاطبة بها مع الغائب والمعدوم 

صحيحة وموضوعة له، أو ليست بصحيحة، بل لا بد من المخاطبة مع الحاضر الموجود، فالنزاع في الحقيقة في 

 وضع الأداة.

الأخيرة كما عرفتها، أما المرحلتان الأوليتان فالنزاع ليس واقعاً وغير خفي، أن حقيقة النزاع بين القوم في المرحلة 

 فيهما، لأن المرحلة الأولى عنوان البحث فيها لا يختص بالخطابات الشفاهية، فإن البحث يكون عن إمكان تكليف

_______________________________ 

 

 .228( كفاية الأصول: 1)

  113           

 المعدوم بأي لفظ عبرّ التكليف به في مقام الإثبات بنحو الجملة الخبرية، والتكليف يطلق على معنيين.

أن يراد منه الحكم الفعلي هو الحقيقي الذي يكون صادراً بداعي البعث والزجر، ولا كلام في عدم توجهه نحو  الأول:

الغائب فضلاً عن المعدوم، لعدم إمكان تحقق البعث والزجر في حقهم الموجب لتحريك عضلاتهم، فلا محالة من 

 اختصاصه بهذا المعنى بالحاضرين مجلس التخاطب.

منه الحكم الإنشائي الذي هو عبارة عن الإعتبار النفساني وإلقائه على ذمة الغير، فلا مانع منه حتى  أن يراد الثاني:

في حق المعدومين، إذ المولى يستطيع أن يعتبر في نفسه شيئاً ويجعله على ذمة الغير من دون أن يكون في البين 

إلخ، فقد أعتبر المولى في نفسه  (1)ناس حج البيت()ولله على ال كلفة ومؤنة، كما أمكن ذلك في الجمل الخبرية، مثل

الحج وألقاه على ذمة الغير وأخذ الموضوع كل ما فرض وجوده الشامل للحاضر والغائب، فكان كل من اتصف بتلك 

الصفة ثبت الحكم في حقه، ومن هذا القبيل الوصايا والوقوف، فإن الواقف يعتبر الملكية للبطون الحاضرة واللاحقة 

 تلحق بعد سنين، فيكون كل فرد من الأفراد مالكاً عند تحققه، هذا كله في المرحلة الأولى. والتي

)وأما في المرحلة الثانية( أو فقل الصورة الثانية التي يبحث فيها عن صحة توجه الخطاب نحو المعدوم، فأيضاً لا 

ب في صدد تفهيم ما يقصده من كلامه نزاع فيها، إذ المراد بالخطاب، إما الحقيقي منه وهو الذي يكون المخاط



وإيصال غرضه إلى السامع، فلا إشكال في عدم صحة توجيهه نحو المعدوم والغائب، بل والحاضر الغير الملتفت، 

لأن تفهيم مقصود المتكلم يتوقف على أن يكون السامع ملتفتاً فعلاً إلى ما يخاطب به، وإلا فالحجر وغير الملتفت لا 

ا كانت القابلية مشترطة فمع عدم الالتفات أو فقدان الموضوع لا يمكن توجيه الخطاب نحوه، بل يصح خطابهما، وإذ

 يختص بالحاضر الملتفت.

 وأما الإنشائي منه الذي يكون المتكلم قاصداً به بأي داعي من الدواعي كإظهار

_______________________________ 

 

 .97: 3( سورة آل عمران 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     114   

المظلومية والشكوى والتضجر وما شاكل ذلك من الدواعي الغير الحقيقية، فلا مانع من شموله حتى للمعدومين لعدم 

 توقفه على الالتفات.

ونظيره ما نشاهده عند الأطفال فيما إذا تعرض لهم أحد فينادون أماه أبتاه، وهم في مقام إظهار مظلوميتهم، بل قد 

 .(1)يا كوكباً ما كان أقصر عمره -يتوجه الخطاب بهذا الداعي إلى الجوامد التي لا تشعر بشيء مثل 

التفهيم ليس فعلياً بل إذا وصل الخطاب إليه، وبعبارة وإن أريد منه الخطاب الحقيقي الذي يكون بداعي التفهيم، ولكن 

أخرى يراد من الخطاب التفهيم ولكن ليس التفهيم الفعلي، بل يصير فعلياً إذا اطلع عليه الغير والتفت إليه، وهذا لا 

ختص مانع من توجهه نحو المعدوم، لأن الغرض منه القيام بما يشتمل عليه الخطاب ولو بعد الإطلاع عليه فلا ي

بالموجودين، ولا يضر الفصل بينهما، فالرجل يدون ما في الورقة ويخاطب بذلك كل من يوجد ويطلع عليه ليقوم بما 

فيها، كما أن المكالمة التلفونية التي يتخلل بين المخاطب والسامع دقائق إذا كانت البلاد بعيدة لا محذور فيها، وكذلك 

إذاً كلا المرحلتين لا يقع  -ن الملاك واحد، والفعلية إنما هي بعد الوصول ما لو كان الانفصال بعيداً كل البعد فإ

 -النزاع فيهما 

وقد عرفت أن النزاع بين القوم إنما هو في المرحلة الثالثة، وأن البحث يدور حول عمومية الأدوات الموضوعة  *



 يه إلى الوضع اللغوي.للخطاب، مثل حروف النداء بالنسبة إلى المعدومين، وهذا نزاع لفظي يرجع ف

وربما يبتني القول الفصل في المسألة المذكورة على بيان ما وضعت له هذه الألفاظ، فإن كانت موضوعة للخطاب 

الحقيقي أعنى به توجيه الكلام نحو الغير بداعي التفهيم للمقاصد الحقيقة والمردات الجدية كانت الخطابات الشفاهية 

متنع حمل هذه الألفاظ على معانيها الحقيقية مع تعميمها حتى الغائبين مختصة بالحاضرين، وذلك حيث ي

والمعدومين، فإن الخطاب كذلك يمتنع في حق غير الحاضرين، فلا بد في التعميم من حمل تلك الألفاظ على معانيها 

 المجازية وهو الخطاب الإنشائي، ومن الواضح إنه لا يقبل الحمل على المعنى المجازي

_______________________________ 

 

 .53: 2( القائل: السيد حيدر الحلي. أدب لطف 1)

 .1377/جمادي الثاني/  24* ليلة الأربعاء 

  115           

ما دام لم يقم عليه دليل واضح، فتبقى تلك الألفاظ محمولة على معانيها الحقيقية، ونتيجته هو اختصاصه 

 بالحاضرين.

وإن قلنا بوضع ألفاظ الخطاب للخطاب الإنشائي دون الحقيقي بمعنى أن استعمالها بغير داعي التفهيم من التحسر 

وإظهار الاشتياق ونحوهما استعمال حقيقي لا مجازي، لم يكن حمل هذه الألفاظ على معناها الحقيقي موجباً 

رين إنما هو الخطاب الحقيقي، وهو الذي لاختصاص الخطابات بالحاضرين حيث أن الممتنع في حق غير الحاض

 يكون بداعي التفهيم لا الإنشائي الذي يتحقق بأي داع كان من الدواعي.

أقول: قد عرفت آنفاً أن الخطاب بداعي التفهيم هو أنه متى ما بلغه الخطاب من أفراد الخطاب الحقيقي يكون فعلياً، 

لحقيقي، كذلك يكون منه الخطاب بداعي التفهيم مشروطاً بالبلوغ، فكما أن الخطاب بداعي التفهيم فعلاً من الخطاب ا

ولا مساغ لإنكار إمكان الخطاب الحقيقي في فرض تحقق الفصل بين صدور الخطاب وبلوغه إلى المخاطب بدقائق، 

ع كما نقل تحقيقه في التلفون في بعض النقاط، وإذا جوز العقل ذلك مع الفصل ببضع دقائق حكم بجوازه أيضاً م



فصل آلاف السنين، إذ ملاك الإمكان والاستحالة واحد في كليهما، وعليه فتحمل هذه الخطابات على معانيها الحقيقية 

أعني بها صدورها بداعي تفهيم من بلغه هذا الخطاب عند بلوغه له، ولا يوجب هذا اختصاصها بالحاضرين في 

 مجلس التخاطب كما لا يخفى.

يم هذه الخطابات، وإن قلنا بوضع الأدوات للخطاب الحقيقي بغير المعنى الذي ذكرناه، على أنا لا مناص لنا من تعم

وهو القرينة على خلاف المعنى الحقيقي، وذلك فإن من المستبعد جداً أن تختص خطابات هذه الشريعة المقدسة 

م )صلى الله عليه وآله وسلم( ودينه المنزلة لتحرير الأمم كافة بثلة قليلة يترجح فيها المنافقون والمعادون لنبي الإسلا

على المؤمنين بكثير، وهذا هو القرينة على الخروج عن المعنى الحقيقي وحمل تلك الألفاظ على غير معناها الحقيقية 

 إن سلم ذلك.

إنه على تقدير أن نقول إن أدوات الخطاب والنداء مختصة بالمشافهين فقط ويكون استعمالها في  -وبعبارة أخرى 

عم من ذلك مجازاً محتاجاً إلى القرينة فبإمكاننا أن ندعي وجود القرينة على أن المراد منها الأعم، أما القرينة على الأ

 ذلك

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     116   

فهي العلم بأن الخطابات النازلة من السماء ليس لها اختصاص بالذين حضروا مجلس التخاطب البالغ عددهم عشرة 

أنفار أو أزيد بمقدار قليل ممن كان الغالب منهم فاسقاً وظالماً إلا النادر ممن حضر المجلس، فإن الخطابات التي 

سعادة البشر في الدارين، وليست الآيات الشريفة بعثت نزلت من السماء كانت بنحو القوانين الكلية المتكفلة 

 لخصوص أولئك النفر المضل الفاسق إلا النادر فهذا قرينة على أن الخطابات مستعملة في العموم ولو مجازاً.

ثم إن المحاورة المذكورة تتم على فرض القول بأن المخاطب بالكسر في الخطابات القرآنية إنما هو الله سبحانه 

ى، وأن الرسول الأعظم كان واسطة في وصول تلك الخطابات إلى البشر، ويكون هو المخاطب لعباده بلسان وتعال

 سفيره الأمين فلا تشمل الغائبين والمعدومين.

)ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضي  وأما لو قلنا بأنها نزلت عليه قبل قراءته عليهم كما يظهر من الآية الشريفة

أنه كنا مع رسول الله  -أو نزلت عليه في سجوده أو منامه نجوماً كما يروي عن العامة عن أنس ، (1)عليك وحيه(



، فلا خصوصية حينئذ للمشافهين (2)فغفى إغفاء، فتبسم فقلنا ما أضحكك يا رسول الله، فقال: أنزل عليّ آنفاً سورة

يتوجه إليه الخطاب حقيقة، فلا محالة فقط، لأن المخاطب ليس فرقة خاصة من الأمة، كما وليس حال نزولها من 

 يشترك به الكل ويكون ثابتاً للجميع، فلا يختص بالمشافهين الحاضرين مجلس التخاطب، انتهى.

 بيان الثمرة

نفى الثمرة المترتبة على النزاع المذكور، وأن ما ذكر ليس بشيء مهم، فإن القائل  (3)وصاحب الكفاية )قدس سره( *

 ن على المسألة المذكورة.ادعى ثمرتين مترتبتي

_______________________________ 

 

 .114: 20( سورة طه 1)

 .13: 2( صحيح مسلم 2)

 . وقد عطلت الدراسة ضمن المدة الفائتة رسما للعطلة الرجبية.1377/رجب/  4* ليلة السبت 

 .231( كفاية الأصول: 3)

  117           

)الثمرة الأولى( لو قلنا بأن الخطابات الشفاهية شاملة للغائبين والمعدومين عن مجلس التخاطب أمكن أن يتمسك 

الغائبون والمعدومون بظواهر خطابات الكتاب والسنة، وكانت ظواهرها حجة في حقهم فيستفيد منهما أحكامهم كما 

 يستفيدها الحاضرون المشافهون.

ابات بالحاضرين مجلس التخاطب لم تكن الظواهر حجة في حقهما، ولا بد لهما من أما لو قلنا باختصاص الخط

 التماس دليل يثبت لهم التكليف.

وقد نفى صاحب الكفاية )قدس سره( هذه الثمرة، وأفاد بأن الثمرة المذكورة تتم لو قلنا بأن حجية الظواهر مختصة 

لا تكون الظواهر حجة في حقهم، وهذا هو محل الكلام بمن قصد إفهامه، وأما من لا يقصد إفهامه في الخطاب ف



 كبرى وصغرى.

أما الكبرى: فلأن حجية الظواهر ليس لها اختصاص بالمقصود بالإفهام، لأن التمسك بالظواهر أمر عقلائي، فإن 

اختصاص  العقلاء بنوا على الأخذ بظاهر كلام المتكلم من دون اعتناء باحتمال خلافه أو إرادة معنى آخر، ومن دون

لذلك بمن قصد بالإفهام، بل الحمل على الظواهر يتم في حق من قصد عدم إفهامه فضلاً عما لا يقصد ذلك، فإن من 

خاطب شخصاً وهو قاصد أن لا يفهم رفيقه ومع ذلك اطلع رفيقه على ظاهر الكلام كان له الحق في التمسك بذلك 

 الظاهر.

ر بالمقصودين بالإفهام، إلا أننا نمنع اختصاص آيات القرآن وأما الصغرى: فلو قدر اختصاص حجية الظواه

ونصوص السنة بمن قصد إفهامه، بل ندعي عمومية ما جاء في خطابات الكتاب والسنة لجميع البشر بلا اختصاص 

دى لمن عاصر زمن النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( من الفئة القليلة، فإن القرآن قانون إلهي ونظام كلي طالما تح

البشر أجمع في آياته الشريفة، فلا غرو إن شمل بذلك جميع أفراد البشر بلا اختصاص لفرقة دون أخرى ولعصر 

دون عصر، إذاً لا معنى لاختصاص ظواهره بمن قصد إفهامه ومن حضر مجلس التخاطب، وكثيراً من الروايات 

 أفادت المعنى المذكور، إذاً فالثمرة لا تتم صغرى وكبرى.

الثانية( لو قلنا بأن الخطابات الشفاهية شاملة للحاضرين والمعدومين والغائبين أجمع، أمكن أن يتمسك  )الثمرة

 الغائبون والمعدمون بإطلاق الخطابات القرآنية عند الشك في دخالة قيد من القيود في الحكم.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     118   

وأما لو قلنا باختصاص الخطابات بمن حضر مجلس التخاطب كان على الغائبين والمعدومين أن يلجئوا إلى دليل 

الاشتراك الذي يثبت لهم الاشتراك في التكليف مع السابقين، وهذا الدليل المذكور يتم في مورد يحرز اتحاد الصنف 

في الحكم، فإذا احتمل اختصاص الحكم بالحاضرين بين الحاضرين والمعدومين، وأن الخصوصيات ليس لها الدخل 

لجهة من الجهات، لا يتم إحراز الاتحاد في الصنف فلا يجري دليل الاشتراك ولا يصح التمسك بالإطلاقات، مثلاً 

إذا احتملنا دخل حضور  (1))يا أيها الذين آمنوا إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله( قوله تعالى:

فعلاً التمسك بإطلاق الآية الشريفة لنفي اعتباره، لعدم  -أي الموجودين  -مام )عليه السلام( في الخطاب ليس لنا الإ



 الاتحاد بيننا وبين الموجودين في زمن نزول الآية في الصنف.

، وهذا أما لو قلنا باختصاص الخطاب بالحاضرين فوجوب السعي على المعدومين عند النداء يتم بدليل الاشتراك

الدليل يحتاج إلى إحراز المعدومين اتحادهم في الصنف مع المتقدمين من جميع الجهات، وإحراز هذا المعنى لا 

 يمكن في حقهم لأنهم يحتملون اختصاص الحكم بمن أدرك زمن الحضور وهو لا يشملهم، لذا يتعذر الإطلاق عليهم.

بما حاصله: أن إحراز اتحاد الصنف يمكن أن يتحقق لدى نفى هذه الثمرة أيضاً،  (2)وصاحب الكفاية )قدس سره(

المعدومين بسبب تمامية الإطلاق في حق المشافهين، وذلك بعد البناء على أن الخطاب مختص بمن استمع مجلس 

التخاطب وقد ثبت التكليف في حقهم وكان ثبوته للمعدومين بوسيلة دليل آخر يمكن إثبات الاتحاد في الصنف بسبب 

بالإطلاق في حق المشافهين الذين كانوا واجدين للقيد وكان المعدمون فاقدين له، حيث يقال إن ثبوت التكليف التمسك 

في حق المشافهين لعله كان مقيداً بالحضور، ولكن إطلاقه يدفع القيد المحتمل، فإذا ثبت إطلاقه في حقهم فدليل 

 الاشتراك يثبته لنا بما هو كذلك.

 ق قوله تعالى: )يا أيها الذين آمنوا إلخ( دليلوبعبارة أخرى، إن إطلا

_______________________________ 

 

 .9: 62( سورة الجمعة 1)

 .232( كفاية الأصول: 2)

  119           

على أن موضوع الحكم هو المؤمن، بلا أن يكون هو المؤمن الخاص، إذ لو كان الموضوع مؤمناً خاصاً لكان اللازم 

 على المولى ذكره وعدم الذكر دليل على عدم الدخل.

 إذاً لا ثمرة مترتبة على البيان المتقدم والمعدمون يستطيعون على التمسك بالإطلاق وإن اختص الخطاب بالمشافهين.

غير خفي، أن ما جاء به صاحب الكفاية )قدس سره( متين جداً، ولكنه يتم في غير هذه الموارد، وأما موردنا و

 الفعلي فلا، بيان ذلك أن القيود التي يحتمل دخالتها في الحكم:



ءة )تارة(: مما يمكن زوالها عن السائل بحيث أنها من الأعراض المفارقة كالجهل والعلم والسفر والحضر والقرا

والأمية إلخ، مما يمكن أن يتصف السائل بها ثم تزول عنه، )وأخرى(: تكون القيود المحتملة دخالتها في الحكم غير 

 قابلة للزوال كالهاشمية والقرشية مما هي ليست بقابلة للانعدام بعد الوجود.

م بيان المولى له أي لذلك القيد أو فإن كان من القسم الأول، بأن احتملنا أن يكون القيد مما له الدخل في الحكم، فعد

لتلك الخصوصية إن كان مراداً له يكون خلاف غرضه، فلو خلا بيانه عن كل قيد أو ذكر خصوصية أمكننا أن 

 نتمسك بإطلاق كلامه، وندعي عمومية حكمه لحالة وجدان القيد وعدمه.

ف به فلو احتملنا دخالته في الحكم لا يمكننا وإن كان من القسم الثاني الذي يكون القيد غير قابل للزوال عن المتص

التمسك بإطلاق الحكم الذي بينه المولى بدعوى عدم بيانه للقيد، إذ بعد أن كان السائل متصفاً بذلك القيد قطعاً فعدم 

بيان المولى لأجل اتصاف السائل به على كل حال، فإن من جملة مقدمات الحكمة عدم البيان في مورد يكون المولى 

صدد البيان ليكون ذلك على خلاف الفرض، فإذا اشتمل السائل على نفس الصفة فمن الممكن أن يعتمد المولى على ب

 تلك الصفة المتصف بها ذلك السائل ويطلق حكمه اعتماداً على ذلك القيد، إذاً الإطلاق لا يمكن تماميته.

 لا تزول عنهوصفة الحضور من هذا القبيل فإن المتصف بها كالمتصف بالهاشمية 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     120   

ما دام موجوداً، فإذا فرضنا دخل صفة الحضور )أي درك أحد المعصومين)عليه السلام(( فيما تضمنته تلك 

الخطابات من الأحكام، وليس الذي أوجب افتراق الحاضرين عن غيرهم في الصنف إلا هذه الصفة، فلا يمكن 

وبة بعد ذلك إلى إثبات تلك المطلقات التمسك بإطلاق الخطابات لنفي اعتبار هذه الصفة في حق الحاضرين لتصل الن

لغيرهم بأدلة الاشتراك، إذ من المحتمل اعتبار صفة الحضور في مفاد تلك الخطابات وعدم بيان الشارع لها لا يخل 

 بفرضه بعد أن فرضناها تامة لموصوفها.

ات التي كان السائل وبعبارة أخرى، إن ما نحن فيه من القسم الثاني، لأن إدراك المسائل زمن الحضور من الصف

واجداً لها لا يمكن زوالها عنه، فإن المشافهين زمن الإمام)عليه السلام( لم يتصور في حقهم أن يدركوا غير زمن 

، فإن المدة التي طاول الأئمة )عليهم السلام( فيها جميعاً لم تزد على -بزمن الغيبة  -الإمام)عليه السلام( المعروف 



د أن يتجاوز سن الشخص ذلك، فإن غاية ما يطاول عمره المائة أو شيء يسير، وإلا فالبلوغ المائتين من السنة، وبعي

إلى هذا الحد جداً غير واقع، وغاية ما ينقل لنا التاريخ إن من المعمرين )جابر بن عبد الله الأنصاري( الذي كان من 

 السلام( وحمّله السلام. أنصار النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( وقد أدرك الإمام الباقر )عليه

ومع ذلك فلم يدرك زمن الغيبة أيضاً، وإذا كان الحضور من الصفات الواجدة لها السائل الغير القابلة للزوال عنه 

كالهاشمية، فاحتمال اعتباره قيداً في الحكم لا يجعلنا نتمسك بإطلاق الحكم لما عرفت أن المولى لعله اعتمد على ذلك 

ره )قدس سره( في الرد عليهم من هذه الجهة غير تام، وأن التمسك بالإطلاق في حقهم ممكن، بل حين البيان، فما ذك

 كما عرفت إنه غير تام فيما نحن فيه.

ولكن نحن في غنى عن هذا كله، لأننا قلنا إن الخطابات الشفاهية تشمل الغائبين والمعدومين بالمعنى الذي ذكرناه، 

 ممكن في حق الجميع بلا حاجة إلى دليل آخر.وإذا تم هذا فالتمسك بالإطلاق 

  121           

 

 

 تعقب العام بضمير يرجع إلى بعض أفراده

 

إذا ورد عام مستقلاً بحكم ثم تعقبه ضمير يعود إلى بعض أفراده، وقد حكم بحكم آخر، فهل يلتزم بالتصرف في  *

ناحية العام بحمله على التخصيص الموجب لمجازية العام وتقديم أصالة عدم الاستخدام ولزوم التطابق في المرجع، 

يلزم المجازية فيه مع المحافظة على عموم العام، أو يلتزم بالتصرف في ناحية الضمير بحمله على الاستخدام ل

 خلاف بين الأعلام.

)وبعولتهن أحق  وقوله تعالى: (1) )والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء( وقد مثلوا لذلك بقوله تعالى:

ن بجميع في الجملة الأولى ظاهرة في شمول أفراد المطلقات من الرجعي والبائ -المطلقات  -، فإن كلمة (2)بردهن(

أقسامه والمطلقة تسعاً وغير ذلك، وحكم الجميع وجوب الاعتداد مطلقاً، رجع الزوج أم لم يرجع، وأما الضمير في 



في الجملة الثانية راجعاً إلى خصوص الرجعيات التي هي بعض أفراد العام، والحكم في ذلك ثبوت  -بردهن  -كلمة 

ي المقام هل يخص العام بالرجعيات فيلزم المجاز فيه، أو يبقى حق الرجوع للزوج ما دامت الزوجة في العدة، فف

 على عمومه ولكن الضمير لا يطابق عمومه فيكون مجازاً، ولا بد من ارتكاب أحد المجازين.

إلى منع تقديم كل منهما على الآخر، وجعل المورد مجملاً، ببيان أن الأخذ  (3)ذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

العموم والمحافظة على عموم العام ولزوم الاستخدام غير ممكن لاحتفاف الكلام مما يصلح بأصالة الظهور في 

للقرينة، إذ من الممكن أن يريد المتكلم من العموم بعض مصاديقه، والقرينة على ذلك نفس الضمير الذي علم 

 رجوعه إلى ذلك البعض، ومع هذا الاحتمال يتعذر الأخذ بالظهور لإجمال الخطاب.

_______________________________ 

 

 .1377/رجب/  5* ليلة الأحد 

 .228: 2( سورة البقرة 2()1)

 .232( كفاية الأصول: 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     122   

كما أن أصالة عدم الاستخدام التي تقتضي المطابقة بين الضمير ومرجعه، وتستلزم التخصيص في العموم لا يمكن 

المصير إليها أيضاً، لأنها من الأصول العقلائية وموردها عند عدم إحراز مراد المتكلم من الخطاب فتعين الأصول 

 فالعقلاء لم يثبت تعبد منهم بذلك. مراده، وأما بعد العلم بالمراد والشك في كيفية الإرادة

ومقامنا من قبيل الثاني، لأن الضمير بعد أن علمنا المراد منه وأنه عائد إلى بعض مصاديق العموم، فالشك في 

مطابقته لمرجعه ليلزم الحقيقة منه والتخصيص في العموم، أو عدم المطابقة ليكون مجازاً حيث أريد الاستخدام منه 

عموم الدليل الأول، إنما هو شك في كيفية الإرادة، وأصالة عدم الاستخدام لا تجرى في ذلك، إذاً  بعد المحافظة على

لا يجري كلا الأصلين في المقام، أصالة العموم وأصالة عدم الاستخدام، ويكون المورد من المصاديق المجملة 

وع لأزواجهن ما دمن في العدة، وأما غير يقتصر فيها على القدر المتيقن، وهو العلم بأن بعض المطلقات يجوز الرج



الرجعيات من المطلقات فدليل العموم لا يتكفل نفيها ولا إثباتها، ولا بد من التماس دليل آخر يتكفل أحكامها من حيث 

 الرجوع وعدمه، فالنتيجة تخصيص العموم.

عدم الرجوع إلى أصالة عدم إلى ترجيح الأخذ بالظهور في جانب العموم و (1)وذهب شيخنا الأستاذ )قدس سره(

الاستخدام، وأوضح ذلك بما حاصله: إن أصالة عدم الاستخدام إنما لا يمكن المصير إليها باعتبار أنها من الأصول 

 العقلائية، وهي لا تجري في موارد الشك في الإرادة، كما عرفت موردنا.

من التمسك بها هو احتفاف الكلام بما يصلح وأما أصالة العموم فلا مانع من جريانها، لأن المحذور الذي يمنع 

للقرينية، وهو غير آت في مقامنا، لأن في المقام حكمين مختلفين على موضوعين متغايرين، حيث الشارع حكم 

بوجوب التربص على جميع أفراد المطلقات، ثم حكم بجواز الرجوع للزوج على المطلقات الرجعيات، والعرف لا 

 صالحة للتصرف في الدليل الأول بعد أن كان الثاني يرجع إلى بعض أفراد الأول. يرى الحكم الثاني قرينة

_______________________________ 

 

 .369: 2( أجود التقريرات 1)

  123           

لكان المحذور آتياً فيه، إلا أن الحكم متعدد، فلا  -والمطلقات وبعولتهن أحق بردهن  -نعم لو كان الحكم واحداً مثل 

 يكون الثاني صالحاً للتصرف في الأول.

نعم يتأتى المحذور نفسه وهو احتمال قرينية الموجود فيما لو اعتمد المتكلم على تلك القرينة المحتملة في بيان مراده 

لجدي لصح له ذلك عند العقلاء، إذاً أصالة العموم محكمة، ومقتضاه لزوم المجازية في الضمير بعدم التطابق في ا

 المرجع ولازمه تحقق الاستخدام.

وهناك وجه ثالث: وهو الصحيح، أن يلتزم بتقديم أصالة عدم الاستخدام على أصالة الظهور في العموم في الدليل 

زية في الضمير، بأن يقال إن المدعي بتقديم أصالة عدم الاستخدام لا يقول بظهور الضمير الأول، ويحكم بعدم المجا

في شيء ليتقدم على أصالة العموم، بل يدعي أن ظهور الكلام بحسب سياقه أن يتطابق الضمير ومرجعه ويكونا 



لقات، فالعرف يرى ظهور مثل شيئاً واحداً، فإنه بعد العلم بأن المراد من الضمير خصوص الرجعيات دون بقية المط

الضمير، وهكذا أسماء الإشارة أن يرجع إلى شيء يدل عليه نفس الضمير، فإنها لو دلت على شيء فقد دلت على أن 

مرجعها نفس ذلك الشيء، فالذي يراد منها عين ما يراد من المرجع أو المشار إليه كما هو مفهوم باللغة الفارسية، 

لام كذلك فلابد من وحدة التطابق بينهما، وإذا علمنا أن المراد من الضمير خصوص وإذا كان سياقها بحسب الك

الرجعيات فلا محالة بحسب الظهور السياقي أن يرجع الضمير إلى نفس الرجعيات من الكلام المتقدم، وأن المطلقات 

العموم إنما كان للظهور السياقي  إنما أريد منها الرجعيات نظراً لهذه الجهة، فتقديم أصالة عدم الاستخدام على أصالة

 كما عرفت.

وهذا المعنى جار في موارد الحمل على أصالة الحقيقة، مثلاً لو قال المولى رأيت أسداً وقد أخذت منه درهماً، فلا 

ريب أن الضمير أريد منه المعنى المجازي وهو الرجل الشجاع، ولابد من حمل الكلام عليه وإلغاء أصالة الحقيقة، 

لعرف من سياق الكلام يستظهر وحدة بين الضمير ومرجعه، ولا يستطيع أحد أن يحمل كلمة الأسد على لأن ا

 الحيوان المفترس رعاية لأصالة الحقيقة، ويحمل الضمير على الرجل الشجاع.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     124   

إذاً تم المطلوب، وظهرت النتيجة، وصار اللازم هو التمسك بأصالة عدم الاستخدام دون الرجوع إلى أصالة العموم، 

لما عرفت أن الأمر دائر بين التحفظ على الظهور السياقي كمثل الضمائر، والتحفظ على ظهور المرجع أو المشار 

 محكوماً لدى العرف بظهور السياق.إليه في نفسه، وقد عرفت أن ظهور المرجع في نفسه يكون 

 بقي في المقام أمران:

لا ثمرة مترتبة على النزاع المذكور، إذ ليس هناك مورد في الأحكام الشرعية مما دار الأمر فيه بين  الأول:

 التصرف في ناحية العموم أو في ناحية الضمير، ليلتزم بتقديم أصالة عدم الاستخدام على أصالة العموم.

يدعى أن الآية الشريفة من مصاديق البحث المذكور، ولكن في الحقيقة إنها ليست كذلك، بل هي خارجة  وغاية ما

المطلقات  -كان مستعملاً في العموم، بمعنى أنه استعملت  -المطلقات والضمير  -عن النزاع، ببيان: أن كلاً من كلمة 

في جميع الأفراد، وأن حق الرجوع ثابت للجميع في في جميع الأفراد، كما أنه استعمل الضمير في لسان المولى  -



الرجعيات والخلعيات والمبارات، غاية الأمر أن القرينة الخارجية قامت على تخصيص العموم الأول وأخرجت 

بعض الأفراد عن حكم التربص كاليائسة والصغيرة، كما أنها قامت القرينة الخارجية على تخصيص العموم الثاني، 

 فراد عن حكم جواز الرجوع كالمختلعة والمبارية والمطلقة تسعاً.وأخرجت بعض الأ

وهذه القرينة الخارجية التي بمنزلة الدليل المنفصل لا توجب مجازية في العموم، بل تقتضي التصرف في الحجية 

مستعمل  على ما ذهبنا إليه، أما الإرادة الإستعمالية فهي على عمومها من دون تخصيص، وعليه فالضمير في الآية

فيما استعمل فيه المرجع قطعاً، غاية الأمر القرينة الخارجية دلت على أن المراد الاستعمالي من الضمير ليس بمرادٍ 

 جدي كما قام على ذلك في نفس المرجع أيضاً، فلا ثمرة في البين أيضاً.

مستعملاً في البعض على نحو نعم لو التزمنا بالمجازية، وأن التخصيص المنفصل الوارد على الضمير إنما صيره 

 المجاز، كان النزاع جارياً فيه ويكون من

  125           

 مصاديق القاعدة المذكورة، إلا أنك عرفت أن ما ذهبنا إليه في العموم عدم المجازية بعد التخصيص المنفصل.

فالذي تحصل مما تقدم، أن التمسك بأصالة عدم الاستخدام متعين دون الرجوع إلى أصالة العموم، لأن الأمر دائر 

بين التحفظ على الظهور السياقي كمثل الضمائر والتحفظ على ظهور المرجع أو المشار إليه في نفسه، وظهور 

 المرجع في نفسه يكون محكوماً لدى العرف بظهور السياق.

 وقد ترك سيدنا الأستاذ )دام ظله( الأمر الثاني ولم يبينه في الدرس.هذا، 

 

 التخصيص بالمفهوم المخالف

 

إذا تعارض عموم منطوقي وخاص مفهومي، فهل يقدم العموم على المفهوم، أو يعكس الأمر فيقدم المفهوم على  *

 العموم، أو يلتزم بالتفصيل، نزاع بين القوم.

فقد يدعى تقديم العموم على المفهوم، باعتبار أن دلالة العموم على المعنى دلالة بالوضع أصالة، والمفهوم دلالته بتبع 



 دلالة دليل آخر، ولولا الدلالة الأولية لما أمكن استفادة المفهوم أصلاً.

 تقديم العموم على المفهوم.ولا إشكال في أن الدلالة الوضعية بالأصل مقدمة على الدلالة التبعية، لذا حكم ب

أن الدلالتين وضعية، لأن المفهوم مستفاد من كلام يدل على خصوصية تستتبع تلك الخصوصية مدلولاً  -وغير خفي 

آخر يسمى بالمفهوم، فالمفهوم مدلول لفظي لدلالة الكلام عليه، غاية الأمر إنه مدلول لفظي تبعي، وإذا كان كلتا 

 ضع، فلا بد من وجود التعارض بينهما.الدلالتين مستفادتين بالو

_______________________________ 

 

 .1377/رجب/  6* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     126   

القول الثاني: تقديم المفهوم على العموم ولا سيما إذا كان مفهوم الموافقة، ببيان أن الدلالة المفهومية دلالة إلتزامية 

بمقتضى حكم العقل، لأن المفهوم عبارة عن قضية تستلزم قضية أخرى لوجود خصوصية في البين التي هي العلية 

والجزاء كان اللفظ أولاً قد دل على الملزوم وهو المنطوق، وثانياً  المنحصرة، فإذا ثبتت العلة المنحصرة بين الشرط

 على اللازم وهو المفهوم.

والعموم لا يمكن أن يرفع المفهوم وحده، لأن العقل لا يجوّز انفكاك اللازم عن ملزومه بالضرورة، كما لا يمكنه أن 

موم، ولهذين الأمرين اقتضى الأمر بقاء يرفع منشأ دلالته وهو المنطوق لعدم وقوعه طرفاً للمعارضة مع الع

 المحافظة على المفهوم ورفع اليد عن العموم وفقاً للمعارضة.

وغير خفي، أن المفهوم ليس وحده طرفاً للمعارضة، بل هو ومنطوقه خلافاً لما قيل، وذلك لأن المفهوم بعد أن 

ان بلا إشكال رفع اللازم مستتبعاً لرفع اعتبرناه لازماً للمنطوق وقضية تستتبعه لوجود خصوصية في البين، ك

الملزوم، كما أن إثبات الملزوم مستتبع لإثبات لازمه بالضرورة، مثلاً إذا انتفى البياض فقد انتفى الثلج لا محالة، لأن 

لزوم انتفاء اللازم يستتبع انتفاء الملزوم، أما لو ثبت الثلج خارجاً فالبياض يثبت له أيضاً بالضرورة، لأن ثبوت الم

 يقتضي ثبوت لازمه.



وبناء على هذا فالعموم إنما يعارض المفهوم ويرفعه بمقتضى دلالته، ورفعه يستلزم رفع المنطوق كما عرفت، فكان 

 العموم معارضاً لكلا الجملتين المنطوق والمفهوم، كما أن المفهوم ومنطوقه رافع للعموم، فالتعارض بينهما ثابت.

من التفصيل بأن المفهوم والعام إن كان بينهما نحو ارتباط بحيث يمكن  (1)صاحب الكفاية القول الثالث: ما ذهب إليه

جعل أحدهما قرينة على المراد من الآخر، فاللازم في المقام هو النظر إلى دليل كل من العموم والمفهوم، فإن كان 

كوماً به، وإن لم يكن كذلك وكان كلاهما في جملة واحدة وكان أحدهما أظهر من الآخر قدم عليه وصار الآخر مح

كل منهما مستفاداً بالدلالة الوضعية أو بمقدمات الحكمة امتنع انعقاد الظهور لكل منهما، أو امتنع استقرار الظهور 

 لكل منهما.

 ً  وإن كان أحدهما مستفاداً بالوضع والآخر بمقدمات الحكمة كان الأول مقدما

_______________________________ 

 

 .233كفاية الأصول:  (1)

  127           

على الثاني بلا فرق بين أن يكون العموم كذلك أو المفهوم، لأن ما بالوضع يصلح أن يكون قرينة وبياناً على الثاني، 

 فإن من جملة مقدمات الحكمة عدم البيان وما هو دال بالوضع يصلح للبيانية، لذا يتقدم عليه.

وإذا لم يكن بينهما هذا الارتباط، فإن كان أحدهما أظهر من الآخر قدم عليه، وإلا فالظهوران متزاحمان، ويكون 

 الكلام بحكم المجمل فلا ينعقد له ظهور.

القول الرابع: الإلتزام بتفصيل غير ما ذكره صاحب الكفاية )قدس سره( فنقول: إن المفهوم بعد أن كانت الدلالة  *

طوق وكان لازماً له وتابعاً، فلا محالة رفعه يستلزم رفع الملزوم الذي هو المنطوق، ويقع كلاهما طرفاً عليه بالمن

للمعارضة مع العموم، فلا بد حينئذ من لحاظ النسبة بين دليل كل من العموم والمفهوم، فإن كانت النسبة بينهما 

 عموماً من وجه فلا يخلو الحال من الترجيح.

ن يكون أحد الدليلين حاكماً على الآخر ورافعاً لموضوعه ولابد من تقديمه على الآخر، سواء كان المرجح الأول: أ



دليل الحاكم مستفاداً بالوضع أو بمقدمات الحكمة، وكذا دليل المحكوم، وذلك كمفهوم آية النبأ والأدلة المانعة من 

جيء العادل بخبره، وأن الشارع المقدس صيّر خبر العمل بالظن، فإن مفهوم آية النبأ يستفاد منه عدم التبين عند م

الواحد العادل حجة على الواقع ويقيناً تعبداً، وبذلك خرج بالتعبد الشرعي عن الأدلة المانعة من الظن لكونه يقيناً 

 تعبداً، وهذا أمر مطرد في كل مورد كان دليل الحاكم والمحكوم موجوداً.

مستفاداً من الوضع والآخر بمقدمات الحكمة، بلا فرق بين أن يكون المفهوم  المرجح الثاني: أن يكون أحد الدليلين

كذلك أو العموم، ولا بد من تقديم ما هو بالوضع على ما هو بمقدمات الحكمة لصلاحيته قرينة على البيانية، 

 ومقدمات الحكمة لا تتم في موارد احتفاف الكلام بما يصلح للقرينية.

تقديم أحد الدليلين على الآخر موجباً لرفع عنوانية الدليل الثاني، فلا محالة من تقديم ما يلزم المرجح الثالث: أن يكون 

منه رفع عنوانه على الآخر، بلا فرق في ذلك بين المفهوم والعموم، سواء كان أحدهما مستفاداً بالوضع أو بمقدمات 

 الحكمة.

_______________________________ 

 

 .1377رجب/  /7* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     128   

، كما دلت الأدلة الأخرى على أن الماء إذا بلغ قدر (1)مثلاً دلت الأدلة على أن الماء الجاري لا ينفعل بمجرد الملاقاة

كر لا ينجسه شيء، فكان مفهومه أن الماء القليل يتنجس بمجرد الملاقاة، وهو يتعارض مع الأدلة الأولية في الجاري 

 القليل، والنسبة بينهما العموم من وجه، فإذا قدمنا المفهوم على المعارض خرج القليل الجاري عن تلك الأدلة.

وأما الكثير الجاري، فأدلة الكر تكفلت بيان عاصميته، وأن اعتصامه كان لجهة كونه كرا،ً فيبقى الجاري بلا عنوان 

ومورد، فلا محالة من ترك تقديم دليل المفهوم على دليل المعارض، بل لابد من العكس ليبقى صدق الدليل الأول 

ل منهما عامين أو مطلقين فلابد من الانتقال إلى المرجحات على مورد، وإذا انتفى الترجيح في البين، بأن كان ك

 السندية، وما تقتضيها في موارد العموم من وجه.



أما لو كانت النسبة بين الدليلين العموم المطلق، فلا بد من تقديم الخصوص على العموم سواء كان مستفاداً بالوضع 

ن العرف يرى الأخص قرينة على التصرف في الأعم، إذ لو أم بالإطلاق، وسواء كان ذلك هو المفهوم أو العموم، لأ

كان العموم مستفاداً بالوضع كان الخاص صالحاً للقرينية، وإن كان بالإطلاق كان محتملاً للبيانية، وعلى كلا 

 التقديرين لابد من تقديم الخصوص على العموم.

 

 الاستثناء المتعقب جملاً متعددة

 

وهل الاستثناء المتعقب جملاً متعددة المتعاطفة بعضها مع بعض يرجع إلى خصوص الأخير منها، أو إلى الجميع، 

 أو يتوقف في ذلك، خلاف بين القوم.

إلى أنه لا خلاف في رجوعه إلى الجملة الأخيرة على كل تقدير، كما أنه لا  (2)ذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

إلى الجمل المتقدمة ما عدا الأخيرة منها لخروجه عن قانون المحاورة، وأما رجوعه إشكال في المنع من رجوعه 

 إلى الجميع بعد قيام القرينة عليه فأمر ليس فيه خلاف ونزاع.

_______________________________ 

 

 .5أبواب المطلق ب 143: 1( وسائل الشيعة 1)

 .234( كفاية الأصول: 2)

  129           

بعد تمهيد مقدمته أنه محل الإشكال والتوقف من حيث رجوعه  (1)وإن كان يظهر من صاحب المعالم )قدس سره(

 إلى الكل، وهو في غير محله.

والصحيح هو ما ذكره صاحب الكفاية )قدس سره( وأن عود الاستثناء إلى الأخير أمر متيقن وعوده إلى الكل محتاج 

اة، أو الخارج بالوضع العام والمستعمل فيه عاماً، أو بالوضع الخاص والموضوع إلى القرينة بلا فرق في وضع الأد



 له خاصاً.

وقد ذكر صاحب الكفاية )قدس سره( في متن عبارته )لا في هامش كتابه( أن الرجوع إلى الأخير أمر متيقن غير 

ببقائها على عمومها، كما لا يمكننا الحكم قابل للترديد، وأما الباقي من الجمل المتقدمة فهي مجملة، إذ لا يمكننا الحكم 

بتخصيصها إلا بالقرينة، أما عدم إمكان الحكم ببقائها على العموم فلاحتفاف الكلام بما يصلح للقرينية، فإنها لو كانت 

 مستفادة بالوضع كان الاستثناء صالحاً للتصرف فيها، وإن كانت بالإطلاق كان الاستثناء صالحاً للبيانية على مراد

المولى فلا يتم الإطلاق، وأما عدم إمكان الجزم بتخصيصها إلا بالقرينة فأمر ظاهر لا يحتاج إلى البيان، وعليه 

 تصح الجمل المتقدمة.

القول الرابع: هو التفصيل، وقبل الشروع فيه لابد مثل من بيان مقدمة، فنقول إن تعدد القضايا )تارة(: يكون بتعدد  *

مول زيد قائم وعمرو قائم، )وأخرى(: بتعدد المحمولات مع وحدة الموضوع مثل زيد الموضوعات مع وحدة المح

قائم وزيد نائم، وثالثة بتعدد الموضوعات والمحمولات مثل زيد قائم وعمرو جالس، والاستثناء المتعقب جملاً متعددة 

 يتصور فيه الصور الثلاثة:

فة الحكم، كما لو قال أكرم العلماء وأضف العلماء، واحترم )فتارة(: تكون العمومات السابقة متحدة الموضوع ومختل

 العلماء إلا الفساق منهم.

وثانية: تكون الجمل المتعددة من الاستثناء مختلفة الموضوع ومتحدة الحكم، مثل أكرم العلماء، وأكرم الفقراء، وأكرم 

 الأدباء إلا الفساق.

_______________________________ 

 

 .121ن: ( معالم الدي1)

 .1377/رجب/  8* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     130   



وثالثة: تكون العمومات السابقة مختلفة الموضوع والحكم، مثل أكرم العلماء، واحترم التجار، وساعد الفقراء إلا 

 الفساق منهم.

)والصورة الأولى( ما كانت العمومات المتقدمة مختلفة الحكم ومتحدة الموضوع، والأمر لا يخلو فيها، إما أن يكون 

الموضوع في العمومات مذكوراً مرة واحدة من دون أن يكرر في بقية العمومات، وإنما أضمر فيها مثل قوله 

ثمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً وأولئك هم  )والذين يرمون المحصنات ولم يأتوا بأربعة فاجلدوهم تعالى:

 .(1)الفاسقون إلا الذين تابوا(

وإما أن يكون الموضوع في العمومات مكرراً وهذا على نحوين: )تارة( يذكر بعده من الجمل مضمرة، )وأخرى( لا 

 يذكر بعده أصلاً.

ضمر وإنما ذكر الموضوع في الجملة المتقدمة وهو ما لو كان الموضوع في الجمل غير مكرر، بل م فالقسم الأول:

فقط، فلا إشكال في رجوع الاستثناء إلى الجميع قطعاً، لأن العرف يستظهر وحدة الموضوع وأنه واحد، وهذه كلها 

أحكام محمولة عليه، فهو بحسب اللبّ والواقع جملة واحدة، وإن كان بحسب الإثبات جملات متعددة، بحيث لو 

يوحد الموضوعات لوحدها ولكنه لا يتمكن على ذلك، وإذا فهم العرف أن الموضوع واحد  استطاع المولى أن

 فالاستثناء راجع إليه نفسه بلا كلام، وهذا هو السر في رجوع الاستثناء إلى الجميع.

لأخيرة وأما القسم الثاني: وهو ما لو كان الموضوع في الجمل متكرراً، فلا إشكال في رجوع الاستثناء إلى الجملة ا

التي كرر الموضوع فيها، فإن كانت هي الأخيرة خاصة كان الاستثناء راجعاً إليها بالخصوص، وإن كان بعدها 

جمل أخرى قد أضمر فيها الموضوع رجع الاستثناء إلى الجملة التي كرر الموضوع فيها وإلى ما بعدها من الجمل 

 دون ما قبلها.

م من المولى بالإضافة إلى الجملة المتقدمة الواقعة قبل الجملة التي كرر والسر في ذلك أن العرف يرى تمامية الكلا

الموضوع فيها، وأن الكلام قد انقطع بسبب التكرار، فلا بد من رجوع الاستثناء حينئذ إلى الجملة التي كرر 

 الموضوع

_______________________________ 



 

 .5 -4: 24( سورة النور 1)

  131           

فيها وما بعدها إن ذكرت جملات مضمرة الموضوع وإلا فلها بالخصوص، ولا وجه لرجوعه إلى الجملات المتقدمة 

 مهما كانت.

أما لو فرضنا أن العرف لم يستظهر ذلك وبقينا نحن ومقتضى الأصل، فنقول: أيضاً يرجع الاستثناء إلى خصوص 

شك في رجوعه إلى المتقدم تجري أصالة العموم في كل من ما كرر الموضوع فيه دون ما تقدمه، وذلك لأنه عند ال

 الجمل المتقدمة، ويؤخذ بالظهورات التي تدل على عدم تعلق التخصيص بها.

وربما قيل: بأن أصالة العموم لا تجري في الجمل المتقدمة، بل تكون مجملة لاحتفاف الكلام بما يصلح للقرينية، 

 والاستثناء صالح للرجوع إليها.

بأن ملاك ما هو صالح للقرينية مفقود في البين، فإن معنى الصلاحية للقرينية كون اللفظ له ظهور في معنى  مدفوع

بحسب اللغة العربية، ويريد المولى ذلك الظهور إلا أنه اشتبه علينا أمره كالصعيد في خصوص التراب أو مطلق 

 وجه الأرض، والفاسق المردد بين الكبيرة والصغيرة.

خرى، أن يكون للفظ ظهور في معنى وهو معلوم لدى المولى إلا أنه مشتبه علينا أمر ذلك الظهور، كما لو وبعبارة أ

قال أكرم العلماء إلا الفساق، )فالفساق( له ظهور في اللغة العربية قطعاً، إلا أنه بعد بيانه اشتبه علينا أمره من حيث 

يمكننا أن نترك إكرام مرتكب الكبيرة فقط، وأما مرتكب  خصوص الكبيرة فقط أو أعم منه ومن الصغيرة، فنحن لا

الصغيرة من العلماء فيجري في حقهم أصالة العموم، إذ من الممكن أن يكون ظهور اللفظ في الجميع والمتكلم اعتمد 

 عليه، ومع هذا يصير الكلام مجملاً.

الجميع بحسب واقعه كي يشتبه علينا أمره،  وهذا المعنى مفقود في المقام، لأن الاشتباه ليس له ظهور في العود إلى

فإن العرف لا يرى صحة ذلك أصلاً، ومع انتفاء الظهور للفظ كيف يكون صالحاً للقرينية وقابلاً لاعتماد المتكلم 

 عليه.



)الصورة الثانية( أن تكون العمومات المتقدمة مختلفة الموضوع ومتحدة الحكم، وهي على قسمين: )تارة( يكون  *

 مذكوراً مرة واحدة من دون تكرر، كما لو قال أكرم العلماء والأدباء والشعراء إلا الفساق منهم، الحكم

_______________________________ 

 

 .1377/رجب/  18* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     132   

)وأخرى( يكون مذكوراً متعدداً كما لو قال أكرم العلماء والأدباء وأكرم الشعراء إلا الفساق منهم، والحكم في كلا 

 القسمين كما تقدم.

فالعرف يستظهر رجوع الاستثناء إلى الجميع بعد فرض عدم تكرر الحكم في القضية، وكأنه  القسم الأول: أما في

اء على ذلك الجامع، وحيث أن الجامع لا يمكن تصويره لعدم وجود لفظ في في البين قضية واحدة وحكم واحد ج

 اللغة العربية وغيرها يدل عليه، لذا كرر المتكلم نفس الموضوع.

أما في القسم الثاني: فالاستثناء يرجع إلى الجملة التي كرر فيها الحكم وما بعدها إن كانت هناك جمل مضمرة الحكم 

ر الكلام في الانقطاع عما تقدم بسبب تكرار الحكم، فلا محالة من أن يرجع التخصيص فيها، لأن العرف يرى ظهو

 إلى الجملة الأخيرة التي جاء الحكم فيها مكرراً وما بعدها إن وجدت هناك جملات مضمرة الحكم فيها.

اء إلى الأخير أما لو بقينا نحن والأصل العملي مع الإغماض عما يستظهره العرف، فالأصل يقتضي رجوع الاستثن

 دون ما تقدم، لأن ما تقدم تجري أصالة العموم فيه ويكون الظهور محكماً.

وما قيل من أن العمومات المتقدمة تكون مجملة لاحتفاف الكلام بما يصلح للقرينية مندفع، بأن الموارد التي يصلح 

لمراد، وأما فيما نحن فيه فبعد أن علمنا أنه فيها للقرينية ما كان المتكلم يمكنه أن يستند على الظهور الذي يدل على ا

 ليس للاستثناء ظهور في العودة إلى الجميع لا يكون المورد مما احتف بما يصلح للقرينية، وهذا ظاهر.

)الصورة الثالثة( أن تكون العمومات المتقدمة مختلفة الحكم والموضوع، كما لو قال أكرم الفقهاء وأضف الأصوليين 

وما شاكل ذلك، ولا ريب في رجوع الاستثناء للجملة الأخيرة حسبما يستظهره العرف لانقطاع  وجالس النحويين



 الكلام عما تقدم، كما عرفت سابقاً.

 )انتهى البحث عن الاستثناء(

  133           

 

 

 تخصيص العمومات الكتابية بخبر الواحد

 

وقد عنونت المسألة المذكورة في علم الأصول مع أنها فاقدة للأثر العملي، ولكن الغرض من ذكرها هنا هو البحث 

عنها عملياً، إذ لم ينقل خلاف عن رجالات الشيعة في هذه المسألة بعد فرض حجية خبر الواحد وصحة التعبد به 

 شرعاً.

 التخصيص.يظهر منها المخالفة في (1) نعم هناك أقوال للعامة

فمنهم من ذهب إلى عدم جواز تخصيص عموم الكتاب بخبر الواحد مطلقاً، وثانٍ: ذهب إلى التفصيل بين ما لو كان 

العموم الكتابي مسبوقاً بتخصيصٍ قطعي منفصل أو متصل، فالتخصيص جائز، وبين ما لو لم يكن مسبوقاً 

هذا القول منسوب إلى عيسى بن أبان، ولعل بتخصيص من دليل قطعي متصل أو منفصل فالتخصيص غير جائز، و

المنشأ فيه أن التخصيص يوجب المجازية في العموم، والدليل القطعي إذا خصص العموم فقد صيره مجازاً ولا يضر 

 به بعد صيرورته مجازاً أن يخصص بخبر الواحد، أما في حالة عمومه وقبل التخصيص فلا.

وم الكتاب إن خصص قبل تخصيصه بخبر الواحد بدليل قطعي منفصل وثالث: ذهب إلى تفصيل آخر، فادعى أن عم

فتخصيصه بخبر الواحد جائز، وإن خصص بدليل متصل فتخصيصه بخبر الواحد غير جائز، وهذا القول منسوب 

إلى الكرخي، ولعل المنشأ فيه أن التخصيص المتصل من قبيل القيود التي لا توجب المجازية، وإنما تقتضي الضيق 

 ل الأمر، وأما في المنفصل فلا.من أو



ورابع: ادعى التوقف وأنه لا يدري أن التخصيص جائز أو لا، وهذا القول منسوب إلى الباقلاني، ولعل المنشأ فيه 

 موافقته للأصل.

_______________________________ 

 

 .432: 1، المحصول 525: 2( الإحكام للآمدي 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     134   

والصحيح ما ذهب إليه الشيعة وبعض رجال العامة من جواز تخصيص عموم الكتاب بخبر الواحد، وليعلم أن محل 

البحث في الخبر المعتبر الثابت حجيته بدليل معتبر كما تقدم التنبيه عليه، فضلاً عن الدليل الاجتهادي الكتابي، 

وج به عن عموم الكتاب خروجاً عن الظن باليقين، ولا والوجه في جواز ذلك أن الخبر إذا قطع بحجيته كان الخر

 مانع من ذلك، بل المانع في خلافه، إنما الكلام في الشبهات التي جاء بها العامة الذين لا يقولون بحجية خبر الواحد.

)الشبهة الأولى( أن الكتاب مقطوع الصدور، وخبر الواحد ظني الصدور، والعقل لا يجوز رفع اليد عن مقطوع 

 الصدور بمظنونه، لذا يشكل تخصيص عموم الكتاب بخبر الواحد.

وغير خفي، أن مقطوع الصدور من الكتاب إنما هو ألفاظه التي وجدت مسطورة في الكتاب المجيد، وأما دلالة تلك 

 الألفاظ على معانيها والأخذ بظواهرها فأمر غير مقطوع به، إذ لو كانت الدلالة مقطوعة بها لما احتمل وقوع

التخصيص فيها ولما حدث نزاع في البين أصلاً، إلا أن الدلالة على المعاني إنما هي ظنية ولا مانع من رفع اليد 

 عنها بدلالة ظنية أخرى كان دليل حجيتها مقطوعاً به.

وتوضيح ذلك: أن ألفاظ الكتاب لا إشكال ولا ريب في صدورها عنه تعالى قطعاً، وهذا غير قابل للتشكيك، وأما 

واهره وهي الدلالة على أن مراد المتكلم هو العموم أو الحقيقة، فأمر يعود ثبوته إلى بناء من العقلاء، وقد جرت ظ

سيرتهم على الأخذ بذلك ما لم يكن هناك قرينة توجب صرف ذلك الظهور عن ظاهره، بالرغم من أن الشارع 

سهم في خبر الواحد قد جرت سيرتهم على الأخذ به المقدس لم يردع عن هذه الطريقة المألوفة، كما أن العقلاء أنف

والتمسك بظاهره، ولم يحصل من جانب الشارع المقدس ردع عنه، فإذا جاء عموم كتابي وخبر واحد يدل على 



التخصيص فالعقلاء لا يأخذون بظهور ذلك العموم في حين أن الخبر الواحد صالح للتخصيص، لأن ذلك من موارد 

 دة العموم من الدليل السابق، وهذا واضح.القرينة على عدم إرا

وبعبارة أخرى: المقطوع به صدوراً نفس الألفاظ القرآنية، وأما إرادة المعاني فهي مستكشفة من الظواهر ومن 

جريان أصالة العموم مثلاً، وحجية الظواهر إنما جرى الأخذ بها من جانب العقلاء كما هو الحال في خبر الواحد، 

 والعقلاء

  135           

لا يأخذون بالعموم في مورد وجود الخبر المخصص الذي دليل حجيته مقطوعاً به وصدوره مظنون، لأنه من قبيل 

 القرينة وذي القرينة.

والحاصل أن التعارض بين سند الخبر ودلالة الكتاب وكلاهما ظني، غاية الأمر ثبت التعبد بسند الخبر والمثبت له 

 السيرة ولم يثبت التعبد بدلالة الكتاب في صورة وجود الخاص، وليس التعبد بالدلالة وظواهر الألفاظ إلا بالسيرة.

وم الكتاب بخبر الواحد، هو أن دليل حجية الخبر الواحد إنما هو )الشبهة الثانية( التي أقيمت على منع تخصيص عم *

 الإجماع، والإجماع لم يقم على حجية الخبر في مورد يكون مخالفاً لعموم الكتاب القرآني، لذا منع من تخصيصه.

خذ به من إن دليل اعتبار الخبر الواحد ليس منحصراً بالإجماع، بل السيرة العقلائية جرت على الأ والجواب عنه:

دون أن يتوجه ردع من الشارع المقدس عنها، وهذه السيرة لم تفرق في مقام العمل بالخبر الواحد بين أن يكون 

الخبر مخالفاً للكتاب أو موافقاً له، فيرفع اليد عن عموم الكتاب ما دام الخبر مخصصاً له لأنه قرينة على التصرف 

 فيه.

صرحت بأن الخبر المخالف للكتاب أو السنة يجب طرحه، أو ضربه  (1)ت)الشبهة الثالثة( إن جملة من الروايا

عرض الجدار، أو إنه لم نقله، أو إنه زخرف وما شاكل ذلك، ولا إشكال أن الخبر المخصص مخالف لعموم الكتاب 

 فينبغي طرحه وعدم العمل به، فالتخصيص به غير جائز.

العموم والخصوص المطلق، بل المخالفة بنحو يتوقف العرف وغير خفي: أن المراد من المخالفة ليست حتى بنحو 

في فهم المراد منها، وهي التي تكون بين الدليلين معارضة ومباينة ولو بنحو العموم من وجه، وأما المخالفة بنحو 



العموم المطلق، فالعرف لا يتوقف في فهم المراد من ذلك، بل يرى دليل الخاص قرينة على التصرف في دليل 

 موم، والذي يدل على ما نقوله أمران.الع

_______________________________ 

 

 .1377/رجب/  19* ليلة الأحد 

 .9أبواب صفات القاضي ب 106: 27(وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     136   

إن كثيراً من الأخبار صدرت عن النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( وعن الأئمة المعصومين)عليهم السلام(  الأول:

وهي مخالفة لعمومات الكتاب بنحو العموم المطلق، ولو كانت المخالفة حتى بهذا النوع ممنوعة لما صح صدور ذلك 

 عنهم)عليهم السلام(، إلا أن وقوعه كاشف عن صحته.

أن صدور هذه الأخبار الكثيرة عنهم)عليهم السلام( خصصت تلك العمومات التي أمرت بطرح الأخبار ولا يقال: ب

 المخالفة وإنها زخرف.

 فإنه غير صحيح باعتبار أن لسان تلك الأخبار آبية عن التخصيص، ولهذه الجهة لا يتم ما قيل.

ا عرضا على الكتاب وكان أحدهما موافقاً والآخر الثاني إن أخبار الترجيح التي دلت على أن الخبرين المتعارضين إذ

مخالفاً له يجب الأخذ بما وافق الكتاب ويلزم طرح ما خالفه، ويفهم منها أن الخبر المخالف إنما لزم طرحه حيث 

ابتلي بالمعارضة، وإلا فلو لم يكن مبتلى بالمعارضة يجب العمل به قطعاً وإن كان مخالفاً للكتاب بهذا المعنى، ولا 

 يلزم تركه نظراً إلى أنه زخرف.

 إذاً فما قيل من الشبهة غير صحيح.

)الشبهة الرابعة( إنه لو جاز تخصيص الكتاب بخبر الواحد لجاز النسخ به والتالي باطل فالمقدم مثله، بيان الملازمة 

لحكم أن التخصيص إنما هو تخصيص بحسب الأفراد، والنسخ تخصيص بحسب الأزمان وكاشف عن مقدار أمد ا

الشرعي وتمديده بحسب الزمان، وإلا لو لم نقل كذلك للزم البداء بمعناه الحقيقي على الله سبحانه وتعالى، ولازمه 



الجهل، ولهذا لم يكن فرق بينهما سوى مجرد اصطلاح في التعبير للفرق من هذه الجهة، وإذا ثبت عدم الفرق بينهما 

 لتخصيص مثله.فحيث كان النسخ غير ثابت بخبر الواحد كان ا

أن ما قيل في الشبهة صحيح لولا قيام الإجماع، إلا أن الإجماع قام على أن النسخ لا يثبت بخبر  والجواب عنه:

الواحد، والسر فيه هو أن كل أمر مهم لا يمكن الاعتراف واليقين بثبوته وتحققه إلا بعد أن ينقل متواتراً بحيث لا 

د ذلك، أما لو جاء به واحد فإما نقطع بكذبه أو نحتمل في حقه الاشتباه، يبقى شائبة شك من أمره في النفوس بع

 والنسخ من هذا القبيل، فإنه من الأمور التي يهتم له كل

  137           

أحد لو ثبت واقعه في تحقق أمره، فنقل الواحد له غير مفيد لو كان بيان، ولهذا قلنا إن الآيات القرآنية لا تثبت بخبر 

 الواحد بل لابد لها من التواتر.

 .(1) وإن دعوى عمر بأن هناك آية ملحقة بالقرآن وهي الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالاً من الله

ما عرفت من السبب المذكور، وأن الأمور المهمة لا يمكن ثبوتها بخبر الواحد، وإذا جاء الواحد بها غير مصدقة ل

 كان كاذباً كالدعوى المتقدمة أو مشتبهاً، وقد عرفت أن النسخ من هذا القبيل لذا لا يثبت بخبر الواحد.

التخصيص به، فالصحيح ما ذكرناه من  ومن هنا تعرف أنه لا ملازمة بين عدم ثبوت النسخ بخبر الواحد وبين ثبوت

 أن تخصيص الكتاب بخبر الواحد أمر ممكن ولا محذور فيه، وما قيل من الشبهات المتقدمة كلها مندفعة.

 بقي في المقام شيء

استدل على جواز التخصيص بخبر الواحد، بأن تخصيص الكتاب بخبر  (2)هو أن صاحب الكفاية )قدس سره(

لما بقي للخبر مورد أصلاً، بل لزم إلغاؤه، فإن جميع الموارد مخالفة ومخصصة للكتاب، فالقول الواحد، لو لم نقل به 

 بعدم التخصيص يستلزم طرحها.

وهذا غريب منه )قدس سره(، فإن الروايات الواردة بطريق الآحاد عنهم)عليهم السلام( ما تكون في العبادات من 

وبين ما تكون في المعاملات، أما ما كان منها في العبادة فلا مخالفة لها بيان أجزائها وشرائطها وقواطعها وموانعها، 

لما في كتابه الكريم تعالى لا بالعموم ولا بالإطلاق، فإن عمومات الكتاب أو مطلقاته وردت في العبادة لبيان أصل 



قليل  (3))أوفوا بالعقود( مثلالتشريع، فلا عموم ليقع البحث فيه، وأما في المعاملات، فالمخالفة للعمومات الكتابية 

 خارج عن البحث المذكور. (4) ) ]أحل لكم البيع(وللمطلقات مثل

_______________________________ 

 

 .183: 5( مسند أحمد بن حنبل 1)

 .236( كفاية الأصول: 2)

 .1: 5( سورة المائدة 3)

 .275: 2( سورة البقرة 4)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     138   

 

 

 الدوران بين التخصيص والنسخ

 

 إذا دار الأمر بين التخصيص والنسخ فهل يقدم التخصيص على النسخ أو يعكس الأمر، خلاف بين الأعلام. *

ف)تارة( يتقدم العام ويتأخر الخاص عنه، ولا إشكال في رفع اليد عن حكم الخاص عما دل عليه بعد وروده، وإنما 

 يتردد الأمر بين أن يكون مخصصاً ليصير الحكم مرتفعاً من الأول أو ناسخاً ليرتفع من حين وروده.

لخاص مخصصاً للعام ليرتفع الحكم عما دل )وأخرى( يتقدم الخاص ويتأخر العام عنه، ويدور الأمر بين أن يكون ا

عليه دليل التخصيص من الأول، أو يكون العموم ناسخاً لحكم الخاص من حين وروده، وفي هذه الموارد )تارة( 

يقطع بالتخصيص، )وأخرى( بالنسخ، وثالثة يتردد في أمرهما، والبحث يقع على التقدير الأخير، وإلا فلو فرض 

 جميع الموارد لما كان للنزاع أثر.الإلتزام بالتخصيص في 



وعلى كل حال، فالعام والخاص )تارة(: يقترنان زماناً، )وأخرى(: يتقدم أحدهما على الآخر، وعلى التقدير الأخير 

 فإما أن يكون المتأخر وارداً قبل حضور وقت العمل بالمتقدم أو وارداً بعده، فالصور في المقام خمسة.

لعام والخاص في زمان واحد ويتحد زمانهما سواء كان بنحو الاستثناء وغيره، ولا إشكال )الصورة الأولى( أن يرد ا

 في لزوم التخصيص لأن النسخ لغو في المقام، إذ لا معنى لجعل الحكم ورفعه في آن واحد.

سبب فإن العموم كان فيه اقتضاء الشمول وقد ارتفع ب -وهو مطلق الرفع  -اللهم إلا أن يكون بمعناه اللغوي 

التخصيص فصدقه بهذا المعنى لا محذور فيه، كما إنه في التفسير المنسوب إلى أبن عباس اصطلح على الاستثناء 

 نسخاً، وهو كما عرفت بالمعنى اللغوي.

_______________________________ 

 

 .1377رجب/ /20* ليلة الإثنين 

  139           

)الصورة الثانية( أن يتقدم العام ويتأخر الخاص عنه قبل حضور وقت العمل بالعام، ولا بدّ في المقام من الإلتزام 

بالتخصيص، إذ النسخ لا معنى له بل غير معقول، فإن المولى الحكيم الملتفت إلى جعله لا يستطيع أن يجعل حكماً 

د حكمه قصير لا يمتثل، فجعل الحكم مع العلم بعدم تحقق بنحو البعث والتحريك على المكلفين وهو يعلم أن أم

 الموضوع له وأنه ينسخه المولى قبل أن يمتثله أحد من المكلفين لغو محض.

نعم الموالي العرفيين الذين خفت عليهم الواقعيات والحقائق يستطيعون أن يجعلوا الحكم بنحو البعث ثم يبدو لهم 

 ى الحكيم فلا يمكنه ذلك ما دام الغرض من جعله هو البعث نحو الفعل.النسخ بالنحو الذي سبق، أما المول

اللهم إلا أن يكون الداعي من جعله أغراضاً أخر مثل الامتحان وما شاكل ذلك، وهذا خارج عن محل النزاع، إذاً 

 فالنسخ غير معقول ولا بدّ من الإلتزام بالتخصيص.

الإلتزام بالنسخ فيما لو كانت القضايا حقيقية غير مؤقتة بوقت، إلى صحة  (1)وقد ذهب شيخنا الأستاذ )قدس سره(

حيث أفاد )قدس سره( أن الحكم المجعول إن كان من قبيل القضايا الخارجية، مثل أكرم زيداً مثلاً، والمولى يعلم بأن 



 إكرام زيد لا يقدر عليه، ثم نسخه بعد ذلك كان جعله عبثاً ولغواً لانتفاء الفائدة منه.

لو كان الحكم مجعولاً بنحو القضايا الحقيقية المؤقتة بزمان، كما لو جعل الصوم على المكلفين في محرم وقبل  وهكذا

حلول شهر رمضان نسخه، أو جعل الحج على المستطيعين وقبل موسمه نسخه، فإن مثل ذلك يعد لغواً ما دام 

 الغرض منه هو البعث والزجر كما عرفت.

ل بنحو القضايا الحقيقية التي لم تكن مؤقتة بوقت، فلا مانع من النسخ وإن كان قبل وأما لو كان الحكم المجعو

حضور وقت العمل، لأن موضوع الحكم هو الموضوع المقدر الوجود والمفروض الوجود، فالمولى قد فرض وجود 

ي عالم الجعل ذلك الموضوع وحكم عليه، فكان مشتملاً على ملاكه من دون أن يكون لوجود نفس الموضوع أثر ف

 والحكم، وإذا تم الحكم بحسب

_______________________________ 

 

 .395 -394: 2( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     140   

تمامية ملاكه لم يكن هناك مانع من نسخه ورفعه ولا يلزم اللغوية منه أصلاً، وقد أوضح شيخنا الأستاذ )قدس سره( 

 المطلب المذكور في مبحث أمر الآمر مع علمه بانتفاء شرطه.

حقيقية ولا يخفى ما فيه: حيث ذكرنا في مبحث الأوامر في مطلب أمر الآمر مع العلم بانتفاء شرطه أن القضايا ال

التي تكون بداعي البعث والتحريك يستحيل جعل الحكم فيها فيما لو علم المولى أنه لا يقدر المكلف على امتثالها لعدم 

القدرة عليها، وإن كانت حقيقية غير مؤقتة، فإن ذلك عبث ولغو لا يترتب على فعله انبعاث وانزجار، وهكذا في 

و يعلم تمكن المكلفين على امتثال ذلك، فإن ذلك لغو صرف، نعم لا النواهي إذا كان المولى قد زجر عن شيء وه

 مانع إذا كان بداعي الامتحان.

أما النواهي التي يكون الزجر بنفسه موجباً لإعدام الموضوع لا مانع منه، مثل ما لو قال: من شرب الخمر فيجب 

لا مانع من إنشاء الحكم على هذا، وما حده بكذا، فإن نفس الزجر موجب لعدم تحقق مثل هذا العصيان خارجاً، و



نحن فيه من قبيل الأول، وبعبارة أخرى إذا استند عدم الموضوع إلى نفس الحكم لا مانع من جعل هذا الحكم كأحكام 

القصاص، فإن جعل القصاص لمن قتل نفساً متعمداً وإن أوجب انعدام الموضوع وهو القتل حيث لا يقدم أحد عليه، 

 عدام حيث كان مستنداً إلى نفس الحكم لم يكن موجباً للغوية الجعل المذكور.إلا أن هذا الان

فإن المولى بعد أن علم بأن المكلف لا يقدر على امتثال حكمه ولا يتمكن عليه، فإنشاء حكمه ليس إلا لغواً صرفاً 

 بدّ من التخصيص.وخالياً عن الأثر ما دام الحكم بداعي البعث والتحريك، وعليه فالنسخ غير صحيح بل لا 

)الصورة الثالثة( أن يتقدم العام ويتأخر الخاص عنه بعد حضور وقت العمل، وقد التزم القوم بالنسخ في هذه  *

الصورة، لأن التخصيص غير ممكن باعتبار استلزامه تأخير البيان عن وقت الحاجة وهو قبيح بحكم العقل، ومن 

 جهة تأخير

_______________________________ 

 

 .1377/رجب/  21* ليلة الثلاثاء 

  141           

البيان عن وقت الحاجة وقعوا في عويصة مشكلة، حيث وجدوا الأخبار الكثيرة قد وردت عن أهل البيت)عليهم 

السلام( وهي مخصصة للعمومات، التي جاء بها النبي)صلى الله عليه وآله وسلم(، ولم يكن قبل بيانهم)عليهم السلام( 

بيانهم)عليهم السلام( إنما كان بعد حضور وقت العمل بيان آخر ليكون وارداً قبل وقت العمل بتلك العمومات، بل 

بتلك العمومات. والإلتزام بأنها مخصصة لتلك العمومات غير ممكن، لأنه يلزم تأخير البيان عن وقت الحاجة وهو 

 قبيح، كما أن الإلتزام بالنسخ بعيد جداً.

 تصدق دعوى للكتاب العزيز، فإن ذلك وليس البعد من جهة ما قيل أن انقطاع الوحي بعد نبي الرحمة أوجب أن لا

مدفوع، حيث يقال: إن النسخ كان موجوداً في زمن النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( وفي حال حياته، ولكن بيانه 

 وتوضيحه إلى عموم الناس إنما أوكل إلى أحد الأئمة)عليهم السلام( لأمر اقتضى تأخيره.

تبعاً للشيخ  (1)ر الأجوبة ما جاء به صاحب الكفاية )قدس سره(وقد أجيب عن الإشكال المذكور بوجوه، وخي



، وحاصله: أن العموم المتقدم الذي مضى زمن العمل به والذي تأخر بيانه عن وقت (2)الأنصاري )قدس سره(

مخصص، العمل، إن كان وارداً لبيان الحكم الواقعي ومراداً بالإرادة الجدية كان البيان المتأخر عنه ناسخاً له وغير 

لأنه مستلزم للتأخير عن وقت الحاجة، وإن كان وارداً لبيان الحكم ظاهراً واستعمالاً، ولم يكن مراداً بداعي الجد 

والحقيقة، بل كان ضرباً للقانون والقاعدة وبعد العمل به جاء الخاص متأخراً، فلا ريب من جعله مخصصاً للمراد 

 الجواب يمكن حل العويصة المتقدمة. الواقعي وناسخاً للظهور الإستعمالي، وبهذا

وغير خفي إن ما جاء به )قدس سره( من حيث جواز التخصيص للمراد الجدي صحيح، لما قلناه سابقاً أن 

 التخصيص إنما هو تصرف في الإرادة الجدية دون الإستعمالية، ولهذا لم يكن التخصيص موجباً لمجازية العام.

ن فيه، لأنه إن كان كلام المولى محفوفاً بالقرائن التي تدل على أن هناك بياناً يرد إلا أن نفس المطلب لا يتم فيما نح

 منه متأخراً لم يكن الظهور الإستعمالي

_______________________________ 

 

 .238( كفاية الأصول: 1)

 .229: 2( مطارح الأنظار2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     142   

منعقداً لذلك العموم بنحو يكشف عن المراد الجدي، وهو لا يستلزم تأخير الخاص عن وقت الحاجة، ولكنه ليس 

بحجة، إذ القرينة قائمة على أنه غير مسوق للمراد الجدي، أما لو كان قرينة في الكلام تدل على هذا المعنى فالمراد 

كون البيان المتأخر بعد ذلك غير صالح للتخصيص، لأنه بعد الجدي ينعقد لذلك العام طبقاً للمراد الإستعمالي، وي

 مضي وقت العمل، إذاً فما قاله )قدس سره( غير تام.

والصحيح هو أن نقول: إن تأخير البيان عن وقت الحاجة أمر قبيح، لأنه يستند إلى أحد أمرين: إما إلقاء المكلف في 

لزامياً، أو تفويت المصلحة، أو الإلقاء في المفسدة فيما لو كان كلفة شديدة من غير مقتضٍ لها كما لو كان التكليف إ

الحكم ترخيصياً، وتوضيح ذلك، أن المولى لو ألزم المكلفين بإكرام جميع العلماء وفرضنا أن الفساق لا يجب 



ة من غير إكرامهم، وقد أخبر المولى عن بيان هذا الأمر، فلا إشكال في أن المولى قد ألقى المكلفين في كلفة شديد

 مقتضٍ لها، باعتبار أنه ألزمهم بوجوب إكرام الفساق والحال أن لا يجب إكرامهم، فكان قبيحاً.

أما لو فرضنا أن المولى رخص في إكرام العلماء أجمع، وكان العدول واجبي الإكرام ولم يبين هذه الجهة للمكلفين، 

يهم المصلحة الملزمة التي كانت مترتبة على إكرام وإنما اكتفى بترخيصهم فقط، فلا ريب أن المولى قد فوّت عل

العدول، كما أنه لو رخص المولى بإكرام جميع العلماء وفرضنا أن الفساق كان يحرم إكرامهم وقد أخر المولى بيان 

هذه الجهة، فلا إشكال أن المولى قد ألقى المكلفين في مفسدة عظيمة حيث رخص في إكرام الفساق وفي الواقع يحرم 

 رامهم، فكان قبيحاً.إك

إلا أن القبح الناشي من تفويت المصلحة أو الإلقاء في المفسدة ليس قبيحاً ذاتياً بنحو غير قابل للتبديل إلى عنوان آخر 

كالظلم أو العدل، فإن هناك جملة من الأمور التي هي قبيحة في الواقع ولكنه يمكن تبدلها إلى حسن بالفعل، كالكذب 

حياة نفس محترمة، بل ربما يجب في بعض الموارد كما لو اقتضى ذلك، وتفويت المصلحة  فيما لو توقف عليه

 والإلقاء في المفسدة وإن كانت من الأمور القبيحة في

  143           

حدّ ذاتها، إلا أنها قابلة لأن تتصف بالحسن فيما لو كان هناك مقتضٍ للتأخير أو التقديم فتتدارك بالمصلحة الثانية، 

فالمولى يفوّت بيان الواقع على المكلف فتفوت المصلحة منه، ولكن في سكوته خير ما هو أهم مما لو بينّ الواقع 

 مر اقتضى ذلك، فيتدارك ما فات.والحقيقة، كما أن إلقائه في مفسدة ربما كان لأ

وهذا جار في جعل الأحكام نفسها بدء الشريعة الاسلامية، حيث إن النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( حينما جاء بها 

للأمة المعاصرة له إنما جاء بها تدريجاً وشيئاً فشيئاً، حيث عرف نفوس القوم وقابلية الاستعداد الذي عندهم وأنها لا 

 اء الأحكام إليها دفعة واحدة، فخشى فرارهم من التقبلّ لهذه الدعوة، لذا جاء بها تدريجاً.تتحمل إلق

وإذا جاز الأمر في نفس الجعل ففي تأخير البيان عن العمومات كذلك، إذ لعل بيان التخصيص مرادفاً للعموم مشتمل 

ك، كما ربما يكون في تأخيره عنه مصلحة على مفسدة في ذاك الوقت اطلع عليها المعصوم)عليه السلام( فلم يبين ذل

خفت على المكلفين ولكنها لم تخف على المعصوم نفسه، لذا أخر بيانه، فتأخير البيان عن وقت الحاجة في حد ذاته 



وإن كان أمراً قبيحاً وفيه اقتضاء للقبح إلا أنه بالفعل يكون فيه حسن اطلع عليه الشارع فأخره عن العموم، ويحتمل 

ى ما ببالي أن بعض الروايات تدل على أن هناك أحكاماً لم يبينها الشارع المقدس بل أخر بيانها إلى مجيء قوياً عل

 ، وهذا كاشف على أن بيان الأحكام إنما هو حسب المصالح والمفاسد كما عرفت.(1)ولي العصر )عجل الله فرجه(

زمن العمل بالعموم مخصصاً لذلك العام،  فالذي اتضح عن هذا أنه ليس هناك مانع من جعل الخاص المتأخر عن

وأنه لا يلزم من ذلك محذور تأخير البيان كما عرفت، وإذا فرضنا تجويز العقل الفصل والتأخير فلا يفرق فيه بعد 

 ذلك من الفصل القليل والكثير إذا كان ملاك الإمكان والاستحالة واحداً.

عنه قبل حضور وقت العمل بالخاص، ولا إشكال في الإلتزام  )الصورة الرابعة( أن يتقدم الخاص ويتأخر العام *

بالتخصيص وأن الخاص المتقدم يكون بياناً على التصرف في العام المتأخر، أما احتمال النسخ فأمر غير صحيح، إذ 

 صدوره

_______________________________ 

 

 .354، 338: 52( بحار الانوار 1)

 .1377/رجب/  22* ليلة الاربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     144   

من المولى الحكيم الملتفت لغو إذا كان بداعي البعث والتحريك، لأنه مع المعرفة بأمد الحكم وعدم التمكن على 

 امتثاله كيف يصح له نسخ ذلك الحكم الذي جعله، وهذا أمر واضح.

)الصورة الخامسة( أن يتقدم الخاص ويتأخر العام عنه بعد حضور وقت العمل بالخاص، ويدور الأمر بين أن يكون 

الخاص المتقدم بمقتضى استمراره مخصصاً لذلك العام المتأخر، أو يكون العام المتأخر ناسخاً لحكم الخاص المتقدم، 

الخاص، إذ بناءً على الإلتزام بالتخصيص تكون تلك الأفراد  وهذا له أثر مهم بالإضافة إلى الأفراد التي دل عليها

محكومة بحكم الخاص وخارجة عن حكم العام بمقتضى الجمع العرفي، ويكون العام شاملاً لما عدا أفراد الخاص من 

 .أول الأمر، أما بناءً على النسخ فالأفراد التي دل عليها الخاص تكون محكومة بحكم العام من الآن لا محالة



إلى تقديم التخصيص على النسخ باعتبار أن دلالة العموم على أفراده على  (1)ذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

الشمول إنما هي بالوضع، ودلالة التخصيص على استمرار الحكم إلى الأخير بمقدمات الحكمة، وهذه وإن اقتضت 

يص وشيوعه بلغت إلى حدّ قيل معه ما من عام إلا تقديم ما بالوضع على الإطلاق ولازمه النسخ، إلا أن كثرة التخص

 وقد خص، فكانت هذه الشهرة هي الموجبة لتقديم التخصيص على النسخ، فلابدّ من الإلتزام بالتخصيص دون النسخ.

وقد يقال: إنه لا ثمرة لهذا البحث فأي فائدة حاصلة من تعيين التخصيص أو النسخ، لأنا نقول: إذا فرضنا الخاص 

للعام فلا محالة يلزم العمل به في مورد الخاص، والعمل بالعام فيما عدا هذا المورد، وأما إذا فرضنا مخصصاً 

الخاص منسوخاً بالعام لزم العمل بالعام من حين وروده لانتهاء أمد الحكم الخاص بذلك، كما أنه في مورد دار أمر 

زمه القول بخروج الخاص عن العام من حين الخاص بين المخصصية والناسخية إذا بنينا على التخصيص كان لا

ورود العام، وإذا بنينا على النسخ كان لازمه دخوله في العام إلى حين ورود الدليل الخاص، وبعد وروده، ينتهي أمد 

 الحكم العمومي بوروده وهذه ثمرة مهمة جداً.

_______________________________ 

 

 .238( كفاية الأصول: 1)

  145           

تقديم التخصيص على النسخ بدليل أن ثبوت استمرار حكم الخاص لا يمكن أن يتكفله نفس  (1)وقد منع شيخنا الأستاذ

دليل الخاص، بل لا بد من الركون إلى دليل آخر، لأن الاستمرار موضوعه نفس ثبوت الحكم، فلابد وأن يكون 

ة متأخرة عنه، والدليل الذي يثبت ما هو في الرتبة مفروض الوجود حين الحكم عليه بالاستمرار فهو في مرتب

المتقدمة وهو نفس الحكم لا يتكفل إثبات ما هو في رتبة متأخرة وهو الاستمرار، فلابد من مراجعة دليل آخر وهو 

 منحصر في أمرين.

الاستصحاب حيث يشك في ارتفاع استمرار الحكم بعد ثبوته من أجل بيان العموم المتأخر، ولابد من الأخذ  الأول:

 بالمتيقن السابق.



، (2) ما ورد أن حلال محمد )صلى الله عليه وآله وسلم( حلال إلى يوم القيامة وحرامه حرام إلى يوم القيامة الثاني:

 قدسة مستمر إلى يوم القيامة.ومعناه أن كل حكم ثابت في الشريعة الم

وكلاهما مخدوشان، أما الاستصحاب فلا يقاوم العموم، لأنه أصل عملي والعموم أصل لفظي، والأصول اللفظية 

 حاكمة على الأصول العملية.

وأما الحديث المتقدم، فهو وارد في أصل أحكام الشريعة الإسلامية قبالاً للأحكام التي هي في شريعة موسى 

ليه السلام(، فإنها نسخت بشريعة محمد)صلى الله عليه وآله وسلم( فلم تكن باقية إلى يوم القيامة، وهذا وعيسى)ع

 بخلاف شريعة سيد المرسلين محمد)صلى الله عليه وآله وسلم( فأن أحكامه باقية إلى يوم القيامة.

ال في وجود نسخ بعض الأحكام لبعضها وليس النظر في هذه الجملة بقاء كل فرد من أفراد هذه الشريعة، فإنه لا إشك

في نفس الشريعة الإسلامية، وإنما النظر كما عرفت إلى أصل الشريعة المحمدية، وعلى هذا لا شاهد لنا فيه، وإذا 

 انتفى دليل الاستمرار كان العام متقدماً على دليل الخاص ولازمه النسخ.

 ويرد عليه، إن استمرار الحكم يستكشف بنحوين:

 أن يصرح باستمرار الحكم المعين، ومثل هذا لا يمكن استفادته من الأول:

_______________________________ 

 

 .399: 2( أجود التقريرات 1)

 .19 /58: 1( الكافي2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     146   

نفس الدليل الدال على الحكم كحرمة شرب الخمر، لأن الاستمرار فرع ثبوت الحكم ومتأخر عنه في الرتبة، والدليل 

 المتقدم لا يتكفل إثبات المتأخر.

بإطلاق نفس المتعلق، كما لو قال شرب الخمر حرام، فإن الشرب له أفراد عرضية وطولية ويستطيع أن  الثاني:

رين، ولما كان في مقام البيان ولم يبين قيداً من القيود، فلابدّ من الإطلاق، وأن جميع يمنع عن كل واحد من الأم



 أفراد الخمر في جميع الأزمنة محرمة، فالإطلاق أثبت الاستمرار المذكور.

إلا أن القاعدة التي ذكرها صاحب الكفاية )قدس سره( من قيام الشهرة على التخصيص لا تفيد إلا الظن، وليس ذلك 

جباً لأقوائية دليل التخصيص على النسخ، بل لابد من النظر إلى ما يستفيده العرف من الترجيح، وعليه فالواجب مو

هو الإلتزام بالنسخ دون التخصيص، إلا أن الإلتزام بالنسخ يكون في الموالي العرفيين الذين لا يعلمون الواقع وتكون 

م بالنسخ، وأما بالنسبة إلى الموالي الحقيقيين الذين نظروا إلى المصلحة من بيان العموم المتأخر من حينها فيلتز

الواقع ووقفوا على الحقيقة فشاهدوا ما كان وما يكون فالإلتزام بالنسخ غير ممكن، بل لا بد من التخصيص، لأن 

ن الخاص الأئمة)عليهم السلام( كلهم لسان ومنطق واحد فلا يعبرون إلا عن حكم واحد، فالعام المتأخر زماناً ع

المتقدم لا يكون بياناً من حين وروده، بل بيان من الابتداء، وأن مدلوله ثابت من أول الأمر، ولكن المصلحة قد 

اقتضت تأخيره، فلو فرضنا أن سائلاً سأل الإمام)عليه السلام( عن الصلاة التي صلاها مع النجس قبل شهر، 

 ن فصاعداً، بل هو حكم ثابت من أول الأمر.وأمره)عليه السلام( بالإعادة لا يكون حكمه من الآ

وعلى ما ببالي أن بعضاً من الروايات دلت على جواز نسبة الرواية التي تلقاها الراوي من الإمام الأول إلى الإمام 

 الذي بعده وبعده، لأن كل واحد منهم)عليه السلام( يودع ما عنده إلى الآخر.

ل بالخاص ثابت من أول الأمر وبحسب عالم الثبوت مقترنان، فلا محالة وعليه فالعام المتأخر بيانه عن زمن العم

يكون الخاص المتقدم مخصصاً له، فإن تأخر بيان العموم مع فرض ثبوته في الواقع من حين ورود الخاص، فلا 

حكم لا زمن يصيره ناسخاً، إذ لربما كان التأخير مشتملاً على المصلحة أو على مفسدة في التقديم، فالعبرة بزمن ال

 الصدور والوصول إلينا.

  147           

ويتضح الحال فيما لو أمر المولى عبده ببيع مزرعة له وبين له ذلك برسالة أرسلها له، وبعد مدة وصلت رسالة 

أخرى إلى العبد تمنعه من بيع كل ما يملكه حتى المزرعة التي أمر ببيعها سابقاً، وكان تاريخ الرسالة الثانية نفس 

د بينهما فقدّم وأخر، أفترى العبد في هذا المقام يلتزم بالنسخ ولا اليوم الذي حرر فيه الرسالة الأولى، وقد فرّق البري

يعتني بالبيان المتقدم، أم يلتزم بالتخصيص ههنا ويجعل البيان المتقدم مخصصاً للبيان المتأخر، إنه يتعينّ الثاني بلا 



 إشكال، وما نحن فيه كذلك.

 

 النسخ والبداء

 

خ والبداء، فنقول: النسخ في اللغة: بمعنى الإزالة والرفع، فيقال نسخت والمناسبة تدعو أن نتعرض للبحث عن النس *

الشمس الظل أي أزالته ورفعته، وفي الاصطلاح: عبارة عن رفع الحكم الثابت في الشريعة المقدسة لانتهاء أمده، 

 وهذا )تارة( يكون في مقام الفعلية، )وأخرى( في مقام الجعل والإنشاء.

الفعلية تكليفياً أم وضعياً، ونسخه عن مرحلة التنجيز، فإنما يتحقق حيث يرتفع شرط أو جزء  أما رفع الحكم في مقام

من ذلك الموضوع الذي جعل الحكم عليه، أو فقل يرتفع الموضوع نفسه، أما مع بقائه والمحافظة عليه فالرفع لا 

دم موضوع الأول، أو وجوب يتحقق أصلاً، مثلاً وجوب صلاتي الظهر والعصر يرتفع بدخول الغروب حيث يتق

الصوم حيث يرتفع شهر رمضان، أو صلاة الصبح حيث تطلع الشمس، أو الطهارة حيث يحصل الحدث، أو الإنفاق 

 على الزوجة حيث تبين منه، وأمثال ذلك مما كان الحكم مرتفعاً في مقام الفعلية لارتفاع نفس موضوعه.

القضايا الحقيقية موضوعه فرض الوجود من دون دخل للوجود  وأما رفعه في مقام الجعل والإنشاء، فالحكم في

 الخارجي في نفس الجعل والإنشاء، وإذا

_______________________________ 

 

، وقد تعطلت الدراسة ضمن المدة الفائتة تجديدا لذكرى وفاة الإمام موسى بن جعفر)ع(، 1377/رجب/  28* ليلة الثلاثاء 

 وللمبعث النبوي.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     148   



 فرض وجود الموضوع فقد تم موضوع الحكم، فكيف يرتفع بعد ذلك وينسخ من قبل المولى الحكيم.

والنسخ في مقام الجعل هو الذي وقع النزاع فيه بين المسلمين وسائر الملل الأخرى، فادعى اليهود محاليته، ومن 

 باقية إلى الأبد وغير منسوخة بشريعة أخرى. أجله قالوا أن شريعة موسى)عليه السلام(

وربما يتوهم أن المنشأ لهذه الشبهة هي أن الأحكام الشرعية لما كانت تابعة للمصالح والمفاسد التي من أجلها جعل 

الشارع المقدس الأحكام على تلك المواضيع، ولولاها لما كان له داعي إلى الجعل، فالرفع بعد الجعل إما أن يكون 

الالتفات من المولى ولازمه الجهل عليه تبارك وتعالى، وإما لأجل الالتفات إلى بقاء المصلحة ولكنه يرفع الحكم  لعدم

 بلا سبب، وهو موجب للإخلال بالحكمة، وكلاهما محالان عليه تبارك وتعالى.

ثم بعد ذلك نسخه، فإن توضيح ذلك: إن الشارع المقدس بعد أن جعل الحكم على الموضوع تبعاً للمصلحة أو المفسدة 

كان الحكم خالياً عن اقتضاء الاستمرار في المصلحة أو المفسدة، ولكن الشارع غفل عن هذه الناحية ولم يلتفت إليها 

فجعل الحكم على إطلاقه دون أن يقيده بوقت خاص، كما يتحقق ذلك لدى الموالي العرفيين فيتخيلون أن المصلحة أو 

حكم مطلقاً ثم ينسخونه، فذلك محال على الشارع الحكيم، لأن لازمه الجهل بالحقائق المفسدة مستمرة فيجعلون ال

 والواقعيات وهو منزه عن ذلك.

وإن كان الحكم فيه اقتضاء الاستمرار والبقاء إلى الأخير بمقتضى مصلحته أو مفسدته، ولكن الشارع نسخه في 

عن ذلك علواً كبيراً، وللزوم هذين المحذورين من النسخ  الأثناء، فهذا موجب للإخلال بحكمته وعدالته تعالى الله

 اقتضى أن يكون محالاً، هذه هي الشبهة التي جاء بها القوم.

 والجواب عن ذلك:

 أولاً: بأن النسخ موجود في نفس الشريعة الموسوية وأن التوراة تصرح به.

صله: أن الفعل الواحد بالإضافة إلى خصوصياته نقول إن النسخ لا مانع منه بالمعنى الذي نبينه الآن، وحا وثانياً:

 ربما يكون إلى بعضها واجداً للمصلحة

  149           



وبالإضافة إلى البعض الآخر غير واجدٍ لها، فالصلاة إلى القبلة فيها مصلحة وإلى غير القبلة ليست كذلك، والإنفاق 

على العبد والولد واجد للمصلحة دون العم وباقي الأرحام، وهكذا سائر الأمور إذا لوحظت باعتبار خصوصياتها 

ة وبالإضافة إلى البعض الآخر ليس كذلك، كما أن السبت وملابساتها، فبالإضافة إلى بعضها مشتملة على المصلح

عيد عند اليهود ومحرم فيه صيد الأسماك لاشتماله على المصلحة، أما غير السبت فليس كذلك، وإذا كان الفعل 

يختلف بلحاظ خصوصياته فكذلك يختلف بحسب أوقاته الزمانية، فصلاة الصبح ما بين الطلوعين فيها مصلحة وما 

الشمس تفقد المصلحة، وهكذا الصوم بالإضافة إلى رمضان وشوال، وإذا كان بحسب الزمان يختلف كما  بعد طلوع

عرفت فلا يفرق على هذا بين طول الزمان وقصره، فربما يكون واجداً للمصلحة إلى مائة عام أو خمسمائة بينما 

 يفقده إذا زاد عليه.

قته ليس رفعاً للحكم بعد تحققه واقتضائه بحسب مصلحته إلى وإذ قد عرفت هذا، فالنسخ من هذا القبيل، فإن حقي

الأخير، وإنما هو نسخ صوري يكشف عن أمد الحكم واستمراره إلى هذا المقدار بحيث لو زاد على المدة المذكورة 

لخلا عن المصلحة، فكان بحسب الحقيقة مرآة يكشف لنا قصر زمن الحكم وطوله، فهو ليس بنسخ حقيقي بل مجرد 

 لاح كالتخصيص، فإنه يكشف عن عدم إرادة للمولى نحو الأفراد الخارجية من أول الأمر.اصط

نعم هو نسخ ظاهري، لأن الحكم بحسب جعله وإطلاقه يستظهر منه البقاء إلى الأخير، كما أن العموم قبل 

ما يذهب الوهم  التخصيص بمقتضى إرادته الإستعمالية يكون ظاهراً في الحكم على جميع الأفراد، ولكن سرعان

 وينكشف لنا الواقع فيظهر لنا أمد الحكم بحسب زمانه وأفراده.

إذاً فالنسخ إنما هو بهذا المعنى كاشف عن أمد الحكم حسب مصلحته، وليس معناه الرفع كما عرفت، فالشبهة 

 موهومة.

حققها في نفس الجعل، فالجواب هذا كله بناءً على تبعية الأحكام للمصالح والمفاسد في المتعلقات، وأما بناء على ت

 عن ذلك أوضح، لأن جعل الحكم بعد أن اشتمل على المصلحة بلا

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     150   



نظر إلى المتعلق، فرفع ذلك الحكم أيضاً مشتمل على المصلحة ولا مانع من رفع اليد عن المصلحة الأولى للمصلحة 

الثانية، وهذا واضح، إذاً فالنسخ في الشريعة المقدسة بهذا المعنى ممكن، بل واقع كما في القبلة حيث أمر النبي)صلى 

ى بيت المقدس، ثم بعد ذلك حوّل إلى الكعبة المقدسة، فكان من يؤدي الله عليه وآله وسلم( في بدء الأمر بالتوجه إل

صلاته إلى بيت المقدس تكون باطلة، وما هو إلا لأن الفعل الأولي الذي اشتمل على مصلحة دعت المولى إلى الأمر 

هذا تمام الكلام في به كان مدة اشتماله على تلك المصلحة إلى هذا المقدار، وأما ما زاد عليه ففيه مفسدة كما عرفت، 

 النسخ.

 البداء

والبداء في التكوينيات أمر ممكن، وقد وقع الخلاف بيننا وبين اليهود والنصارى في هذا الأمر، بينما ذهبت العامة  *

إلى استحالته للزوم الجهل عليه تبارك وتعالى، وقد نسبوا إلى الشيعة القول بتجويز الجهل عليه تعالى نظراً إلى ما 

 به من البداء المستوجب للجهل بنظرهم. يلتزمون

والمحذور من الإلتزام بالبداء هو أن معنى البداء بحسب ظاهره الظهور بعد الخفا، ولازمه الجهل عليه تبارك 

وتعالى وتخلف المعلوم عن علمه، لأن ما جرى عليه قلم التقدير كائن لا محالة في ظرفه، فإذا بدى لله شيء بعد ذلك 

ر به، فلازمه تجويز الجهل عليه وعدم المعرفة بالحقائق مع إنه عالم بما كان ويكون وما هو كائن، وتخلفّ ما أخب

 ولازمه أيضاً أن يتخلف المعلوم عن علمه لأنه أخبر بكذا ولم يقع، وهو محال.

سبحانه وتعالى  والظاهر أنه لا محذور من الإلتزام بالبداء من دون أن يكون في البين مانع من قبوله، فنقول: أن لله

علماً أزلياً قد تعلق بجميع الموجودات الخارجية على ما هي عليها ويسمى بالتقدير، )تارة(، وبالقضاء أخرى، وهذا 

العلم لا يستلزم سلب قدرته تعالى عن أفعاله الخارجية كما زعمه اليهود وكما حكاه سبحانه وتعالى في كتابه المجيد 

 .(1) مغلولة إلخ() )وقالت اليهود يد اللهبقوله:

_______________________________ 



 

 .1378/رجب/  29* ليلة الأربعاء 

 .64: 5( سورة المائدة 1)

  151           

وقد جاء في التفسير أن اليهود لا يريدون ظاهر الآية الشريفة من جهة الغل والسلاسل، بل أرادوا سلب قدرته عن 

 أفعاله الخارجية من جهة أن ما جرى عليه قلم التقدير كائن في محله لا محالة.

تأثير وتغيير في ذلك والصحيح خلاف ما زعموه؛ لأن العلم عبارة عن الانكشاف وهو تابع للمنكشف، وليس للعلم 

المنكشف، بل مهمته الكشف عما هو واقع، إذ لو كان له تأثير في مرحلة المنكشف للزم أن يلتزم بخروج أفعال العباد 

عن تحت اختيارهم وإرادتهم، فإنه سبحانه وتعالى كما علم بأفعال نفسه علم بأفعال عباده أيضاً، كما أشار إلى ذلك 

 ته.عمر الخيام في بعض رباعيا

وحاصله أن شربي للخمرة معلوم لله تعالى فلو لم ارتكب الشرب للزم انقلاب ما علمه الله تعالى جهلاً، إلا أن 

الجواب عما جاء به الخيام واضح كما تقدم، فإن العلم تابع للمنكشف، والمنكشف لما كان عبارة عن شرب العبد 

ا الأمر الخارجي لا يكون مؤثراً فيه ولا يوجب تبديله للخمرة بحسب اختياره وإرادته، فتعلقّ علمه تعالى بهذ

وتغييره، وإذا انتفى ما قاله اليهود ولم يكن علمه تعالى موجباً لصدور أفعاله جبراً عليه، فيمكن أن يتخلف عنه في 

 بعض الأحيان كما عرفت، كان الإلتزام بالبداء ممكناً.

 وتوضيح ذلك: أن لله سبحانه وتعالى علوماً ثلاثة.

هو العلم المخزون الذي استأثره لنفسه ولم يطُلٍعُ عليه أحداً من الغير ولم يبينه لكل أحد، ويسمى بالعلم  الأول:

المخزون المكنون، وهذا العلم ملازم لمعلومه من دون تخلفّ بينهما، وهو المسمى بالقضاء المحتوم الذي لا يتغير 

البداء، )فهذا علم ادخر فيه كل ماكان وما يكون وما يتبدل وما ولا يتبدل، ويكون منه البداء دون أن يكون فيه 

 يتغير(.



وهو العلم الذي أخبر الله سبحانه وتعالى أنبيائه وأوصيائه وأطلعهم على الحقيقة التي لا تتغير، بل كانت على  الثاني:

 (1) نحو البت والجزم، كقصة أبي لهب

_______________________________ 

 

 .852: 10( سورة المسد، مجمع البيان 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     152   

في النار وأنه يموت على كفره، وهو لا يعقل فيه البداء، كما أن معلومه لا ينفك عن علمه، فكل ما أخبر به أنبياءه 

بهذا النحو يقع من دون ترديد، وفي بعض الأخبار أن الله لا يكذب أوليائه مما أخبرهم به فهو كائن لا محالة، وهذا 

 ا سبق فهو أن الأول يكون منشأ للبداء بخلاف الثاني.هو معنى الجزم والبت، أما الفرق بينه وبين م

هو العلم الذي يخبر به أنبيائه وأوصيائه على نحو التعليق بالمشيئة والإرادة، وهذا القسم يكون فيه البداء وقد  الثالث:

، من (1)لم(ورد في بعض الأخبار عن كل واحد من الأئمة)عليهم السلام( مسنداً إلى الرسول)صلى الله عليه وآله وس

)يمحوا الله ما  أنه لولا آية في كتاب الله لأخبرتكم بما كان وما يكون وما هو كائن إلى يوم القيامة، فقيل ما هذه فقال:

، وبما أنه معلق على المشيئة فلا يعلم به أحد، فإن الممكن يستحيل إحاطته بخالقه (2)يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب(

يشأ، فعدم وقوع الفعل خارجاً لا يستلزم كذب ما قاله الأئمة)عليهم السلام(، لأن إخبارهم كان  فلا يعلم أنه أشائه أم لم

معلقاً على مشيئة الله، فإن النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( يعلم بأنه واقع في ظرفه لو اقتضت المشيئة، والقضية 

لخارجي، وهذا هو المسمى بعالم المحو الشرطية تصدق بصدق الملازمة بين الطرفين بلا توقف على الوجود ا

والإثبات، كما أنه لا يستلزم جهل الله سبحانه وتعالى، لأنه كان عالماً بأنه شاء أو لم يشأ، فالإلتزام بالبداء بهذا 

حين  (3)المعنى ليس فيه محذور، بل واقع في حق الأئمة)عليهم السلام( كما نقل عن أمير المؤمنين)عليه السلام(

أخبر بوقوع الرخاء بعد سبعين سنة وبعد الشدة، فقال السائل )هذا حتم يا أمير المؤمنين، فأجابه)عليه  موته أنه

 السلام( بأنه يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب( وفي الخارج لم يقع الرخاء.



والتضرع والابتهال إلى الله سبحانه فالإلتزام بالبداء بهذا المعنى مما لا محيص عنه، فإنه لولا البداء فما معنى الدعاء 

 وتعالى، وليس هذه الأمور إلا من أجل أنها توجب التغيير والتبديل فيما قدره الله تعالى، وهذا المعنى قد ورد بطريق

_______________________________ 

 

 1288 /353، قرب الاسناد: 59 /215: 2، تفسير العباسي 138 /610: 1( الاحتجاج 1)

 .39: 12ورة الرعد ( س2)

 .32 /223: 42( بحار الأنوار 3)

  153           

أن الدعاء يدفع القضاء والصدقة تدفع البلاء، وليس هذا إلا الذي ذكرناه من  (1)العامة أيضاً، ففي صحيح البخاري

 البداء.

وملخص الكلام، أن البداء بمعنى جهله تعالى أولاً ثم علمه بالشيء وظهوره له أمر لم يقل به أحد من الشيعة فيما 

نعلم، فضلاً عن أن يكون مذهبهم هذا، وأما البداء بالمعنى المذكور فمما لا محيص من الإلتزام به كما قدمنا، ولا 

مه من جهة أن ما جرى عليه قلم التقدير كائن في ظرفه لا محالة، يستلزم الجهل عليه تعالى أو تخلف المعلوم عن عل

 لأن معلومه ومنكشفه نحو خاص وهو هذه التبدلات والتغيرات ولا دخل للعلم في مقام التأثير.

نه نعم البداء بهذا المعنى هو الإبداء، وإنما عبّر عن الإبداء بالبداء للمشاكلة والمشابهة، فإنه من غيره تعالى بداء وم

 إبداء.

 

 المطلق والمقيد

 

 والمطلق في اللغة: هو المرسل الذي ليس بمقيد، فيقال الفرس مطلق العنان، أي مرسل. *

وفي الاصطلاح: كل لفظ دل على الإرسال ولم يكن فيه تضييق فهو مطلق، ويقابله المقيد، وهو المشتمل على 



 غوي.التضييق والتقييد، فليس للاصطلاح معنى يغاير المعنى الل

 وقد وقع الخلاف بين القوم في أمور، أنها مطلقة أو ليست مطلقة، منها:

أسم الجنس: والمراد منه الأعم من الذاتي والعرضي، والأمر الانتزاعي والإعتباري، وقبل البحث عنه لا بد من بيان 

 ع أمور خارجةمقدمة، فنقول: الطبيعة، )تارة( تلاحظ من حيث هي ذاتاً بلا نظر إلى لحاظها مقترنة م

_______________________________ 

 

 .173: 9( إرشاد الساري في شرح صحيح البخاري 1)

 .1377/شعبان/  3* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     154   

عن مقام الذات، وهذه هي الماهية المهملة التي لا يصح حمل شيء عليها سوى الذات والذاتي، فيقال: الإنسان حيوان 

 ناطق، أو حيوان، أو ناطق، وما شابهه من الجنس والفصل، فإن الماهية من حيث هي ليست إلا هي.

الخارجية وإلى أمور هي خارجة عن )وأخرى( تلاحظ الطبيعة والماهية بالإضافة إلى خصوصية من الخصوصيات 

 مقام ذاتها، وبهذا اللحاظ تنقسم إلى أقسام ثلاثة:

أن تلاحظ الماهية مقترنة مع شيء خارج عن مقام ذاتها، وذلك الشيء هو خصوصية التجرد عن كل  القسم الأول:

بمعنى عدم  شيء بمعنى أنها ملحوظة مع تجردها عن كل خصوصية من الخصوصيات الخارجية اللاحقة لها،

الصدق على ما هو الموجود في الخارج، لأن الماهية بهذا اللحاظ موطنها الذهن وهي الكلي العقلي، وهذه الماهية 

هي الماهية المجردة المسماة بالماهية بشرط لا، ولا يحمل عليها ما هو الموجود خارجاً، لأن كل ما هو في الخارج 

المعقولات الثانوية، فيقال: الإنسان نوع، والحيوان جنس، والناطق  مقترن بخصوصية ما، وإنما المحمول عليها

 فصل.

ملاحظة الماهية مقترنة مع شيء خارج عن مقام ذاتها، ذلك الشيء هو خصوصية من الخصوصيات،  القسم الثاني:

لك فتكون الماهية بالإضافة إلى تلك الخصوصية مقيدة بها لا محالة، ولا تصدق الماهية على غير مورد ت



الخصوصية، من دون فرق بين أن تكون تلك الخصوصية خصوصية وجودية مثل اشتراط الصلاة إلى القبلة، فإنها 

 من الخصوصيات الوجودية.

أو خصوصية عدمية مثل اشتراط الصلاة بأن لا تكون مع لباس لا يؤكل لحمه، غاية الأمر الأصوليون عبروا عن 

الماهية بشرط شيء، وعن الملحوظ فيها قيد عدمي بالماهية بشرط لا، إلا أن تلك الماهية الملحوظ فيها قيد وجودي ب

هذه التفرقة بنظر الفلاسفة ليست صحيحة، فإنهم يعبرون عن الماهية الملحوظ فيها خصوصية من الخصوصيات 

 ماهية بشرط شيء.

إحدى الخصوصيتين وعدم  أن تلاحظ الطبيعة مقترنة بما هو خارج عن مقام ذاتها وهو عدم لحاظ القسم الثالث:

 دخل كل منهما، بمعنى أن لحاظ الطبيعة

  155           

كان لا بالإضافة إلى خصوصية تجردها عن كل شيء، ولا بالإضافة إلى اقترانها مع خصوصية من الخصوصيات 

الخارجية، بل كانت الطبيعة ملحوظة مع عدم دخل واحد من هاتين الخصوصيتين، فإن الصدق على ما في الخارج 

اعتبر فيها رفض القيود كما هو معنى  وسرايتها نحو الأفراد ملحوظ فيها، فهي الطبيعة المطلقة المرسلة الذي

الإطلاق، وتسمى بالماهية اللا بشرط القسمي، وقد عرفت أن الماهية بهذا اللحاظ قابلة للصدق على الأفراد الخارجية 

 المقترنة معها خصوصية ما.

بشرط المقسمي قد  وبهذا ظهر الفرق بين الطبيعة اللا بشرط القسمي والطبيعة اللا بشرط المقسمي، فإن الطبيعة اللا

 لوحظت الماهية فيها لا بشرط بالإضافة إلى خصوصيات الأقسام الثلاثة التي عرفتها.

وأما الطبيعة اللا بشرط القسمي فهي الملحوظ فيها الانطباق والسراية بالإضافة إلى الخصوصيات التي هي خارجة 

 عن مقام ذاتها اللاحقة لأفرادها.

للا بشرط المقسمي نسبة الفرد إلى الكلي؛ لأن الثاني هو الصالح لهذه الانقسامات، فنسبة اللا بشرط القسمي إلى ا

وهكذا ظهر الفرق بين الماهية لا بشرط قسمي والماهية بشرط لا الملحوظ فيها قيد التجرد، فإن الثانية لوحظ فيها قيد 

 التجرد وعدم الصدق على ما في الخارج.



ل التجرد أو التقييد بخصوصية ما، والحاصل أن نسبة اللا بشرط المقسمي بخلاف الأولى فالملحوظ فيها عدم دخو

إلى هذه الثلاثة نسبة الكلمة المفردة إلى الاسم والفعل والحرف، فالكلمة إن أعتبر فيها الاستقلالية بنفسها فهي اسم، 

فعلاً، ونسبة كل واحد إليها نسبة  وإن أعتبر عدم الاستقلالية بنفسها كانت حرفاً، وإن لم يعتبر فيها هذا ولا ذاك كانت

 .(1)الفرد إلى الكلي، وهذا واضح

 والذي تلخص مما تقدم أن الطبيعة، إما أن يقتصر النظر واللحاظ على ذاتها *

_______________________________ 

 

 ( ونظراً إلى مكانة هذه الليلة فقد ارتأى الأستاذ)دام ظله( الاقتصار على هذا المقدار.1)

 .1377شعبان/  4* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     156   

ونفسها بالخصوص من دون لحاظ اقترانها مع أمر خارج عنها، فهذه هي الطبيعة المهملة والتي لا يحمل عليها إلا 

 الذات والذاتي.

وإما أن لا يقصر النظر على ذاتها بل تلاحظ بالإضافة إلى أمر خارج عن مقام ذاتها، وهذه على أقسام ثلاثة: )تارة( 

يكون الملحوظ مع الطبيعة قيد التجرد وعدم الصدق على ما في الخارج، فهذه هي الماهية بشرط لا، ولا يحمل عليها 

وصية من الخصوصيات الخارجية فلا تصدق على غير مورد إلا المعقولات الثانوية، )وأخرى( يلاحظ معها خص

تلك الخصوصيات، وتسمى بالطبيعة بشرط شيء، بلا فرق بين أن يكون ذلك القيد وجودياً أو عدمياً، وإن اختلف في 

 نظر الأصوليين.

أو  وثالثة: تلاحظ مع قيد الإرسال والسراية في كل فرد من ناحية الحكم بلا نظر إلى خصوصيات التجرد،

الخصوصية الخارجية المشخصة للفردية، وبهذا اللحاظ تسمى الطبيعة اللا بشرط القسمي، والطبيعة المطلقة، أما 

 نسبة الثلاثة إلى اللا بشرط المقسمي فكنسبه الفرد إلى الكلي.

 وبعد بيان التقسيمات المذكورة، يقع البحث في جهتين.



 فيما وضع له اسم الجنس. الجهة الأول:

 فيما هو الكلي الطبيعي من الأقسام المذكورة. الثانية:الجهة 

فلا إشكال أن أسماء الأجناس وضعت للطبيعة المعبر عنها اللا بشرط المقسمي، وهي الماهية  الجهة الأولى:

 الجامعة بين الأقسام الأربعة.

ع أقسامها المذكورة، بلا عناية والذي يدلنا على ما ندعية ما نراه بالوجدان من صحة استعمال اللفظ في الماهية بجمي

وتجريد في البين، فيقال: الإنسان نوع، وقد لوحظت الطبيعة مقترنة مع قيد التجرد وعدم الانطباق على ما في 

 الخارج، وهو قيد خارج عن مقام الذات.

 وكذا يقال الإنسان حيوان ناطق، أو حيوان.. وقد لوحظت الطبيعة مقتصرة على ذاتها.

 اللفظ في الماهية التي اقترنت معها خصوصية خارجية، وهي وأيضاً يستعمل

  157           

الِحَاتِ(الطبيعة بشرط شيء كما قي قوله تعالى: ، فإن المراد (1))إنَِّ الِأنْسَانَ لفَِي خُسْرٍ * إلِاَّ الَّذِينَ آمَنوُا وَعَمِلوُا الصَّ

من الإنسان ليس جميع الماهية، بل حصة خاصة منها؛ وهي ما عدا الأنبياء)عليهم السلام(، وأيضاً يستعمل اللفظ في 

)إِنَّا الماهية التي أقترن معها قيد الإرسال ورفض القيود وهي التي تنطبق على الأفراد الخارجية مثل قوله تعالى:

ا شَ  ا كَفوُراً(هَدَيْنَاهُ السَّبيِلَ إمَِّ  فقد استعمل اللفظ في الماهية السارية في جميع الأفراد. (2)اكِراً وَإِمَّ

وفي جميع هذه الصور التي استعمل اللفظ لم يكن في البين عناية وتكلف، ولو كان اسم جنس موضوعاً لأحد الأقسام 

 احد منها.المذكورة لامتنع صدقه على قسم آخر لا محالة لتغاير ما هو الملحوظ في كل و

 في وجود الكلي الطبيعي وعدمه

في وجود الكلي الطبيعي وعدمه الذي صار معرضاً للآراء، فقد ذهب شيخنا الأستاذ )قدس  الجهة الثانية:

إلى أن الكلي الطبيعي عبارة عن الطبيعة اللا بشرط القسمي، لأن الكلي الطبيعي الذي ينطبق على ما في  (3)سره(

 الطبيعة إللا بشرط القسمي، إذ المعتبر فيها كما عرفت رفض القيود وسراية الحكم إلى الوجود الخارجي ليس إلا

 جميع الأفراد، والكلي الطبيعي بهذا المعنى لا ينطبق على بقية الأقسام.



وهكذا لا يكون الكلي الطبيعي نفس الطبيعة اللا بشرط المقسمي، لأن من جملة مصاديق الطبيعة اللا بشرط المقسمي 

بيعة بشرط لا، وهي التي لوحظت مقترنة معها قيد التجرد، والطبيعة بشرط لا يستحيل انطباقها على ما في الط

 الخارج، والجامع بين الممكن والمستحيل لا يكون منطبقاً على ما في الخارج قطعاً.

اللا بشرط المقسمي ما  والجواب عن ذلك: أن الكلي الطبيعي إنما هو نفس الطبيعة اللا بشرط المقسمي، لأن الطبيعة

 كانت منطبقة بالفعل على الموجود

_______________________________ 

 

 .2: 103( سورة العصر 1)

 .3: 76( سورة الإنسان 2)

 .421: 2( أجود التقريرات 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     158   

الخارجي وسارية فعلاً في جميع الأفراد، والكلي الطبيعي هو الذي يمكن أن ينطبق على الأفراد الخارجية والذي فيه 

صلاحية الصدق بالقوة والإمكان، لا الانطباق الفعلي، وما كان فيه صلاحية الانطباق ليس إلا الطبيعة اللا بشرط 

ثلاثة، بل الرابعة التي كان اللحاظ مقتصراً على ذاتها المقسمي الذي هو جامع بين هذه الصور المعلومة ال

بالخصوص، فإن إمكانية صدق ذلك الجامع على الأفراد الخارجية لا ينافي استحالة صدق بعض المصاديق عليها، 

لأن إمكانية الصدق تحصل ولو بصدق بعض المصاديق، فكان الكلي الطبيعي هو الجامع بين الماهية التي لوحظت 

ات الأربعة دون الطبيعة اللا بشرط القسمي، ولا خصوص الطبيعة اللا بشرط المقسمي الجامع للأقسام بالملاحظ

الثلاثة كما ذهب إليه المشهور، إذاً فالأولى تسمية ذلك الجامع بالطبيعة المهملة خير من تسمية الطبيعة المنظور فيها 

 ذاتها فقط.

ة من أن الماهية بقيد الإرسال التي هي اللا بشرط المقسمي لا يمكن فبناءً على هذا لا وجه لما أشكله صاحب الكفاي

 أن تنطبق على ما في الخارج، لأن زيداً المنطبق عليه الإنسان إنما هو لأجل كونه إنساناً لا لأجل أنه إنسان مرسل.



لإرسال لازمها، ولكن الجواب واضح: لأن الإرسال الذي فرض ليس إلا عبارة عن الماهية مع رفض القيود، فكان ا

فإن الماهية التي اعتبر فيها عدم اقترانها مع قيد التجرد وعدم الصدق، وأيضاً اعتبر فيها عدم الاقتران بالإضافة إلى 

بعض الخصوصيات الخارجية، بل اعتبر فيها رفض كل قيد من القيود لا يكون لازمها إلا الإرسال، وعليه 

 .فالإرسال ليس قيداً معتبراً في الماهية

 علم الجنس

وقد ذهب المشهور إلى أن العلم الجنسي كأسامة للأسد يختلف عن اسم الجنس ويفترق عنه، فاسم الجنس وضع  *

 للماهية من حيث هي هي المعراة عن كل

_______________________________ 

 

 .1377/شعبان/  5* ليلة الاثنين 

  159           

خصوصية حتى لحاظ ذاتها كما عرفت، والعلم الجنسي وضع للماهية التي لها تعين في الذهن أي المعينة في 

خصوص الذهن، دون أن يوضع للطبيعة من حيث هي، ولأجل أن العلم الجنسي موضوع للماهية التي لها تعين 

 نكرة الواقعة بعده حال( وما شاكل ذلك.ذهني نجد القوم يعاملونه معاملة المعرفة نظراً إلى الوجود الذهني، )فال

لا يوافق على التفرقة المذكورة، بل جعل العلم الجنسي واسم الجنس شيئاً واحداً،  (1)وصاحب الكفاية )قدس سره(

والموضوع له في كل واحد منهما عين الآخر، وهو الماهية من حيث هي، غايته في مقام الإستعمال يختلف، فأعلام 

 عاملة المعرفة دون أسماء الأجناس.الأجناس تعامل م

وقد أقام البرهان على ذلك، وحاصله: أن العلم الجنسي لو كان موضوعاً للماهية المتعينة في الذهن لما صح صدقه 

على الأفراد الخارجية، باعتبار أن موطنه ووعائه الذهن، فكيف يصح انطباقه على الأفراد الخارجية، ونحن 

الأفراد الخارجية، فالإلتزام بتجرده حين الحمل عن معناه الموضوع له غير صحيح، إذ بالوجدان نجده يحمل على 



 ليس هناك عناية وتكلفّ حين الحمل على الخارجيات.

وأيضاً: لو كان حين الحمل مجرداً عن معناه للزم خلاف حكمة الوضع، فإن الواضع وإن لم يكن حكيماً لكنه ليس 

هو مناف للغرض الذي من أجله جعل اللفظ للمعنى، وقد عرفت أن الغرض من  بمجنون، فيستحيل عليه ارتكاب ما

الوضع إبراز المعنى بمقتضى تعهده بلفظ مخصوص، فلو كان حين الإستعمال يجرّد اللفظ عن المعنى الموضوع له 

 ويستعمله في آخر كان ذلك منافياً للحكمة، إذاً لا فرق بين العلم الجنسي واسم الجنس.

لته معاملة المعرفة، فلأن اللغة العربية طالما نجدها قد أثبتت أسماءً ليس فيها تأنيث حقيقي كاليد والعين وأما معام

والأذن والرقبة الخ، فكان علينا متابعة ما جاءت به اللغة العربية من التأنيثات السماعية اللفظية، وإذا قبلنا هذا المعنى 

 من

_______________________________ 

 

 .244كفاية الأصول:  (1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     160   

اللغة فلنتقبل منها المعرفة السماعية في مثل العلم الجنسي، ونقول إن تعريفه إنما هو سماعي من اللغة لا غير، وهو 

 تعريف لفظي وليس بقياسي.

فالذي تحصل من مجموع ما قلناه: أن صاحب الكفاية )قدس سره( لا يرى فرقاً بين العلم الجنسي واسم الجنس، وأن 

 كلا منهما موضوع للماهية المعراة عن كل خصوصية حتى لحاظ ذاتها.

في الماهية لا ومدعى صاحب الكفاية )قدس سره( مقبول، إلا أن في دليله خللاً واضحاً، فإن التعين الذهني لم يؤخذ *

 قيداً ولا تقيداً.

بيان ذلك: إن هناك من الأمور ما يعتبر دخالتها في الشيء قيداً وتقيداً كأجزاء الصلاة، فالركوع إذا لاحظته تجده قد 

اعتبر من حيث نفسه في الصلاة، وأنه مأمور بالأمر الضمني كسائر الأجزاء الآخر، وقد اعتبر أيضاً تقيده في 

قوعه قبل السجود وبعد القراءة، أما لو تخلّف عن ذلك فليس بمراد للمولى، فالركوع وسائر الأجزاء الصلاة بمعنى و



 معتبر في الصلاة قيداً وتقيداً.

وهناك من الأمور ما يكون تقيدها دخيلاً في الشيء دون أن يكون لقيدها أثر من الدخالة كشروط الصلاة، فالطهارة 

صلاة، بمعنى أن الركوع ليس مطلوباً على كل تقدير بل الأمر متعلق به في فرض والاستقبال تقيدهما معتبر في ال

إتيانه مستقبلاً إلى القبلة ومع الطهارة، فالتقيد بالشروط معتبر في الصلاة وإنه يجب على المكلف تحصيل هذا 

د اعتبر وقوع تلك الأجزاء المعنى، وأما نفس القبلة والاستقبال فليس لها الدخل في الصلاة، وبعبارة أخرى المولى ق

 مقيدة بالاستقبال، وهو معنى كون الشيء تقيده دخيلاً دون قيده.

إذا عرفت هذا، فنقول: إن التعين الذهني للماهية إن كان له الدخالة في الماهية قيداً وتقيداً أو تقيداً فقط كان ما قاله في 

خارجيات حسبما يصطلح عليه )قدس سره( من أن كل الكفاية صحيحاً، وإن ما هو موطنه الذهن كيف يصدق على ال

 شيء موطنه الذهن كلي عقلي.

_______________________________ 

 

 .1377/شعبان/  6* ليلة الثلاثاء 

  161           

وإن لم يكن له الدخالة بأي نحو من الأنحاء، بل اعتبر مشيراً إلى المعنى كالعنوان والمعنون من دون أن تكون 

 للإشارة دخل في المشار إليه، كان ذلك أجنبياً عن الوضع وكان الفرق منعدماً بينهما.

ألا ترى أن من قال أكرم أخا زيد  والصحيح هو ذلك، فإن التعين الذهني إنما اعتبر على نحو يشير إلى تلك الماهية،

أو جار عمرو، لم يكن المقصود إلا تلك الذات التي جعلت هذه الكلمات معرفة لها دون أن يكون للأخوة أو المجاورة 

دخل في مصلحة الإكرام، كما أن المولى لو قال لعبده ناولني الكتاب الخامس أو المجلد الأحمر أو صاحب النمرة 

كل ذلك، لم يكن غرضه إلا جعل هذه العناوين طريقاً يوصل المخاطب إلى المراد الواقعي، بحيث الفلانية أو ما شا

لو استطاع المولى أن يعرّف المخاطب حقيقة الشيء دون احتياجه إلى مثل هذه العناوين لفعل، والتعين الذهني 



راً إلى ما هو الموضوع له اللفظ لا كذلك، فإن اللفظ وضع للمعنى بما هو هو، غاية الأمر كان التعين الذهني مشي

 غير، وعليه فبحسب النتيجة موافقه ما يقوله صاحب الكفاية، إلا أن الدليل مختلف.

 المفرد المعرف باللام

ويستعمل المفرد المعرّف باللام في الجنس، والإستغراق، والعهد، وهو على أقسام ثلاثة، عهد ذكري، وعهد 

 ، وفي جميعها تكون معرفة بنظر القوم.(1)«ولقد أمرّ على اللئيم يسبني»خارجي، وعهد ذهني مثل 

إن كان موضوعاً لخصوص ما هو  أشكل على العهد الذهني بعين ما تقدم، بأن اللفظ (2)وصاحب الكفاية )قدس سره(

موطنه الذهن لاستحال صدقه على ما في الخارج لتغاير الوعائين، والإلتزام بأنه مجرد حين الحمل )فيه تعسف(، إذ 

 لم نشاهد عناية وتكلفاً في ذلك، مضافاً إلى منافاته للحكمة التي تدعو الواضع إلى الجعل، فهو معرفة في حكم النكرة.

 ره( وادعى أن الألف واللام في جميع الأقسام لا تكون معرفةبل ترقى )قدس س

_______________________________ 

 

 .239: 1( وعجزه "فمضيت ثمت قلت لا يعنيني"، وينسب البيت لرجل من نبي سلول. شرح الشافية 1)

 .245( كفاية الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     162   

ومعينة، وإنما التعيين يرجع إلى القرينة المنصوبة في الكلام، والمولى إن لم يقرن كلامه بإشارة وأمثالها تدل على 

حقيقة الأمر لم تكن الألف واللام معينة، ومتى اقترن الكلام بالقرينة كان التعين لها دونه ولا يكون وجود الألف 

لف واللام في مثل )رجل( فيه دلالة على الطبيعة وخصوصية العهد من واللام في الكلام إلا للتزيين، فإن مدخول الأ

ذكر أو خارج أو ذهن تتكفله القرينة الواضحة، والألف واللام حكمها تزيين الكلام كوجودها في الأعلام الشخصية، 

 مثل الحسن والحسين)عليه السلام( والفضل والعباس.

ف واللام وإن كان مدخوله يدل على نفس ذات الطبيعة كما يدل على ولا يخفى ما فيه، فإن المفرد المعرف بالأل *



ذلك نفس علم الجنس واسم الجنس، ولكن الألف واللام تشير إلى الشيء وتعلم الخصوصيات الراجعة إلى الشيء 

شارة إلى المشار إليه من القرائن الخارجية، كما علم من الإرتكاز العرفي، فإن أسماء الإشارة والضمائر وظيفتها الإ

 معنى من المعاني، وخصوصية المشار إليه بكلمة هذا تعينه القرائن الخارجية.

وبعبارة أخرى، الألف واللام تشير إلى ما يراد من مدخولها، فإن أريد الطبيعة بما هي هي كانت الألف واللام إشارة 

لى المعرف لجميع أفراد المدخول، كانت إليها، وإن أريد استغراق جميع أفراد الطبيعة بمعنى ثبوت الحكم المترتب ع

اللام إشارة إلى جميع الأفراد لا بوجه ترجع القضية إلى القضية الخارجية، بل تبقي على القضية الحقيقية، نعم هذه 

 الأمور تحتاج إلى قرينة خارجية.

القرائن الخارجية، فغير  وعليه فما ادعاه صاحب الكفاية من إنها لا تفيد إلا التزيين، وأن الخصوصيات مستفادة من

 تام كما عرفت.

نعم يتم حديثه )قدس سره( في خصوص العهد الذهني، فإن الظاهر من ذلك كما في مثل )ولقد أمرّ على اللئيم 

يسبني( أن الألف واللام ليس فيها تعين إلى شيء معهود ذهني ولا إلى الجنس، بل إلى لئيم واحد وإن كان فرضياً، 

 فهو

_______________________________ 

 

 .1377/شعبان/  7* ليلة الاربعاء 

  163           

بمنزلة النكرة وإنما جيء بها للتزيين، فحكم كلمة اللئيم مع الألف واللام حكم المجردة، وهي )لئيم(، سوى أن القوم 

اصطلحوا على ذلك لا غير، وأن الاسم المعرب لا يخلو من ألف ولام أو تنوين أو إضافة، ولعله إلى هذا أشار السيد 

 .(1)الرضي شارح الشافية

 الجمع المعرف باللام



والجمع المعرف بالألف واللام بناء على إفادته العموم والشمول كما هو مختار الأصوليين، إنما يدل على ذلك إما 

من جهة الألف واللام وحدها، أو المجموع من حيث المجموع من المدخول والأداة، فإن دلالته على الجمع وصلاحية 

 حدهما.الانطباق على الأفراد الخارجية لابد وأن يستند إلى أ

وربما قيل: بأن الألف واللام إنما تفيد التعيين، وحيث لا دليل على مقدار من التعيين فلابد من الأخذ بالمرتبة العالية، 

 وهي التي تكون نهاية الصدق والانطباق.

ك وبعبارة أخرى، إن الأداة وردت للتعيين، ولما كانت مراتب التعيين متعددة لا يمكن تعيين بعضها من بين تل

 المراتب، لأنه ترجيح بلا مرجح، فإن كل مرتبة داخلة فيما هو أعلى منها فلا بد من المصير إلى المرتبة العالية.

لم يرتض هذا القول، حيث يدعي أن الأمر لو عاد إلى ما هو المتيقن لكان  (2)ولكن صاحب الكفاية )قدس سره(

 ولزمنا اتباعه دون المرتبة العالية.اللازم علينا الرجوع إلى الأقل، لأن أقل الجمع ثلاثة 

وبعبارة أخرى: إن أقل الجمع وهو ثلاثة متعينة ومتيقنة، ومع تيقن هذه المرتبة لا تكون الألف واللام معينة للمرتبة 

 المستغرقة.

ولا يخفى ما فيه، فإن الأقل الذي فرضه صاحب الكفاية متيقن في مرحلة الإرادة، وأما صلاحية الانطباق على 

 فراد الخارجية فليس بمتيقن، مثلا نفس الثلاثة أمر متعين إلا أن انطباقه على الأفراد الخارجية ليس بمتعين حيثالأ

_______________________________ 

 

 .239: 3( شرح الشافية 1)

 .245( كفاية الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     164   

يصلح للانطباق على ثلاثة من الفقهاء والأدباء وغيرهم، أما الإستغراق فليس بمورد الانطباق بل هو متعين، ولا 

 مانع من أن تكون الألف واللام مشيرة إلى جميع الأفراد، وهي جهة الإستغراق.

 النكرة



 أن النكرة على قسمين: (1)ذكر صاحب الكفاية )قدس سره(*

 وضوعة للفرد المعين في الواقع المجهول لدى المخاطب مثل جاءني رجلٌ.ما كانت م القسم الأول:

ما كانت موضوعة للحصة الخاصة من الطبيعة المعتبر فيها قيد الوحدة الغير المعين على نحو تعدد  القسم الثاني:

لغير المعين من تنوين الدال والمدلول، مثل جئني برجلٍ، بحيث يكون مفاد اللفظ الطبيعة، وقد استفيدت الوحدة للفرد ا

التنكير، وبهذا المعنى يكون العنوان كلياً صادقاً على كثيرين، فيقال: جئني بدرهم أو درهمين ولا يقال جئني بالدرهم 

 أو الدرهمين، لأن الوحدة تقابل الاثنين ولا يقابل الاثنين جنس الدرهم.

د بين الأفراد أو الفرد الغير المعين، لأنها بهذا المعنى وبناء على هذا لا معنى للقول بأن النكرة موضوعة للفرد المرد

 لا واقع لها أصلاً، فإن الموجود خارجاً معين وهو هو وليس بمجرد هو أو ذاك.

وغير خفي، أن ما قاله صاحب الكفاية )قدس سره( في المعنى الثاني صحيح ومتين، ولكن لا على أن تكون النكرة 

الوحدة، بل النكرة مستعملة بعين ما استعمل فيه اسم الجنس من الطبيعة المعراة  موضوعة لحصة من الطبيعة مع قيد

عن كل شيء حتى لحاظ ذاتها، وإنما استفيدت الوحدة من دال آخر، وهو التنوين المسمى بتنوين التنكير الذي يدل 

مستعمل في كل واحد منهما على أنه معتبر فيه قيد الوحدة، فلا فرق بين النكرة واسم الجنس من هذه الجهة وأن ال

 نفس الطبيعة المهملة المعراة عن كل شيء، إلا أن دخول التنوين أفادنا الوحدة.

_______________________________ 

 

 ، وقد عطلت الدروس في ضمن المدة الفائتة تهيئة لزيارة النصف من شعبان.1377/شعبان/  18* ليلة الأحد 

 .246( كفاية الأصول: 1)

  165           

وأما ما أفاده )قدس سره( في المعنى الأول فغير صحيح، بل المستعمل فيه أيضاً نفس الطبيعة، غاية الأمر قد استفيد 

)وَجَاءَ مِنْ  التعيين من جهة دال آخر؛ وأما تعينه لدى المتكلم فلا ينافي استعماله في نفس الطبيعة، مثلاً قوله تعالى:

ليس المستعمل فيه إلا نفس الطبيعة، وهي صالحة للانطباق على كل ما يصدق عليه أنه  (1) أقَْصَى الْمَدِينةَِ رَجُلٌ(



رجل، وأما التنوين فقد دل على تمكن الاسم من حيث الحركات وهو المسمى بتنوين التمكن، لأن الاسم المعرب لابدّ 

ين، أو الإضافة، أو الألف واللام، فالنكرة في كلا المثالين والقسمين مستعملة في معنى من قبوله لأحد الثلاثة: التنو

 واحد وقد استفيدت الأمور الباقية من دوال أخر.

وقد ذهب المشهور، وسلطان العلماء )قدس سره( إلى أن النكرة موضوعة للطبيعة اللابشرط القسمي التي لوحظت 

 الأمر هو قيد الإرسال والشيوع فاستعمال ذلك في المقيد مجاز. مع أمر خارج عن مقام ذاتها، وذلك

والظاهر أنها موضوع للطبيعة اللا بشرط المقسمي المسماة بالطبيعة المهملة وهو الجامع بين الأقسام الثلاثة، بل 

كل حصة حتى الجامع للطبيعة التي قصر النظر على لحاظ ذاتها خاصة، والذي يدلنا على ذلك صحة استعمالها مع 

خاصة بلا عناية تجريد وتكلفّ حين الحمل، فلا يلزم المجازية بناء على هذا، لأن لحاظ القيود الآخر إنما هي بدوال 

 أخر مستفادة في المقام.

ثم على فرض أنها موضوعة للطبيعة بقيد الإرسال فتقييدها بعد ذلك لا يستلزم المجازية، لأن التصرف في الإرادة 

رادة الإستعمالية فعلى حالها بلا تصرف فيها، وقد عرفت في بحث العموم والخصوص أن التصرف الجدية، وأما الإ

 في الإرادة الجدية لا تستلزم المجازية.

ثم إن المحمول على اسم الجنس إن كان من المعقولات الثانوية فلا إشكال في حمل الموضوع على الطبيعة بشرط 

ي إلى الأفراد الخارجية، وأما لو كان المحمول غير المعقولات الثانوية مثل لا، مثل الإنسان نوع أو خاصة ولا يسر

 القيام والجلوس من الأمور الحقيقية، أو الوجوب وما شاكله من الأمور الإعتبارية

_______________________________ 

 

 .20: 36( سورة يس 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     166   

وغيرهما من الأمور الانتزاعية، فإن كان في البين قرينة تدل على أن المراد من الموضوع هو المقيد أو المطلق أخذ 

 بها، وإن فقدت فهل في البين قرينة عامة تدل على الإطلاق وأن المراد منها الطبيعة اللا بشرط المقسمي أو لا.



إنما البحث في القرينة العامة على الإطلاق، وقد رتب القوم  وليعلم أنه ليس هناك قرينة عامة تدل على التقييد،

مقدمات أمكنهم بواسطتها أن يستفيدوا الإطلاق من كلام المولى، وسميت هذه المقدمات )بمقدمات الحكمة(، لأنها 

ات تنافي الحكمة لو أراد المولى خلاف ما تثبته هذه المقدمات لإخلاله بجملة من شرائطها، ولهذا سميت بمقدم

 الحكمة.

 مقدمات الحكمة

المقدمة الأولى: أن يخلو كلام المولى عن كل قرينة تدل على تعيين حصة خاصة من الطبيعة في مقام يستطيع بيانها 

فيتركها طلباً للسراية والشمول، أما لو وجدت القرينة في الكلام مثل اسقني ماءً بارداً، فالتمسك بالإطلاق متعذر لا 

 تعذر عليه بيان القرينة لمانع وجد في الأثناء، ولم يتمكن من ذكرها، فالحمل على الإطلاق متعذر. محالة، كما أنه لو

وتوضيح ذلك: أن الإطلاق والتقييد، )تارة( يلاحظان في مقام الثبوت والواقع، )وأخرى( في مقام الإثبات والدلالة، 

تقابل التضاد لا العدم والملكة بحيث لو لم يمكن لحاظ أما لحاظ الإطلاق والتقييد في مرحلة الثبوت فالتقابل بينهما 

أحدهما كان ثبوت الآخر ضرورياً، لأن كل أحد إذا التفت إلى شيء وأراد أن يحكم عليه، فالأمر لا يخلو إما أن يقيد 

موضوع حكمه أو متعلقه بخصوصية من الخصوصيات، وإما أن يطلق ذلك فيلاحظ عدم دخالة شيء من تلك 

في الموضوع أو المتعلق، ولا يتصور الإهمال في حقه والانفكاك واقعاً عن أحد هذين، فإذا امتنع الخصوصيات 

 عليه لحاظ القيد، فالإطلاق لابد منه ثبوتاً وأنه يستحيل ارتفاع الأمرين.

 حيث جوّز الإهمال في مقام الثبوت، نظراً  (1)خلافاً لشيخنا الأستاذ )قدس سره(

_______________________________ 

 

 .418: 2( أجود التقريرات 1)

  167           



إلى أن التقابل بينهما في هذه المرحلة تقابل العدم والملكة، فحيث لا يمكن التقييد في مورد لا يمكن الإطلاق أيضاً، 

 لعدم قابلية المحل لذلك.

)وبعبارة أخرى(، إن تقابل العدم والملكة يشترط فيه قابلية المحل، فلا يقال للحائط أعمى لأن العمى في مورد 

يحصل عما من شأنه البصر، والإطلاق يمكن حيث يمكن التقييد ويكون المحل قابلاً له، فإذا استحال التقييد فقد 

 استحال الإطلاق.

الثبوت مقابلة الضدين، وأن التقييد عبارة عن الطبيعة بشرط شيء، بمعنى  ولكنك عرفت أن التقابل بينهما في مقام

لحاظها مع أمر خارج عن ذاتها، والإطلاق عبارة عن الطبيعة لا بشرط وهو لحاظها مع السراية والشيوع، فالمولى 

يه أحد الأمرين كان ثبوت الملتفت في مقام بيانه لا يخلو واقعه، إما لحاظ التقييد، وإما لحاظ الإطلاق، فلو تعذرّ عل

الآخر ضرورياً، مثلاً إحاطة الممكن بجميع المعلومات أمر مستحيل غير قادر عليه ولا يثبت لأحد إلا لله سبحانه 

 وتعالى، إلا أن ثبوت العدم له وهو الجهل ليس بمستحيل بل ضروري.

ه ضروري كما عرفت، إذاً ليس كل وهكذا غناء الممكن عن كل مؤثر أمر مستحيل، ولكن عدمه وهو الافتقار إلي

مورد استحال التقييد فيه استحال الإطلاق، مضافاً إلى ذلك أنه لو سلم بأن التقابل بينهما من تقابل العدم والملكة، إلا 

 أن المراد من العدم والملكة الشأنيان لا الفعليان.

تقابل العدم والملكة، ولكن لو تعذر على المولى  وأما الإطلاق والتقييد في مرحلة الإثبات والدلالة، فالتقابل بينهما

بيان القيد وذكر الخصوصية، إما لتقية، وإما لكونه مستحيلاً عليه ذكر الخصوصية، فلا يستفاد الإطلاق في عالم 

الثبوت، لأن عدم الذكر في مقام الإثبات لمانع قد يكون على خلافه بحسب المراد الواقعي، نعم عدم الذكر في الواقع 

 يدل على الإطلاق.

وما نحن فيه من هذا القبيل، فإن المولى لو تعذر عليه بيان القيد واستحال ذكره، فالتمسك بالإطلاق غير ممكن، لأن 

التعذر إثباتاً لا يدل على الإطلاق ثبوتاً، والمتحصل من هذه المقدمة عدم وجود قرينة في الكلام تدل على التعيين في 

 مقام يمكنه إتيانها.

 لحاصل أن الإطلاق في مقام الإثبات عبارة عن عدم التقييد مع كونوا



  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     168   

المتكلّم في مقام البيان، وهو متمكن من بيان القيد، فلو أطلق المولى كلامه وكان في مقام البيان ولم يبين خصوصية 

من الخصوصيات مع التمكن من التقييد بأن لم يمنعه مانع من الإتيان بالقيد لزم التمسك بالإطلاق، وبه يستكشف 

 الإطلاق ثبوتاً.

لقيد، بأن كان نائماً مثلاً فلا يستفاد الإطلاق من عدمه، حيث إن المورد ليس فيه أما لو كان هناك مانع من بيان ا

 قابلية البيان، وعليه فالمقابلة بينهما مقابلة العدم والملكة.

المقدمة الثانية: أن يكون المولى في صدد البيان والتعرض للمراد الواقعي من الجهة التي يقصد الإطلاق منها، وأما 

حلة الإجمال والإهمال كقول الطبيب لمريضه لا بد لك من شرب الدواء، أو كان في أصل التشريع لو كان في مر

كَاةَ( مثل قوله تعالى: لاةَ وَآتوُا الزَّ ، فلا يدل اللفظ على الإطلاق، فإن الله سبحانه وتعالى ليس في صدد (1))أقَِيمُوا الصَّ

 ي مقام جعل القانون وأصل التشريع، فلا يفيد الإطلاق.بيان جميع الخصوصيات للصلاة كمّاً وكيفاً، بل هو ف

إذاً لا بد من انعقاد الإطلاق في لفظ يكون مطلقه في مقام البيان للواقع والحقيقة، ثم إن الكلام الصادر من المولى 

به من  يمكن أن توجد له جهة بيان وإطلاق من ناحية، ولا تكون للجهة الأخرى بيان وإطلاق، فلا محالة من التمسك

ا أمَْسَكْنَ( ناحيته الأولى دون الثانية كقوله: تعالى:  )فَكُلوُا مِمَّ

، وقد وردت الآية الشريفة في كلاب الصيد التي تتم التذكية بها من دون حاجة إلى بقية الأمور، فهي عندما تمسك (2)

وتقتل الحيوان فقد اعتبر الشارع المقدس ذلك تذكية له بلا حاجة إلى بقية الشرائط الأخر، فهذه الآية الشريفة كان لها 

ري الأوداج والمدية والقبلة وما شاكل ذلك، فلو شككنا في احتياج جهة بيان من ناحية بقية شرائط التذكية من ف

الحيوان إلى بعضها كان التمسك بالإطلاق معتبراً، وأما من جهة نجاسة الموضع الذي أمسكه الكلب فليس لها بيان 

، (3)ر الدرهمأصلاً، لذا لا يتمسك بالإطلاق من هذه الجهة، وهكذا ورد في بعض الروايات العفو عن الدم البالغ قد

 وعدم العفو

_______________________________ 



 

 .43: 2( سورة البقرة 1)

 .4: 5( سورة المائدة 2)

 .20، أبواب النجاسات ب429: 3( وسائل الشيعة 3)

  169           

عنه عند الزيادة، فكان بيان المولى من ناحية عفوه في الصلاة سواء كان على الثوب أم البدن فيتمسك بإطلاقه، وأما 

من جهة أخرى، وهي إطلاقه حتى ما لو كان من غير مأكول اللحم كبعض دم السمك المحرم الأكل، وإن كان نفس 

 الدم طاهراً، فليس فيه بيان، فالتمسك بالإطلاق متعذر.

 بقي في المقام أمران: *

ما هو المراد من البيان؟ وليس المراد من البيان الذي يكون المتكلم بصدده هو البيان الواقعي الذي يدل على  الأول:

المراد الجدي المبين لجميع خصوصيات الشيء وجزئياته، فإن ذلك لا يتأتى في العمومات فضلاً عن المطلقات، 

وم وينكشف بذلك مخالفة مراده الجدي للإستعمالي، ولو كان المراد منه الواقعي فطالما يرد التخصيص على العم

 لتوقف الأمر.

كما أنه ليس المراد من البيان مجرد التفهيم الذي يقابله عدم قصد التفهيم من اللفظ، كالمتكلم باللغة الأجنبية لمن هو 

ستلزم التمسك بالإطلاق حتى في الموارد التي يكون عربي لا يفهم منها شيئاً، فإن مجرد التفهيم لو اتخذ بياناً لا

 المتكلم فيها في مقام التشريع أو الإهمال والإجمال، لأن في جميعها قصد التفهيم حاصل.

بل المراد من البيان الذي يكون المتكلم بصدده هو الصالح للاحتجاج ولاتخاذه قانوناً يتمسك به كل من المولى 

ان الإستعمالي الذي يكون ظاهر اللفظ، وبعبارة أخرى المراد من البيان ما هو وسط بين والعبد، وليس هو إلا البي

الاثنين، وهو كونه بصدد بيان ما يكشف عن مراده عند العقلاء ويصح به الاحتجاج له أو عليه وإن لم يكن مطابقاً 

نفصل كشف عن عدم المطابقة بين للمراد الجدي، وذلك كما إذا تكلم قانوناً وأراد بيان قيوده بعد ذلك بمخصص م



الارادتين، وهو لا يوجب عدم كونه في مقام البيان، وهذا الأمر موجود في المطلق، غاية الأمر أن البيان في العموم 

 مستفاد بالوضع، وهنا بمقدمات الحكمة، فالمخصص والمقيد المنفصلان

_______________________________ 

 

 .1377 //شعبان 20* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     170   

 لا يوجبان بعد ذلك عدم كون المتكلم في مقام البيان، نعم يوجبه عدم كونه في مقام بيان الواقع لا المراد الإستعمالي.

ومن هنا يتفرع على ما قلناه، هو أن الدليل المنفصل إذا ورد بعد كل منهما، وكشف عن عدم مطابقة المراد الجدي 

للمراد الإستعمالي، لا يكون موجباً لعدم كون المولى في مقام البيان، ولا يوجب مجازية في البين، لأن البيان الذي 

الي، والدليل المنفصل تصرف في المراد الواقعي وكشف عن عدم صار المتكلم بصدده إنما هو بيان المراد الإستعم

 مطابقته للأول، وأما المراد الإستعمالي فهو على حاله من دون تصرف فيه، وقد أراده المولى حقيقة.

وبالجملة لا فرق من هذه الجهة بين المطلق والعموم، وأن البيان في كل منهما هو الإستعمالي الذي يقبل الاحتجاج 

 تمسك به لكل من العبد والمولى دون البيان الواقعي، فإنه غير مراد في العموم فضلاً عن المطلقات.وال

 الأصل العملي عند الشك: الثاني:

 وقد ذهب المشهور إلى حمل المتكلم على مقام البيان لو شك أنه في صدد البيان أو لا.

م أن المولى أراد شيئاً، ولكنه يشك في المراد والبيان )تارة( يعل-وغير خفي: أنه لا بد من التفصيل في المقام، ف

 وهل أراد الواقع أو الإهمال والإجمال.

وبعبارة أخرى، هل المتكلم في مقام البيان للمراد الواقعي أو في مقام الإجمال، وقد تم بناء العقلاء في هذا المورد 

كانت موضوعة للطبيعة اللابشرط المقسمي الجامعة بين على حمل المتكلم في مقام البيان، باعتبار أن الألفاظ بعد أن 

الثلاثة، فلا يخلو المولى إما أن يريد الطبيعة بشرط لا خارجاً وهو غير ممكن، لأن محمولاتها المعقولات الثانوية، 

لابشرط والمفروض أن المحمول هنا ليس كذلك، فلم يبق لدينا إلا الطبيعة بشرط شيء، وهو إما القيد وإما الطبيعة ال



المقسمي وهي المطلق، وفي المقام العقلاء يحملون كلام المولى على الإطلاق باعتبار أنه في صدد بيان ما هو 

المراد له، فإن كل أحد إذا جاء بكلام فهو يريد ظاهره واقعاً، ولو أراد خلافه لكان عليه أن ينصب قرينة بأن مرادي 

نة علم أنه أراد ما هو ظاهر من اللفظ، ففي هذه الصورة يحمل كلام سوف أبينه بعد ذلك، وحيث لم ينصب تلك القري

 المتكلم على البيان الواقعي.

  171           

)وأخرى( يشك في سعة الإرادة وضيقها كما لو علمنا أن المولى أراد جهة خاصة، ولكننا نشك أن للمولى بياناً من 

جهة أخرى لتكون إرادته بنحو أوسع مقتصرة على الجهة الأولى خاصة، ففي هذه الصورة ليس للعقلاء بناء على 

ا أمَْسَكْنَ()فَكُ الأخذ بأكثر مما علم إرادته. كما ورد في قوله تعالى: بعد أن علمنا أن المولى أراد البيان من  (1) لوُا مِمَّ

جهة خصوصيات التذكية، وأن القبلة والمدية وأمثالهما غير مشترطة أصلاً، إلا أننا شككنا أنه هل أراد البيان بنحو 

أوسع حتى لجهة نجاسة محل الإمساك بأن يكون طاهراً أو لا، فهذا في الحقيقة شك في سعة الإرادة وضيقها كما أنه 

ُ الْبيَْعَ( الدم المعفو كما مر، وهكذا قوله تعالى:في مثل  فإن حلية البيع قابلة للإطلاق من نواحٍ عديدة  (2))وَأحََلَّ اللََّّ

كون الصيغة باللفظ أو المعاطاة، أو كون اللفظ عربياً أو غيره، أو كونه ماضوياً أو غيره، أو كون المنشأ صغيراً أو 

أن المتكلم كان في صدد البيان من جهة خاصة مثلاً، وشككنا أنه كان أيضاً بصدد  كبيراً وما شاكل ذلك، فإذا أحرزنا

البيان من جهة أخرى أو لا، ففي مثل هذه الصورة لم يتم بناء من العقلاء على الأخذ بأنه في مقام البيان، والحاصل 

م البيان، بل لا بد من التفصيل بين أنه ليس كل مورد شك فيه أن المتكلم في مقام البيان أو لا يحمل على أنه في مقا

ما لو كان الشك في المراد وفي أصل البيان في مقابل الإهمال والإجمال، فالعقلاء لهم بناء على حمل المتكلم على 

أنه في مقام البيان، وإن كان الشك في سعة الإرادة وضيقها بعد العلم والإحراز بإرادة مقدار خاص للمتكلم، ففي هذه 

 يتم بناء من العقلاء على ذلك. الصورة لم

المقدمة الثالثة: أن يترك المتكلم بيان القرينة في كلامه متصلة أو منفصلة، بعد أن كان في مقام البيان وكان  *

 باستطاعته بيانها، فلو خلا كلامه عن كل قرينة تدل على خصوصية من الخصوصيات أفيد الإطلاق.



كلام ظهور في المطلق، بل ينعقد من أول الأمر في المقيد، وأما مع المنفصلة، أما مع القرينة المتصلة فلا ينعقد لل

 فالمنكشف بذلك عدم مطابقة المراد الجدي

_______________________________ 

 

 .4: 5( سورة المائدة 1)

 .275: 2( سورة البقرة 2)

 .1377شعبان/  21* ليلة الاربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     172   

للمراد الإستعمالي، فإذا لم يكن في البين ما يدل على الاتصال أو الانفصال كشف الإطلاق في مرحلة الإثبات عن 

 الإطلاق ثبوتاً، لأن مرحلة الثبوت كما أنها علة لمرحلة الإثبات من جهة، كذلك الأمر بالعكس.

جي، وما يدل عليه الكلام بإحدى الدلالات أما علية مرحلة الثبوت للإثبات، فلأن مرحلة الإثبات هي الوجود الخار

الثلاث، وهذا يحصل بداعي قصد التفهيم وإبراز ما في النفس بالأداة المبرزة، لذا كان الإنسان ممنوحاً من الجليل 

تعالى بالقوة البيانية التي يستطيع بواسطتها أداء مقاصده، ومن هذه الجهة امتاز عن سائر المخلوقات، فلولا الجهة 

سية لما كان لديه داعٍ إلى التلفظ والكلام، فالذي هو سبب للكلام والتلفظ إنما هو قصد التفهيم وهي مرحلة الثبوت، النف

 وبهذه الجهة كانت مرحلة الثبوت علة.

وأما علية مرحلة الإثبات للثبوت، فهو أن استكشاف سعة ذلك المراد الواقعي والذي قصد تفهيمه إلى الغير الذي هو 

ثبوت لا يتحصل إلا من عالم الدلالة والإثبات، فمتى كان الكلام الذي جيء به معبراً عن الواقع واسعاً دل مرحلة ال

على أن الواقع واسع، ومتى جيء به ضيقاً كشف عن أن الواقع كذلك، فكان الإثبات بهذا المعنى علة لعالم الثبوت 

 والحقيقة.

ك كل قرينة تدل على التقييد منفصلة أو متصلة، فقد كشف نفس الكلام وبناءً على هذا إذا بيّن المولى كلامه، وقد تر

بمتقضى دلالته على أن مرحلة واقعه كذلك، وأن المولى يريد الواقع بمقدار تلك السعة رعاية للمطابقة بين الكاشف 



قيد مما يدل على والمنكشف، وإلا فلا وجه للتفكيك، وأن المولى يريد بالكاشف سعة والمنكشف ضيقاً، فعدم بيان ال

الإطلاق ويصلح للاحتجاج لكل من المولى على العبد وبالعكس، فللمولى الاحتجاج على العبد إن امتثل بعض أفراد 

ذلك المطلق مدعياً أنه أريد به البعض، كما أن للعبد الاحتجاج على مولاه لو أدعى المولى إرادة البعض من دون 

 نصب قرينة على ذلك.

من هذه الجهة لا يفرق بين العام والمطلق، سوى أن العام يستفاد من ترك المخصص العموم  والحاصل أن الأمر

 وضعاً، وفي المطلق يستفاد بالقرينة العامة التي هي مقدمات الحكمة.

 فهذه المقدمات الثلاث إن تمت في الكلام أمكن حمل الكلام على الإطلاق

  173           

 والتمسك به بأن كان المولى في مقام البيان وكان متمكناً من بيان القيد ولم يبينه، وإن لم تتم فلا يستفاد الإطلاق.

 بقي في المقام أمران:

 هل القدر المتيقن يمنع من التمسك بالإطلاق أو لا؟ الأول:

 والقدر المتيقن يتصور في مقامين:

ن تكون القرينة الخارجية ولو بمناسبة الحكم والموضوع تدل على إرادة هذا القدر المتيقن في مقام الخارج بأ الأول:

التقسيم من الكلام المطلق، وذلك كما لو قال المولى: أكرم عالماً، والقدر المتيقن منه الهاشمي الموثوق به العدل التي 

لم الشيعي المتدين، وهذا القسم من تركن إليه النفس، أو قال: أعط الدرهم إلى فقير، والقدر المتيقن من الفقير المس

القدر المتيقن إن قلنا بأنه مانع من الإطلاق للزم أن لا ينعقد إطلاق في العالم أصلاً، لأن كل مطلق إذا لوحظ 

 بالإعتبار المذكور لكان له قدر متيقن في مقام الخارج، وهذا لا يمكن الإلتزام به.

 القدر المتيقن في مقام التخاطب. الثاني:

إلى الإلتزام بمنعه من الإطلاق ما دام موجوداً، أما غيره فلا يلتزم به بالرغم من أن  (1)د ذهب صاحب الكفايةوق

صاحب الكفاية )قدس سره( وإن ادعى منعه للإطلاق ما دام موجوداً في مقام التخاطب، إلا أنه يلتزم به في الموارد 

 الفقهية.



ن هذا المقدار داخلاً في ذلك العنوان قطعاً، ولا يتصور أن يكون اللفظ والقدر المتيقن في مقام التخاطب هو ما كا

شاملاً غيره بالخصوص، إنما الممكن اختصاص اللفظ بهذا المقدار كما يمكن شمول غيره له، ومن جهة دخول هذا 

ا ورد في السؤال القدر فيه متيقناً قيل المطلق نص في مورده، وهذا ينشأ من أمور، منها ما يقع في جواب السائل كم

في موثقة ابن بكير قال:)سأل زرارة ابا عبد الله)عليه السلام( عن الصلاة في الثعالب والفتك والسنجاب وغيره من 

الوبر، فأخرج كتابا زعم أنه من املاء رسول الله)صلى الله عليه وآله وسلم(، والصلاة في وبر كل شيء حرام أكله، 

 .(2)بوله وروثه وكل شيء منه فاسد(فالصلاة في وبره، وشعره وجلده و

_______________________________ 

 

 .247( كفاية الأصول: 1)

 .1ح 2أبواب لباس المصلي ب 345: 4( وسائل الشيعة 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     174   

ولا ريب أن هذا الإطلاق لا يقصد منه إرادة غير ما هو المتيقن بالخصوص، وهو الأسد مثلاً، وأما القدر المتيقن 

الواقع في السؤال فهو معلوم، إلا أنه من الممكن الاقتصار عليه، كما وأنه يمكن إرادة الأكثر منه ومن غيره، فهل 

 الحمل على الإطلاق أو لا.يكون القدر المتيقن في مرحلة التخاطب مانعاً من 

وغير خفي، أن القدر المتيقن في مقام التخاطب لا يقيد إطلاق الوارد ولا يوجب حمل المطلق عليه، والسر فيه ما 

بيناه من أن مرحلة الإثبات علة لمرحلة الثبوت من جهة الكاشفية والدلالة، وحيث أن مرحلة الكاشفية والدلالة واسعة 

لت على أن المنكشف والثبوت أيضاً واسع، وإلا فلو كان الواقع مضيقاً لكان أداة كشفه أيضاً غير مقيدة بشيء فقد د

مضيقاً، والمفروض ليس كذلك، فالقدر المتيقن في مقام التخاطب لا يوجب حمل المطلق عليه، والذي يدلنا على 

لا تكرمه، فهل يدعى حمل ذلك المطلق صدق ما ندعيه أن السائل لو سأل بأن زيداً نكرمه، فأجابه المولى أن الفاسق 

 على خصوص زيد أو يؤخذ بالإطلاق.

مضافاً إلى أنه لو اعتبر القدر المتيقن في مقام التخاطب مانعاً من الإطلاق، لكان القدر المتيقن الخارجي أيضاً مانعاً 



 من الإطلاق، إذ لافرق بينهما من هذه الناحية، والإلتزام بذلك مشكل.

 في الانصراف الأمر الثاني:

 وهل انصراف اللفظ عن بعض مصاديق الطبيعة يمنع من التمسك بالإطلاق أو لا؟

اعلم أن الطبيعة إن لوحظت بالإضافة إلى الأفراد الخارجية، ف)تارة( يكون صدقها على تلك الأفراد متساوياً بلا 

 تخلف في بعض مصاديقها ويسمى بالمتواطي.

الخارجية فلا تنطبق على بعضها من الأفراد، بالرغم من أن جميع تلك الأفراد  )وأخرى( يختلف صدقها على الأفراد

لغة من مصاديقها )ويسمى بالمشكك(، لأن العرف بحسب متفاهمه الخاص لا يرى صدق تلك الطبيعة بحسب 

ك في مفهومها على بعض الأفراد خارجاً، ويراها صادقة على الأفراد الأخر، أما بحسب الصدق اللغوي فلا تشكي

 الماهية كما قاله الفلاسفة.

  175           

فلو جاء لفظ مطلق، احتملنا ان يكون في الواقع قد أراد المولى المقيد منه، فبعد تمامية مقدمات  القسم الأول: وعلى

الحكمة لا محالة من التمسك بذلك الإطلاق والحمل على إرادة جميع الأفراد واقعاً، لأن صدق الطبيعة عليها 

 بالتساوي كما عرفت.

صدق الطبيعة على الأفراد الخارجية بحسب متفاهم العرف، وعلى القسم الثاني: فنقول إن التشكيك الذي حصل في 

)تارة( يرى العرف خروج بعض المصاديق عن مفهوم ذلك اللفظ لأجل علّو منزلته وارتفاع درجته عن مفهوم -ف

ذلك اللفظ كالإنسان بالإضافة إلى الحيوان، فإن الحيوان عبارة عن الجسم النامي الحساس المتحرك بالإرادة، وهو 

ضى المعنى اللغوي يشمل جميع الأنواع من الناطق والناهق والصاهل وغير ذلك، إلا أن العرف بحسب فهمه بمقت

يرى اللفظ منصرفاً عن الإنسان، لأن الإنسان له منزلة راقية ودرجة كاملة، بينما الحيوان فيه قصور إدراك وقليل 

الانصراف في هذه الجهة إذا ورد مطلق في البين شعور فلا يكون مندرجاً تحت مفهومه، ولأجل ما يراه العرف من 

 لا يمكن التمسك به والأخذ بجميع أفراده، بل يكون محمولاً على ما عدا الفرد الخارج بحسب النظر العرفي.

ومثله انصراف )ما لا يؤكل لحمه( عن الإنسان، لأن كلمة )ما( عبارة عن الحيوان وإن لم تصرح الروايات به، وقد 



ات على أن ما لا يؤكل لحمه الصلاة في وبره وشعره الخ غير جائزة أو باطلة كما جاء بذلك إملاء وردت الرواي

رسول الله)صلى الله عليه وآله وسلم(، ومن أجل ما يفهمه العرف من كلمة الحيوان وخروج الإنسان منه قلنا وقالوا 

ؤكل لحمه، ولا سيما إذا كان من شعره بأن الصلاة في شعر الإنسان لا محذور فيه، وإن كان من جنس ما لا ي

بالخصوص وقد تساقط على بدنه أو ثوبه، أو كان من شعره وتساقط على الغير، فإن ذلك جائز بلا محذور، لما 

عرفت أن المتفاهم العرفي لا يرى صدق الطبيعة على الإنسان لعلو منزلته فيكون منصرفاً عنه وشاملاً لما عداه، 

 لثابتة للطبيعة، فهذا القسم من الانصراف يكون مانعاً من انعقاد الطهور كما عرفت.ولا تثبت له الأحكام ا

)وأخرى( يشك العرف في صدق الطبيعة على بعض الأفراد للشك في سعة المفهوم وضيقه، وحيث لم يحرز فردية 

 الطبيعة لا يسعه لأن يحمل عليه ليطبق

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     176   

أحكامها، فلا محالة يكون اللفظ منصرفاً عن هذا القسم المشكوك كانصراف كلمة الماء إلى غير ماء الزاج 

والكبريت، فإن العرف يتحير في صدق طبيعة الماء على ماء الزاج وماء الكبريت، ومنشأ شكه لا يدري أن لفظ 

عة المضيقة، وما لم يحرز العرف أن الفرد الماء وضع للطبيعة الواسعة بنحو يكون مفهومه واسعاً أو وضع للطبي

الخارجي من مصاديق الطبعية لا يمكنه تطبيق أحكامها عليه، فهذا الانصراف من اللفظ أضعف من السابق، باعتبار 

أن المتسابق كان الكلام محتفاً فيه بالقرينة المتصلة، وأما ما نحن فيه فهو من قبيل الاحتفاف بما يصلح للقرينية، 

قسم من الانصراف لا يعين ظهور المطلق في إرادة ما ينصرف إليه دون عنه، بل لا يعقد ظهور للمطلق مع وهذا ال

 هذا الحال أصلاً، وعليه فلا يمكن التمسك بالإطلاق وإرادة جميع الأفراد.

 وكيف كان فهذان القسمان من الانصراف الحاصلين في التشكيك العرفي يوجبان عدم الأخذ بالإطلاق.

بقية الأقسام من الانصراف فهي لا توجب المنع من التمسك بالإطلاق، فإنها انصرافات تزول بأدنى تأمل، فمن  وأما

جملتها الغلبة في الوجود والخارج كما في ماء الفرات، فإن الغالب في المنطقة )الجنوبية( انصراف الماء إلى ماء 

اء بين ماء الفرات وغيره، وعليه فلو أطلق لفظ الماء الفرات، ولكن العرف لا يفرق في مقام فهمه من كلمة الم

 واحتمل أن يكون في الواقع قد أريد المقيد، فالواجب هو التمسك بالإطلاق.



 هل التقييد يستلزم المجازية أولاً 

 وقد اتضح حقيقة هذا الأمر من المباحث المتقدمة، وقلنا: إن اللفظ إن كان موضوعاً للطبيعة المهملة الجامعة بين

جميع الأقسام المذكورة كما ذهب إلى ذلك سلطان العلماء )قدس سره( ومن تأخر عنه، فلا ريب أن التقييد يستلزم 

المجازية، لأنه مستفاد من دال آخر باعتبار أن اللفظ قد استعمل في معناه الحقيقي وهو الطبيعة المهملة، وقد دل على 

مات الحكمة، اللهم إلا أن يكون اللفظ مستعملاً في المقيد فيكون مجازاً التقييد دال آخر الذي من جملته عدم تمامية مقد

 لعدم وضعه له.

  177           

وأما بناءً على أن اللفظ موضوع لمطلق الطبيعة بمعنى السريان والشمول فيها اللابشرط القسمي، كما لو استفيد من 

 مقدمات الحكمة أو كلمة أي، فلا ريب أن استعماله في المقيد يختلف باختلاف القيود المتصلة والمنفصلة.

لسريان والشمول، وعند استعماله في المقيد لا يمكن فإن كان القيد متصلاً كان الإستعمال مجازاً، لأنه موضوع ل

 إرادة السريان للزوم التناقض، فلا محالة من صيرورة الإستعمال مجازاً، لأنه في غير ما وضع له.

وإن كان التقييد منفصلاً، فهو لا يوجب المجازية، لأن التقييد متصرف في الإرادة الجدية دون الإستعمالية كما 

إذ المولى بعد أن جاء بلفظ مطلق وكان قد استعمله بحسب إرادته الإستعمالية في جميع الأفراد  عرفت في العموم،

فقد انعقد فيه الظهور وتم الإطلاق واستكشف منه متابعة الإرادة الجدية له، إلا أن التقييد المنفصل بعد مجيئه كشف 

الأفراد، فكان التصرف في الإرادة الجدية دون  لنا عن أن المولى بحسب مراده الواقعي لم يرد ذلك الإطلاق وجميع

 الإستعمالية، وقد عرفت أن المجازية إنما تلزم في الإرادة الإستعمالية دون الإرادة الجدية، وهذا واضح.

 المطلق والمقيد المتنافيان

إذا ورد دليل مطلق وأعقبه دليل مقيد فهل يحمل المطلق على المقيد بحيث يكون المقيد قرينة على التصرف في  *

 ظهور المطلق أو لا؟، والبحث يقع في موضعين:

الموضع الأول: أن يكون الحكم الوارد على الطبيعة المطلقة مأخوذاً على نحو صرف الوجود، ويراد منه البدلية التي 



 تلك الطبيعة بالفرد الأول خارجاً لجهة صدقها عليه.يكتفي من 

الموضع الثاني: أن يكون الحكم في جانب دليل المطلق شمولياً قد أخذ على نحو مطلق الوجود بحيث ينحل ذلك 

 ، والموضع الأول على نحوين:(1))أحل الله البيع( الحكم إلى أحكام متعددة بتعدد الموضوعات مثل

_______________________________ 

 

 .1377/شعبان/  25* ليلة الأحد 

 .275: 2( البقرة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     178   

النحو الأول: أن يكون الدليلان مختلفين في الحكم سلباً وإيجاباً، كما لو كان الحكم المتعلق في المطلق إلزامياً أخذ 

بنحو صرف الوجود، وكان في جانب المقيد نهياً تحريمياً قد تعلق بحصة خاصة من تلك الطبيعة، مثل قوله تعالى: 

من الصلاة فيما لا يؤكل لحمه، وقد تسالم القوم في هذه الصورة على ]أقيموا الصلاة[ وما دل من الدليل على المنع 

 حمل المطلق على المقيد، والتصرف بظهور الإطلاق، والأخذ به فيما عدا مورد التقييد.

النحو الثاني: أن يتفق الدليلان في الحكم غاية الأمر يختلف موضوع أحدهما عن الآخر، ففي أحدهما يكون مطلقاً 

بة، وفي الآخر مقيداً مثل اعتق رقبة مؤمنة، وقد وقع نزاع القوم في هذه الصورة، فهل يكون دليل مثل اعتق رق

التقييد متصرفاً في ظهور المطلق على نحو يحمل المطلق عليه ويؤخذ بدليل التقييد، أو يتصرف في ظهور دليل 

 المطلق. التقييد فيحمل على بيان أفضل الأفراد بعد المحافظة على الظهور في جانب

ولا إشكال في أن تجويز التصرف في دليل التقييد بحمله على بيان الأفضلية والأرجحية في بعض الأفراد يقتضي 

تجويز التصرف في دليل التحريم في القسم الأول بحمله على مرجوحية بعض الأفراد، وبيان الكراهة لا التحريم، إذ 

وي في الانطباق ويكون مثبتاً لمرجوحية بعض الأفراد الأخر، أو مبيناً لا يمكن أن يكون أحد الدليلين مبنياً لجهة التسا

وقلنا: إن  -البحث عن هذه الجهة مفصلاً في بحث النهي عن العبادة  -حيث تقدم  -فضيلتها على البعض الآخر، 

بعضها أفضلية  تطبيق الطبيعة على الأفراد الخارجية يمكن أن يكون في بعضها مرجوحية كالصلاة في الحمام، وفي



كالصلاة في المسجد، وفي بعضها بالتساوي من حيث الوفاء بالغرض كالصلاة في الدار، ففيما نحن كذلك، إذ يمكن 

أن يكون دليل الإطلاق مبيناً لجهة تساوي الصدق والانطباق على الأفراد الخارجية، ويكون دليل التقييد في أحدهما 

ل آخر للأفضلية الراجحية من حيث الانطباق، فالقول بالتصرف هاهنا لا مثبتاً للمبغوضية المرجوحية، وفي دلي

 يفترق عما سبق من المسئلة، فلا بد من القول به هناك أيضاً.

ثم إن الدليلين المتفقين في الحكم الذي يكون مأخوذاً على نحو صرف الوجود، )تارة( يعلم بوحدة الحكم فيهما بحيث 

 يظهر أن الشارع ليس عنده إلا

  179           

حكم واحد، غاية الأمر )تارة( ورد مطلقاً، )وأخرى( مقيداً، مثل إن ظاهرت فاعتق رقبة، وإن ظاهرت فاعتق رقبة 

 مؤمنة،

 )وأخرى( لا يعلم ذلك، بل يشك فيه بعد احتمال إرادة الوحدة في الدليلين.

)أما الصورة الأولى( فلا إشكال في وقوع المعارضة بين الدليلين، لأن دليل المطلق يدل على الاكتفاء في مقام 

 الكفارة بإعطاء رقبة كافرة، بينما دليل التقييد ينفي الاجتزاء بغير المؤمنة، فالتعارض صريح بينهما.

ع بين الدليلين، إذ عتق الرقبة المؤمنة يكون إعمالاً وربما قيل: بأن الأخذ بدليل التقييد والتصرف بظهور المطلق جم

 لدليلي المطلق والمقيد ولا عكس، وهذا من جملة المرجحات في تقديم أحد الدليلين المتعارضيين على الآخر.

ولكنه غير تام، إذ هناك طريقة أخرى يمكن بسببها أن يحصل على الجمع بين الدليلين، وهي حمل المقيد على 

 وهذا طريق جمع بينهما فليس ما ذكروه وجهاً منحصراً. الاستحباب،

إلى وجه آخر جعله مرجحاً في مقام تقديم المقيد على المطلق، حيث ادعى أن  (1)وذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

ر، دليل التقييد فيه أقوائية الظهور من دليل الإطلاق، لأن ظهور المقيد في التعيين أقوى من ظهور المطلق في التخيي

 لذا يكون وجهاً لترجيح أحد المتعارضيين على الآخر، ولا بد حينئذ من الأخذ بدليل التقييد وحمل المطلق على المقيد.

)ولكنه عجيب منه )قدس سره((، فقد ذكر )قدس سره( في بحث الأوامر عند دلالة الصيغة على الوجوب بأن استفادة 

ستعملة في مطلق الطلب، وإذا كان استفادة الوجوب من كل الوجوب من مقدمات الحكمة، وإلا فأصل الصيغة م



منهما بمقدمات الحكمة فلا وجه لتقديم جانب المقيد على المطلق، لأن كليهما متساويان من هذه الجهة فلا وجه 

 للترجيح، إذاً لا بد من البحث عن وجه آخر يوجب لنا التقديم.

 تعلق بالمقيد عبارة عن)والصحيح أن يقال( في وجه الحمل أن الأمر الم *

_______________________________ 

 

 .249( كفاية الأصول: 1)

 .1377/شعبان/  26* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     180   

إبراز شيء في قرارة نفس المعتبر وإلقائه على ذمة الغير، وهو يقتضي سير المكلف نحو المطلوب بحكم العقل ما لم 

يدل على الترخيص، ومع عدم الدليل على ذلك لا محالة من الجري نحو تحقيق ما أراده المولى بمقتضى ذلك 

 الوضع.الإبراز، فكانت دلالة الأمر على الوجوب في المقيد إنما هي ب

وأما دلالة الأمر في جانب المطلق على التخيير، فهو مستفاد من إجراء مقدمات الحكمة التي من جملتها عدم البيان، 

والمقيد المذكور صالح للبيانية على التصرف في المطلق وعدم انعقاد ظهوره فيه، فكان ظهور القرينة أولى من 

ل تعليقي وموقوف على إجراء مقدمات الحكمة، بينما الثاني تنجيزي ظهور ذي القرينة، لأن استفادة الظهور في الأو

مستفاد بالوضع وهو صالح للتصرف في الأول، وقابل لعدم انعقاد الظهور فيه، لذا لزمنا حمل المطلق على المقيد 

 والمحافظة على ظهور دليل التقييد.

حد بأن كان دليل التقييد بنحو القرينة المتصلة، كما والذي يدلنا على ما ندعيه، هو أن الجملتين لو وردتا في كلام وا

لو قال: إن ظاهرت فاعتق رقبة ثم قال: إن ظاهرت فاعتق رقبة مؤمنة فلا ريب أن المستفاد بحسب الظهور العرفي 

ن أن المطلق لا ظهور فيه سوى المقيد، وإذا كان الأمر كذلك في القرينة المتصلة ففي القرينة المنفصلة كذلك، حيث إ

مجيء الدليل المطلق كان يكشف بحسب ظهوره عن الإرادة الجدية للمولى ومطابقتها للإرادة الإستعمالية، ولكن 

الظهور المذكور عند مجيء القرينة المنفصلة انكشف خلافه وأنه غير مستقر إلى الآخر، فالعرف لا محالة في هذه 



مع المحافظة على ظهور التقييد، وهذا هو السبب في الصورة يحمل المطلق على المقيد ويتصرف في دليل المطلق 

حمل المطلق على المقيد، كل ذلك مع فرض وحدة الحكم، أما مع الاختلاف فلا معنى للحمل كما لو قال اعتق رقبة 

 إن ظاهرت، واعتق رقبة مؤمنة إن أفطرت في شهر رمضان، فإن لكل منهما سبباً مستقلاً ولا تقارب بينهما.

يعلم ذلك، بل احتمل أن يكون كذلك، كما لو أرسل المولى كلا الدليلين من دون أن يذكر السبب والمعلق وأما إذا لم 

عليه، كما لو قال اعتق رقبة، واعتق رقبة مؤمنة، أو ذكر السبب ولكنه احتمل التعدد، كما لو قال: إن ظاهرت فاعتق 

 ييد بحملهرقبة، وإن ظاهرت فاعتق رقبة مؤمنة، فهل يتصرف في دليل التق

  181           

 على الاستحباب، أو يتصرف في دليل الإطلاق بحمله على المقيد، والصور المحتملة في المقام أربعة.

الاحتمال الأول: أن يكون بحسب الواقع والثبوت حكم واحد وقد علقه المولى على الطبيعة المقيدة التي استفيدت من 

 دليل التقييد، وكان دليل الإطلاق مراداً منه هو المقيد.

على  الاحتمال الثاني: أن يكون الحكم واحداً في كلا القضيتين، ولكنه علق )تارة( على مطلق الطبيعة، )وأخرى(

 الطبيعة المقيدة من باب أنها أفضل الأفراد، فكان يراد من دليل التقييد أفضل الأفراد.

الاحتمال الثالث: أن يكون الحكم بحسب الواقع متعدداً، وقد علق المولى حكمه )تارة( على الطبيعة المطلقة، 

بطبيعة ثم يلاحظها فيأمر بحصة  )وأخرى( على الطبيعة المقيدة من باب أنها واجب في واجب، بأن يأمر المولى

خاصة من تلك الطبيعة، كالأمر بالصلاة، والأمر بالصلاة في المسجد، وكما لو نذر العبد إتيان صلاته في المسجد، 

فإن طبيعة الصلاة مطلوبة منه بمقتضى الأوامر الأولية، وبمقتضى النذر المطلوب نفس تلك الصلاة في مكان خاص 

و جاء العبد بصلاته في غير المسجد فقد امتثل أمر الصلاة المتعلق بالطبيعة، ولكنه فطلب واجب في واجب، فل

عصى امتثال الأمر النذري، والثمرة المترتبة على هذا التقسيم أنه لو صلى خارج المسجد فقد امتثل الأمر المطلق، 

المطلوب في الثاني هو الأول، ولكن الأمر الثاني سقط لسقوطه موضوعه وهو الأمر الأول، ففي المقام مطلوبان و

 كما أن بعضهم احتمل المعنى المذكور في غسلات الميت وأن اعتبار السدر والكافور واجب في واجب.

الاحتمال الرابع: أن يكون في الواقع حكمان وقد تعلق أحدهما بالطبيعة والآخر بحصة، وكل منهما غير الآخر، كما 



عتبار الخصوصية من البارد والحار لأجل غسل بدنه، ثم قال: أأتني بالماء البارد لو قال أأتني بالماء الذي ألغى فيه ا

 وكان الغرض منه هو الشرب، فلا ريب أن كلاً منهما غير الآخر لا محالة.

 هذا كله في مقام الثبوت.

 وأما مقام الإثبات، فالاحتمال الثاني لا يمكن المصير إليه لما تقدم من أن حمل الأمر على

  
بيح مصا

الأصول 
 ٢ج -

     182   

الاستحباب إنما هو محتاج إلى الدليل، وإلا فبمقتضى صرف ما يحكم به العقل هو الإتيان، فالترخيص موقوف على 

 الدليل.

وأما الاحتمال الثالث، فلأنه أيضاً لا يمكن استفادة الوجوب المنفي من دليل التقييد، حيث إننا ذكرنا فيما سبق أن 

الأوامر والنواهي المتعلقة بأجزاء المركبات أو شرائطها تشير إلى الجزئية أو الشرطية أو المانعية، فالأمر بالركوع 

الركوع جزء في الصلاة، وكذا الأمر بالصلاة إلى القبلة، كما ورد في ليس إلا الإرشاد إلى أن المولى قد اعتبر 

 بعض الروايات فإنه يشير إلى اعتبار الشرطية في المركب.

، فإنه يرشد إلى أن الصلاة قد اعتبرت في حال عدم اقترانها بما (1)وكذا النواهي، فلو قال لا تصل فيما لا يؤكل لحمه

لمانعية، ففي صورة الأمر والنهي لا يستفاد من ذلك الوجوب النفسي والحرمة النفسية لا يؤكل فليس إلا الإشارة إلى ا

ليكون واجباً في واجب، بل كما عرفت الإشارة إلى الجزئية أو الشرطية أو المانعية فليس من قبيل الواجب في 

 الواجب.

ال أنه واجب في واجب إلا بأن يتعلق مضافاً إلى ذلك أن الوارد في الأدلة هو الأمر بالمقيد، ولا يتم حديث من ق

 الأمر بنفس المقيد، وهو غير ظاهر.

وبعبارة أخرى، إن مفاد الواجب في الواجب هو أن يتعلق الأمر الثاني بخصوصيته أي بإتيان الواجب الأول في 

اصة ضمن خصوصية خاصة يعني ظهوره في نفس القيد، والذي يظهر من دليل المقيد أن الأمر قد تعلق بحصة خ

 من الطبيعة لا بالخصوصية، فالاحتمال الثالث باطل، وبقي الاحتمال الأول والرابع لا بد من البحث عنهما.

وأما الاحتمال الرابع: وهو أن يكون للمولى حكمان قد تعلق أحدهما بطبيعي الرقبة الساري في جميع الأفراد،  *



 وثانيهما تعلق بالرقبة المؤمنة، فهو بحسب الثبوت ممكن.

إلا أنه في عالم الإثبات غير ممكن، لأنه إما أن يمكن امتثال كلا الأمرين من المطلق والمقيد خارجاً بامتثال واحد، 

 وإما أن لا يمكن امتثالهما بامتثال واحد.

_______________________________ 

 

 .2أبواب لباس المصلي ب 345: 4( وسائل الشيعة 1)

 .1377شعبان/  26* ليلة الثلاثاء 

  183           

وعلى التقدير الأول: كما لو أمكن ذلك، بأن أوجد المقيد فصدق عليه كل منهما، أي من الأمر بالمقيد والأمر 

بالمطلق، كما في أكرم عالماً وأكرم هاشمياً حيث يجوز إكرام واحد خارجي متصف بكليهما، كما هو الشأن في 

ى المقيد في هذه الصورة ويلزم منه صيرورتهما العموم من وجه، فحينئذ يسأل السائل أنه لماذا يحمل المطلق عل

بحكم واحد بعد أن كان حكمان، بل اللازم إبقاؤهما على حالهما من كونهما حكمين من دون لزوم حمل في البين، 

 وإن جمعهما امتثال واحد.

تعلق بحصة خاصة ولكنه غير صحيح، فإن لازم ذلك هو اللغوية أولاً، إذ المولى بعد أن ألزم بامتثال المقيد الذي 

وكان إتيانه موجباً لصدق المطلق ومحققاً له، فلماذا يأمر المولى بالمطلق بعد إطلاعه على هذه الطريقة التي تحقق 

 أمنيته من دون حاجة إلى الأمر بالمطلق.

 يلزم منه اللهم إلا أن يقيد المطلق بغير المقيد، ويقول: أوجبت عليك عتق الرقبة التي هي غير المؤمنة، فحينئذ لا

 اللغوية المتصورة هناك.

ولكنه خلاف الظهور، لأن المطلق بمقتضى إطلاقه يشمل جميع الأفراد المؤمنة والكافرة، فتقييده بغير المقيد خلاف 

 الظهور، وهو غير صحيح.

ى غرضين في إنه يستلزم التخيير بين الأقل والأكثر، وهو خلاف الظهور في باب المطلق والمقيد، لأن للمول وثانياً:



المقام أحدهما تعلق بطبيعي الرقبة، ثانيهما تعلق بحصة خاصة من الطبيعة وهي الرقبة المؤمنة، وإذا جاء العبد 

بالمقيد فقد حقق كلا الغرضين، أما صدق المقيد فقهري، وأما صدق المطلق لشموله له، بخلاف ما لو امتثل المطلق، 

، فلابد من امتثال المقيد ليتم الغرض الثاني، ومعنى ذلك أن المكلف فأحد الغرضين يحصل لعدم صدق المقيد عليه

 مخيرّ بين الأقل وهو امتثال المطلق فقط وبين الأكثر وهو المطلق والمقيد، وذلك خلاف الظهور.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     184   

وعلى التقدير الثاني: وهو ما لم يمكن امتثال كلا الأمرين بامتثال واحد وأن إتيان المقيد لا يسقط الأمر بالمطلق،  *

 وهو ممكن ثبوتاً وواقعاً.

إلا أنه إثباتاً لا يمكن، لأنه يستلزم تقييد المطلق بغير المقيد، وهو خلاف ظهور المطلق في الشمول والسريان 

 ال الرابع على كل تقدير لا أثر له.للجميع، إذاً فالاحتم

فالمتعين هو الأول، وهو حمل المطلق على المقيد مع فرض وحدة الحكم، لأن دليل التقييد إنما دل بمقتضى الهيئة 

على إبراز الأمر الإعتباري في النفس، فكان بحكم العقل يدل على الجري العملي على طبقه ما لم يرد ترخيص من 

لإفادة إنما كانت بالوضع وهي تنجيزية، أما دلالة المطلق على الجميع فهي تعليقية ومتوقفة على قبل المولى، وهذه ا

عدم البيان، ومن الممكن أن يكون دليل التقييد بياناً على عدم إرادة الإطلاق من دليل المطلق، هذا كله فيما لو كان 

 الحكم في جانب المطلق والمقيد مأخوذاً على نحو صرف الوجود.

)أحل الله  أما لو كان الحكم مأخوذاً على نحو مطلق الوجود الذي يدل على السريان والشمول مثل قوله تعالى:و

، حيث كان النظر فيهما من حيث الحكم على جميع الأفراد (2)وكما جاء في الحديث ]خلق الله الماء طهوراً[ (1)البيع(

ن المطلق مأخوذاً على نحو صرف الوجود والمقيد مأخوذاً بلا اختصاص لبعض الأفراد، ففي مثل هذا النحو إذا كا

على نحو مطلق الوجود فالأمر لا يخلو، إما أن يكون كلا الدليلين مختلفين في الحكم نفياً وإثباتاً، مثل أحل الله البيع، 

من حمل المطلق  ، فلا بد من حمل المطلق على الغرر فلا بد(3)ونهى النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( عن بيع الغرر

على المقيد، وأن المراد من المطلق ما عدا البيع الغرري. فكل مورد كان المطلق مأخوذاً على نحو صرف الوجود 

 وكان المقيد مأخوذاً على نحو مطلق الوجود وكان الدليلان مختلفين في الحكم فالقاعدة تقتضي الحمل.



_______________________________ 

 

 .1377/شعبان /  27ء * ليلة الاربعا

 .275: 2( سورة البقرة 1)

 )نقل بالمضمون( 1، أبواب الماء المطلق ب134: 1( وسائل الشيعة 2)

 )باختلاف يسير(. 3ح 40، أبواب آداب التجارة ب448: 17( وسائل الشيعة 3)

  185           

)تارة( يكون دليل التقييد مما له مفهوم بالوضع، مثل -وإما أن يكون كلا الدليلين متوافقين في الحكم سلباً وإيجاباً، ف

خلق الله الماء طهوراً، ومثل )إذا بلغ الماء قدر كر لا ينجسه شيء(، فإن مفهومه الماء القليل ينجسه كل شيء، 

متوافقان في الحكم، غاية الأمر الحكم في أحدهما معلق على الطبيعة  ومنطوق دليل التقييد مع منطوق دليل الإطلاق

بنحو مطلق الوجود، وفي ثانيهما على الطبيعة الخاصة، وفي هذه الصورة لابد أيضاً من حمل المطلق على المقيد، 

 وأن المراد من دليل المطلق هو ما دل عليه دليل التقييد.

الوضع ولكن المفهوم قد استفيد من القرينة الخاصة، مثل ما ورد في سؤال )وأخرى( لم يكن لدليل التقييد مفهوم ب

، فحيث كان في صدد التحديد كان (1)السائل عن الماء الذي لا ينجسه شيء، فقال الإمام )عليه السلام(: كر من الماء

لصورة يحمل المطلق على ذلك مفيداً للمفهومية أيضاً، وهذا من القرينة الخاصة على دلالة المفهوم أيضاً في هذه ا

 المقيد.

ففي الصور الثلاث وهو ما لو كان الدليلان مختلفين في الحكم، أو كانا متوافقين وكان دليل التقييد دل على المفهوم 

بالوضع، أو كانا متوافقين في الحكم وكان دليل التقييد دل على المفهوم بالقرينة الخاصة، يحمل المطلق على المقيد، 

أن دليل التقييد أفاد إبراز ما هو معتبر في الفعل، وهو يدل على التعيين بالوضع، بينما دليل الإطلاق يدل لما ذكرنا 

على مدلوله بمقدمات الحكمة التي من جملتها عدم القرينة، ودليل التقييد صالح لأن يكون قرينة على عدم انعقاد 

 الظهور الإطلاقي في الدليل الأول.



كان الدليلان متوافقين في الحكم ولم يكن لدليل التقييد مفهوم بالوضع أو بالقرينة الخاصة، فماذا بقي الكلام فيما إذا 

نعمل، وفيه كلام طويل، نتعرض له بعد شهر رمضان إنشاء الله، وقد كان من عزمي إتمام البحث إلا أن التوفيق لم 

 يساعدنا على ذلك.

 كم فيهما مأخوذاً على نحوعرفت مما تقدم أن المطلق والمقيد إن كان الح *

_______________________________ 

 

 .9أبواب الماء المطلق ب 158: 1( وسائل الشيعة 1)

 .1377/شوال/  6* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     186   

صرف الوجود فلابد من حمل المطلق على المقيد اختلفا في الحكم سلباً وإيجاباً أم اتحدا وغير ذلك من بقية 

الاحتمالات، وأما لو كان الحكم فيهما مأخوذاً على نحو مطلق الوجود، بأن يكون الأمر في جانب المطلق انحلالياً 

ها ذلك المطلق، وإن كان في مقام الإثبات وعالم الدلالة حكماً ومتعدداً في مقام الثبوت بمقدار الأفراد التي يصدق علي

 واحداً.

فإن كان دليل الإطلاق والتقييد مختلفاً في الحكم سلباً وإيجاباً، فلابد من حمل المطلق على المقيد، مثل )أحل الله 

التقييد أن البيع الذي ثبتت  البيع(، ونهي النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( عن بيع الغرر، فإن العرف يفهم من دليل

الحلية له ما عدا البيع الغرري، أما هو فمنهي عنه بلا فرق في ذلك بين أن يكون دليل التقييد مستفاداً سلبه بالدلالة 

المطابقية كما مر، أو بالدلالة الإلتزامية كما في قوله: )خلق الله الماء طهوراً(، وقوله: )إذا بلغ الماء قدر كر لا 

 شيء(، فإنه بالدلالة الإلتزامية يستفاد بالمفهوم أن الماء القليل ينجس بالملاقاة، وهو يخالف حكم المطلق.ينجسه 

أو كان مستفاداً سلبه بالقرينة الخاصة كما ورد في مقام التحديد حين سأل السائل عن الماء الذي لا ينجسه شيء، 

قتضى القرينة الخاصة هو التحديد، وأن الذي لا ينجسه من فقال)عليه السلام(: كر من الماء، فإن المستفاد منه بم

 الماء ما زاد على الكر، ففي جميع هذه الموارد لا بد من حمل المطلق فيها على المقيد لأجل فهم العرف.



 وأما إذا كان الحكم في كلا الدليلين متوافقاً، مثل الماء كله طاهر، وماء البحر طاهر، أو البئر طاهر، فالمشهور لا

 يرى ضرورة لحمل المطلق على المقيد، بل يعتبرهما دليلين مستقلين، لأن إثبات شيء لا ينفي ما عداه.

ولكن هذا يتم حيث لا يكون للوصف مفهوم أصلاً، وأما لو قلنا به فلابد من حمل المطلق على المقيد، بيانه: أنه قد 

التعرض للقيد في كلام السائل إنما هو لاحتمال سبق البحث منا في مفهوم الوصف أن القرينة إن قامت على أن 

اختصاص الحكم به، كما لو احتمل أن ماء البحر لخصوصية ملوحيته طاهر فجاء بالسؤال عنه، فجواب الإمام)عليه 

السلام( له بأن ماء البحر طاهر ليس لأجل الإنتفاء عند الإنتفاء بحيث يراد من ذلك المفهوم، وإنما ذلك لاحتمال 

 إذ ليس التعرض للقيد كان -فقط، وهو لا يوجب في المقام حمل المطلق على المقيدالسائل 

  187           

للمفهومية، كما أن القرينة الداخلية أو الخارجية لو قامت على أن الغرض من ذكر القيد في كلام السائل لأجل دفع 

 الاحتمال في أذهان العامة فلا يكون التعرض له لأجل المفهومية، ففي هذه الصورة أيضاً لا موجب للحمل.

لكلام ولم نحتمل وجوده لأجل جهات أخر، كان بالطبع وأما لو لم تقم القرينة على شيء، وكان القيد مذكوراً في ا

مفيداً للاحتراز ودالاً على الإنتفاء عند الإنتفاء، كما لو قال أكرم العالم وقال أكرم العالم الهاشمي، ففي هذه الصورة 

فلا محالة من لا بد من حمل المطلق على المقيد، إذ لو لم نلتزم بهذا المعنى للزم لغوية التعرض للقيد في المقام، 

حمل المطلق على المقيد، ولكن مع ذلك لا ينافي أن يثبت الحكم للعالم الغير الهاشمي بملاك آخر غير هذا الملاك كما 

 ذكرناه مفصلاً فيما سبق.

 المطلق والمقيد في المستحبات

 بقي في المقام أمران: *

لا يحمل على المقيد في المستحبات، بل يحمل على في المطلق والمقيد المستحبين، المعروف بينهم أن المطلق  الأول:

 إطلاقه والمقيد على أفضل الأفراد.

ولا بد من معرفة السبب في ذلك، إذ لا فرق في الواجبات والمستحبات من ناحية الظهور العرفي، فإننا لو اعتبرنا 

ردين، وإن لم نعتبر ذلك قرينة ظاهرة، دليل التقييد قرينة عرفية على إرادة المقيد من دليل الإطلاق فلا فرق بين المو



 كان الواجب عدم الحمل في كليهما، فلا بد من معرفة التفرقة بينهما.

إلى بيان الفارق، وادعى أن حمل المطلق على المقيد في المستحب إنما لا يتم  (1)ذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

التي أوجبت التوقف في الحمل، إلا أن الغلبة المذكورة لوجود الغلبة والكثرة في سائر الموارد على عدم الحمل وهي 

في باب الواجبات لا تصادم الظهور العرفي على أن دليل المقيد قرينة على إرادة المقيد من دليل الإطلاق، فهذا هو 

 الوجه في التفرقة بينهما.

 ولكنه غير صحيح، لأن دليل التقييد إن اعتبرناه قرينة عرفية على أن المراد من

_______________________________ 

 

 .1377/شوال/  7* ليلة الأحد 

 .251( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     188   

المطلق نفس المقيد كان الفرق منعدماً في المستحبات والواجبات، ولا تقف الغلبة حينئذ أمام ذلك، وإن لم نعتبره 

قرينة على إرادة المقيد من المطلق كانت الغلبة مانعة في الاثنين، فلاوجه للتفرقة، وحيث تقدم منا أن دليل المقيد له 

 قيد، كان الوجه المذكور فاسداً.ظهور عرفي على أن المراد من المطلق هو الم

الذي ذكره صاحب الكفاية )قدس سره( لعدم الحمل في المستحبات بعد العدول عن الأول، ما حاصله:  الوجه الثاني:

أن السبب الذي دعى القوم لعدم حمل المطلق على المقيد في المستحبات هو التسامح في أدلة السنن، ما ورد أن من 

مله كان له أجر ذلك، وإن لم يقله رسول)صلى الله عليه وآله وسلم(، فإن المقيد وإن كان بلغه ثواب على عمل فع

قرينة على أن المراد من المطلق نفس المقيد المذكور إلا أن العمل بباقي ما يدل عليه المطلق إنما هو من باب 

 ر أربعة:التسامح وبلوغ الثواب، ولا منافاة في ذلك، وهذا أيضاً غير صحيح ومردود بأمو

أنه لو فرضنا أن دليل التقييد كان قرينة عرفية على أن المراد من المطلق هو نفس المقيد، إذاً فالباقي  الأمر الأول:

مما دل عليه المطلق كيف يتسامح في دليله وكيف يقال )أن من بلغه ثواب على عمل(، بل يكون المطلق بالإضافة 



رينة المنفصلة، فكما أن القرينة المتصلة توجب عدم انعقاد ظهور للكلام في إلى ذلك مقطوع العدم وما حاله إلا كالق

الجميع ابتداء، كذلك القرينة المتصلة توجب عدم انعقاده بقاءً، فإذا دل الدليل على عدم إرادة المقيد من المطلق فلا 

 ينعقد حينئذ ظهور في الباقي، فكيف يصدق البلوغ.

لم يرد في آية قرآنية أو سنة نبوية كي يلزمنا الشارع تعبداً به، وإنما الذي ثبت أن إن دليل التسامح  الأمر الثاني:

 إتيان العمل برجاء الوصول إلى الواقع أمر مثاب عليه، وهذا أمر يستحسنه العقل أيضاً.

وهذا لا يثبت  إنه لو تم دليل التسامح فلا يثبت إلا مشروعية الإتيان والامتثال بباقي أفراد المطلق، الأمر الثالث:

 أفضلية الأفراد للمقيد كما ادعى ذلك صاحب الكفاية، إذ لا دخل لذلك أصلاً.

إنه لو كان الفارق بين المقامين دليل التسامح لجرى نفس الدليل في المطلق والمقيد في الواجبات أيضاً،  الأمر الرابع:

 إذ لو حمل المطلق على المقيد في دليل

  189           

الواجب لأفاد أن ما يصدق عليه المطلق من الأفراد ما عدا المقيد غير واجب، بل الواجب هو المقيد، وهذا لا ينافي 

 أن يأتي الإنسان بتلك الأفراد بعنوان التسامح.

 وبعبارة أخرى المطلق إذا حمل على المقيد في الواجبات أفاد اختصاص الوجوب بما دل عليه دليل التقييد، وأما بقية

 ما يصدق عليه المطلق فليس بواجب، وهذا لا ينافي التقرب به بعنوان التسامح.

 إذاً فما ذكره )قدس سره( ليس بوجه، بل الفارق أن يقال إنه لا بد من لحاظ دليل التقييد وهو على صور أربع:

ابية والأخرى سلبية، )الصورة الأولى( أن يكون دليل التقييد مما له مفهوم بحيث يشتمل على قضيتين أحدهما إيج

مثل ما لو قال المولى يستحب صلاة أحد عشر ركعة في الليل، وقال: إذا انتصف الليل فصل أحد عشر ركعة، 

فالعرف يستفيد انتفاء استحباب صلاة أحد عشر ركعة قبل الانتصاف، وهو قرينة عرفية على حمل المطلق على 

 المقيد.

الإقامة مستحبة »والمقيد بحسب الحكم، كما وردت الروايات بأن  )الصورة الثانية( أن يختلف دليل المطلق

 ً ولا ريب أن هذه النواهي الموجودة  (2) ، وورد أيضاً دليل مقيد لا تقم وأنت جالس، ولا تقم وأنت محدث،(1)«مطلقا



لا ريب في الحمل في البين إرشاد إلى المانعية لا تحريمية لعقاب فاعلها عليها، وإذا كانت إرشاداً إلى المانعية ف

هاهنا، وأن المراد بالمطلق ما عدا الجلوس والحدث، لذا قلنا في حاشيتنا على العروة كذلك وأن الإقامة لا بد وأن 

 تكون في حال القيام.

لاً )الصورة الثالثة( أن دليل التقييد مثبتاً، ولكنه متعلق بالتقييد لا المقيد، كما ورد أن الإقامة مستحبة مطلقاً، وورد مث

فلتكن الإقامة حال القيام، فإن الأمر المذكور ليس وجوبياً، بل إرشاد إلى الشرطية، كما في إرشاد النهي إلى المانعية، 

 وإذا كان كذلك فلا بد من الحمل أيضاً.

 )الصورة الرابعة( أن يكون دليل التقييد مثبتاً، ولكن الحكم علق على

_______________________________ 

 

 .4،أبواب الآذان والإقامة ب 381: 5( وسائل الشيعة 1)

 .8، 5ح 13،أبواب الآذان والإقامة ب 402: 5( وسائل الشيعة 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     190   

وفي هذه  (1) أنه يستحب الصوم في يوم عاشوراء،« وورد»المجموع من القيد والمقيد، مثل يستحب الصوم مطلقاً، 

 الصورة لا داعي إلى الحمل أصلاً، بل يمكن العمل بكلا الدليلين.

 بقي في المقام أمران. *

أن الإطلاق في مقام الإثبات يكشف عن الإطلاق في مقام الثبوت، كما أن التقييد في مقام الإثبات يكشف  الأمر الأول:

لم يكن في عالم الدلالة قيد من القيود دل على أن مراد عن التقييد في مقام الثبوت، فإذا قال المولى: اعتق رقبة، و

المولى واقعاً عتق أي رقبة من الرقبات، وهكذا لو قال اعتق رقبة مؤمنة، فحيث قيد المولى الرقبة بالإيمان كشف 

 عن أن مراده الواقعي وعالم الثبوت هو المقيد.

التقييد في عالم الثبوت، أو يكون التقييد في عالم  وربما يعكس الأمر فيكون الإطلاق في عالم الإثبات كاشفاً عن

 الإثبات كاشفاً عن الإطلاق في عالم الثبوت.



الإطلاق كما يكون موجباً لتوسعة في ناحية الموضوع أو المتعلق، بالعكس يكون موجباً للتضييق في ناحية الحكم 

 سياً تعييناً عيناً.كما مر في أوائل بحث الأوامر أن إطلاق الصيغة يقتضي كون الوجوب نف

أما الأول فكما لو أمر المولى بالغسل للجنابة، وقال: اغتسل للجنابة، من دون أن يذكر قيداً من القيود التي تدل على 

أنه واجب غيري تخييري كفائي، بل أطلق كلامه بعد رفض جميع القيود الصالحة للأخذ بها، فكان نتيجة إطلاقه في 

سب الواقع واجب نفسي لا يرتبط بصلة أو بغيرها، وإنما يجب على المكلف إتيانه بعد عالم الإثبات أن الغسل بح

الغسل كما ادعاه بعضهم، ومعنى هذا ليس إلا التضييق على المكلف، إذ المبادرة له فعلاً ليس توسعة له بل تضييق، 

الظهر وكان جنباً وجب عليه ولذا لو علم الشخص نفسه بعدم بقائه إلى صلاة واجبة، كما لو علم أنه يموت قبل 

 المبادرة لما ذكر.

 لتكون عدلاً للرقبة، فكان -بأو  -وهكذا لو قال المولى اعتق رقبة ولم يأت 

_______________________________ 

 

 .1م ،أبواب الصوم المندوب ب95: 10( وسائل الشيعة 1)

 .1377/شوال/  8* ليلة الاثنين 

  191           

 إطلاقه في عالم الإثبات دالاً على تضييق في عالم الثبوت، وأن الواجب عليه تعييناً عتق الرقبة لا غيره.

وهكذا لو قال المولى يجب عليك الصلاة، ولم يأت بكلمة أنت، أو غيرك، فإطلاقه موجب للتضييق على المكلف وإن 

 طلاق عالم الإثبات كاشفاً عن التقييد في عالم الثبوت.الواجب عليه عيني، لا كفائي، فكان في جميع هذه الموارد الإ

الذي كان التقييد في عالم الإثبات كاشفاً عن الإطلاق في عالم الثبوت، فذلك كما لو قال المولى: إن  وأما الثاني:

وتاً، إذ أفطرت في شهر رمضان يجب عليك إما العتق وإما الإطعام، فهذا التقييد المذكور لفظاً يكشف عن الإطلاق ثب

المكلف في سعة من الامتثال إن شاء أعتق وإن شاء أطعم، فإن التخيير سعة لا تضييق، أو قال مثلاً، تجب صلاة 

الميت عليك أو على غيرك، فهذا التضييق في عالم الدلالة يكشف عن الإطلاق والسعة ثبوتاً، وهذا كله واضح، إلا 



عن الإطلاق ثبوتاً، وأن التقييد إثباتاً يكشف عن التقييد ثبوتاً،  أن الغالب في الأدلة أن الإطلاق إثباتاً يكشف

 واختلافهما قليل غير متعارف.

إن معنى الإطلاق طالما تكرر فكان حقيقته عبارة عن رفض القيود وعدم اعتبار قيد أصلاً، سواء كان  الأمر الثاني:

الوجود فيراد منه فرد من الطبيعة على نحو  في الموضوع أو المتعلق، ولكن المطلق، )تارة( يؤخذ على نحو صرف

البدل لا جميع الأفراد، كما في الأوامر المتعلقة بالطبايع، مثل اعتق رقبة، فإن المراد من ذلك فرد من الطبيعة سواء 

 ل.تحققت الطبيعة بهذا الفرد أو بذاك، فكان المولى في دليله قد رفض القيود فأراد الفرد من الطبيعة على سبيل البد

)وأخرى( يؤخذ الموضوع أو المتعلق على نحو مطلق الوجود فينحل إلى أحكام متعددة وقضايا كثيرة، كما في 

النواهي الواردة في الأدلة، مثل لا تشرب الخمر، فإن المراد منه أن كل فرد من أفراد تلك الطبيعة قد تعلق النهي به، 

وعلى أي حال فإن اعتبار ذلك على نحو مطلق الوجود أو  فكان إطلاق الدليل مأخوذاً على سبيل مطلق الوجود،

 صرف الوجود لا يضر في حقيقة الإطلاق، فإنه عبارة عن رفض القيود كما عرفت.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     192   

 

 

 المجمل والمبين

 

والظاهر أن هذين اللفظين من قبيل المطلق والمقيد والعام والخاص، والمطلق والمشروط لا يراد منهما سوى  *

المعنى اللغوي، إذ ليس فيهما اصطلاح خاص، ومعنى المبين لغة هو الظاهر، فكل كلام إذا ألقي أمام المتكلم وكان 

بيناً، وبخلافه المجمل وهو الغير الظاهر الذي لا له ظهور في مراده الإستعمالي الكاشف عن مراده الجدي كان م

 يكون له ظهور استعمالي في المراد.

 ثم أن المجمل على قسمين: حقيقي وحكمي، والأول ذاتي وعرضي.



فالمجمل الحقيقي الذاتي هو اللفظ الذي لا يكون بطبعه كاشفاً عن المعنى بلا احتفاف الكلام بما يمنع الظهور، وإنما 

حقيقته غير كاشف عن ذلك، كالألفاظ المشتركة التي لا يعلم المراد منها عند الإطلاق ما لم تكن قرينة اللفظ بحسب 

 في البين.

والمجمل الحقيقي )العرضي( هو اللفظ الذي لا يكون كاشفاً عن المعنى لاحتفاف الكلام بما يصلح للقرينية، فإن 

لاً عرضياً، إذ اللفظ في حد ذاته فيه ظهور عن المراد، إلا أن وجود ما يصلح للقرينة في الكلام مما يجعل اللفظ مجم

 احتفاف الكلام بما يصلح لمنعه أوجب عدم انعقاد ذلك.

والمجمل الحكمي هو اللفظ الذي لا يكون كاشفاً عن المراد لاحتفاف الكلام بالقرينة المانعة من انعقاد الظهور، 

قال: المولى أكرم العلماء، ثم قال لا تكرم زيداً، وتردد أمره بين ابن  كموارد القرينة المنفصلة في العموم، مثلاً لو

بكر أو ابن عمر، فلا ريب أن التخصيص، كشف عن أن مراد المتكلم جدياً غير موافق للمراد الإستعمالي لوجود 

 الإجمال.التخصيص، إلا أن التردد في زيد أوجب إجمال ذلك العام من حيث الانطباق على أيهما، فهذه موارد 

_______________________________ 

 

 .1377/شوال/  9* ليلة الثلاثاء 

  193           

، (1)ثم إن المجمل والمبين من الأمور الحقيقية لا الأمور الإضافية كما ذهب إلى ذلك صاحب الكفاية )قدس سره(

هو كل كلام إذا ألقيَ إلى الخارج ولم يكن أهل اللسان يعرفون المراد والمعنى منه كان  -كما عرفت  -لأن المجمل 

 مجملاً، وبعكسه إذا ألقيَ الكلام أمام العرف وفهُم المعنى منه كان مبيناً.

 عند آخر باعتبار أن الأول فهم أما ما ذهب إليه في الكفاية من أن اللفظ الواحد ربما يكون مبيناً عند واحد ومجملاً 

 منه المعنى دون الثاني، فإنه لم يفهم منه.

فغير صحيح، إذ ليس القياس هو المعرفة والظهور الفردي، بل عامة أهل اللسان والعرف وإلا للزم أن تكون اللغة 

إشكال في بطلان ذلك، إذاً  العربية مجملة عند الفارسي وبالعكس، وللزم أن يكون القرآن مجملاً عند غير عارفه، ولا



 المدار ما عرفت أن المهم هو عامة أهل اللسان لا الفرد الشخصي.

 وقد عدّ جماعة جملة من الموارد مجملة:

 منها: كلمة الصعيد في الألفاظ المفردة، وهل هي لوجه الأرض أو المرتفع.

، أو لجار (3) ، أو لمن لم يقم صلبه(2) بطهورمنها: المنفي بكلمة )لا( النافية للجنس في المركبات، مثل لا صلاة إلا

 ، وهل لنفي الكمال أو الصحة أو الحقيقة.(4) المسجد

، أو (6) )حرمت عليكم أمهاتكم( ،(5) )أحلت لكم بهيمة الأنعام( وهكذا الأحكام المتعلقة بالموضوعات الصرفة، مثل

 يه إلا باعتبار بعض نواحيه وآثاره.يحرم الماء فإن الموضوع من حيث هو غير صالح لانطباق الحكم عل

 فمنهم من ادعى ترتب جميع الآثار في مثل هذه الموارد، ومنهم من أخذ

_______________________________ 

 

 .253( كفاية الأصول: 1)

 .2ح 1أبواب الوضوء ب 287: 1( مستدرك الوسائل 2)

 .2ح 16أبواب الركوع ب 321: 6( وسائل الشيعة 3)

 .1ح 2أبواب احكام المساجد ب 194: 5لشيعة ( وسائل ا4)

 .1: 5( سورة المائدة: 5)

 .23: 4( سورة النساء 6)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     194   

بالظاهر منها ففي آية تحريم الأمهات، الظاهر منها هو النكاح، والصحيح أنه ليس في البين ضابط يمكن أن يجعل 

مداراً في المقام وإنما التعويل على العرف وأهل اللسان، فمتى ما فهم من ذلك المعنى عند الإطلاق كان مبيناً، وإلا 

 فهو مجمل.

الأصول( من تقريرات سيدنا الأستاذ الخوئي )قدس سره(، والحمد لله أولاً  انتهى الجزء الأول من كتاب )مصابيح *



وآخراً وظاهراً وباطناً، وصلى الله على محمد وآل الطيبين الطاهرين، واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين من الآن 

 إلى قيام يوم الدين.

_______________________________ 

 

 )ره( قد قسم تقريراته الى أربعة اجزاء.* كان السيد الشهيد المقرر 

  195           

 بسم الله الرحمن الرحيم

 

 وبه نستعين

 

 قال سيدنا الأستاذ الخوئي دام ظله العالي في مجلس الدرس *

 انه تقدم في بداية مباحث الألفاظ تقسيم مسائل علم الأصول إلى أربعة أقسام:

ما يبحث فيه عن مداليل الألفاظ والظهورات العرفية، وهذا قد يقع عن المداليل المفردة كظهور الأمر  القسم الأول:

في الوجوب والنهي في التحريم، وقد يقع عن المداليل المركبة كظهور العام في الباقي بعد التخصيص، والمطلق بعد 

حث في الحقيقة نزاعات صغروية لمباحث الحجج القيد به في الحمل على المقيد أو أفضل الأفراد، وكل هذه المبا

 الآتية.

ما يبحث فيه عن المعنى والمدلول ذاته من دون اختصاص لدلالة لفظ عليه، كمباحث الاستلزامات  القسم الثاني:

العقلية، مثل مقدمة الواجب، والضد، واجتماع الأمر والنهي فإن البحث في مقدمة الواجب إنما هو عن إدراك العقل 

للملازمة بين وجوب الشيء ووجوب مقدمته مهما كان دليل الواجب لفظياً أم لبياً، ومن حق هذه المسائل أن له 

 تفصل عن المباحث اللفظية والعملية، إلا أن السلف تعرضوا لها في مباحث الألفاظ وتبعهم المتأخرون عليه.

شهرة وظواهر القرآن؛ فان البحث فيها عن أصل مباحث الحجج والدليلية، كخبر الواحد والإجماع وال القسم الثالث:



ثبوت الحجية والدليلية لها وتتميم كاشفيتها الناقصة عن الحكم الواقعي، وهي نزاعات كبروية لا يدور البحث عنها 

 في تشخيص ظهور خاص ليكون صغروياً.

_______________________________ 

 

 .1377/شوال/  10* ليلة الأربعاء

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     196   

القسم الرابع: ما يبحث فيه عن الوظيفة العملية عندما يتردد المكلف في حكمه الواقعي، ويعجز المجتهد عن إقامة 

دليل اجتهادي يكفل بيان الحكم واقعاً أو ظاهراً فينتهي إلى ما يقرره الشارع المقدس أو العقل من الحكم في مرحلة 

 ، والعقلي، والتخيير.العمل، كالاستصحاب، والبراءة، والاحتياط الشرعي

 فان هذه المسائل تعين الوظيفة العملية للمكلف في ظرف تردده بالواقع بلا نظر إلى جهة الواقع أصلاً.

ويلحق بحث التعادل والتراجيح بالقسم الثالث، لأن البحث عن حجية خبر الواحد لا يفرق فيه بين أن يكون بحثاً عن 

 خر.حجيته منفرداً أو عند معارضته لخبر آ

هذه هي مسائل علم الأصول التي يبحث عنها ذلك الفن، وقد عرفت أن جميعها تشترك في تحصيل القطع بالمؤمنية 

في مقام الامتثال، فمنها ما يحصّل القطع الوجداني بالحكم الواقعي وهي مباحث الاستلزامات العقلية، ومنها ما 

نها ما يحصّل القطع بالوظيفة الفعلية كمباحث الأصول يحصّل القطع التعبدي بالحكم الشرعي كمباحث الحجج، وم

 المحرزة وغيرها.

 

 حجية القطع

 

 وقبل البحث فيها لابد من التنبيه على أمور:



أنه بعد أن عرفت أن المسائل الأصولية هي التي تحصّل لنا القطع بالحكم الشرعي أو الوظيفة الفعلية،  الأمر الأول:

ليس من مسائل علم الأصول، فإن المسألة الأصولية هي التي تقع نتيجتها في طريق يتضح جلياً أن القطع الطريقي 

استنباط الحكم الفرعي بحيث لو انضم إليها صغراها لأنتجت حكماً فرعياً، ومعلوم أن القطع بالحكم لا يقع في طريق 

 اديء تصديقية لها، لذا اعتبراستنباط الحكم، وإنما القطع بالوظيفة نتيجة المسائل الأصولية وهو في الحقيقة مب

  197           

)ره( البحث عنه استطراداً، والحق معه، والبحث عن حجية القطع يعود إلى صحة العقاب على  (1)صاحب الكفاية

تقدير المخالفة، فيشبه البحث الكلامي الذي يتضمن البحث عن المبدء والمنتهى والثواب والعقاب، هذا كله في القطع 

 الطريقي.

ي عن المقام، وإن كان له صلة في فعلية الحكم أما القطع الموضوعي والبحث عنه في بداية مسائل الحجج فهو أجنب

 إلا أن نسبته إليه كنسبة سائر الموضوعات إلى الأحكام وفي الحقيقة هو أو لى بالخروج من القطع الطريقي.

 وانضمامه إلى الحكم كانضمام بقية المواضيع الأخر التي لا ترتبط بالمقام.

هل هو المجتهد أو  (2)التقسيم في كلام الشيخ الأنصاري)قدس سره( إن المراد من المكلف الواقع في الأمر الثاني: *

 الأعم منه ومن المقلد.

 وتوضيح ذلك يقتضي البحث في جهات ثلاثة:

 في المجتهد من حيث أحكامه الخاصة. -الجهة الأولى 

 في المقلّد من حيث أحكام نفسه. -الجهة الثانية 

 قلديه.في المجتهد من حيث أحكام م -الجهة الثالثة 

)أما الجهة الأولى( فالبحث عنها واضح، فإن المجتهد إذا التفت إلى حكم شرعي؛ فإما أن يحصل له القطع بالحكم 

الواقعي أو يحصل له الظن به ظناً معتبراً ولابد من العمل على طبق كل منهما، أو يشك به وفي هذه الصورة لابد 

 من الرجوع إلى ما تقتضيه الأصول العملية.

وهي حكم المقلّد بالإضافة إلى تكليف نفسه، وهو لا يختلف عن المجتهد في الأحكام المذكورة، فإن  ة الثانية:الجه



التفت إلى حكم شرعي؛ فإما أن يحصل له القطع بالحكم الواقعي بحيث لا يقبل التشكيك فيه وجب عليه العمل على 

 الظن المعتبرطبق قطعه، ولا يعود إلى المجتهد أصلاً، وإما أن يحصل له 

_______________________________ 

 

 .257( كفاية الأصول: 1)

 .377/شوال/  13* ليلة السبت 

 .25: 1( فرائد الأصول 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     198   

بالحكم وليس ذلك إلا فتوى مجتهده ويجب عليه العمل على طبق الفتوى، وثالثة يتعذرّ عليه ذلك ويبقى شاكا في 

 الحكم ولابد حينئذٍ من رجوعه إلى الأصول العملية، هذا كله في الحكم الواقعي.

 بفتوى مجتهد. وأما الحكم الظاهري فربما يحصل للمقلّد قطع به ويجب العمل على طبق قطعه، كما إذا قطع

يظن بالحكم الظاهري كما إذا اخبر عدلان بأن فتوى المجتهد كذا ولابد من العمل على طبقه، وثالثة يبقى  وأخرى:

متردداً ولابد من رجوعه إلى الأصل العملي وهو يختلف باختلاف الموارد، فإن كان متيقناً بفتوى المجتهد سابقاً 

دد الأعلم بين اثنين فأفتى أحدهما بالوجوب الآخر بالإباحة أخذ المقلد وشك في التبدل استصحب البقاء، وإن تر

بالإباحة ونفى الزائد بالبراءة، وإن أفتى أحدهما بالوجوب والآخر بالحرمة تخير بينهما، وإن أفتى أحدهما بوجوب 

 القصر لمن قصد اربعة فراسخ ولمريد الرجوع ليومه، وأفتى الآخر بالاتمام عمل بالاحتياط.

 اذاً لا يختلف المجتهد عن المقلّد من حيث التقسيمات المذكورة وإن كانت هناك فروق ظاهرة.ف

في حكم المجتهد بالنسبة إلى تكليف مقلديه، كما إذا التفت المجتهد إلى حكم كلي ليس من موارد  الجهة الثالثة:

كالأحكام التي تلحق النساء وتختص  ابتلائه؛ أما فعلاً كمسائل الحج مع فرض أنه غير مستطيع أو مختصاً بغيره

بهن، ففي جميع ذلك لا يخلو حاله إما أن يحصل له القطع الوجداني بالحكم فيفتي على طبقه ويرجع المقلد إليه من 

باب رجوع الجاهل العالم، أو يحصل له طريق يصل به إلى حكم غيره فيقطع به قطعاً تعبدياً ويفتى على طبقه 



اً من رجوع الجاهل إلى العالم، وحكم المجتهد في كلا الموردين كالإمام)عليه السلام( في مقام ويرجع المقلد إليه أيض

بيان الأحكام الشرعية غايته أن الإمام يتلقى الحكم عن الرسول)صلى الله عليه وآله وسلم(، والمجتهد يتلقاه من 

 السنّة، وثالثة يحصل له الشك في الحكم ومرجعه إلى الأصول العملية.

)فإن قلت(: إن الأصول العملية في مقام الشك إنما تجري فيمن كان مبتلى بالحكم ثم شك فيه، والمفروض أن 

 المجتهد لا يبتلى بتلك الأحكام فلا يشك فيها، والمقلّد ليس له شك فيها، إذاً فما هو محل الابتلاء في الحكم الشرعي

  199           

ليس له شك ويقين في ذلك، ومن هو متيقن وشاك ليس الحكم محل ابتلائه، إذاً فلا موضوع للرجوع إلى الأصل 

 العملي.

جواباً عن ذلك ما محصله: أن المجتهد نائب عن المقلد في إجراء القواعد  (1)وقد ذكر الشيخ الأنصاري)قدس سره(

ا شك المجتهد فكأن المقلّد شاك في الحكم ومن أجله صح جريان المذكورة ومنزّل منزلته في كونه شاكاً ومتيقنا، فإذ

 الأصل.

أنه لا دليل على هذا التنزيل وصحته، وأدلة الأصول لا تشمل الشاك التنزيلي، وإنما تختص بمن كان  والجواب عنه:

 شاكاً حقيقة في حكم نفسه.

لمجتهد)تارة( يكون في مرحلة الجعل فالصحيح أن يقال: إن الاستصحاب في الشبهات الحكمية بالإضافة إلى ا

)وأخرى( في مرحلة المجعول من حيث السعة والضيق بعد العلم بعدم طرو النسخ عليه، وفي هذه الصورة إن كان 

الحكم مما يلتفت إليه المقلد فيشك فيه كما إذا شك في طهارة ونجاسة الماء القليل المتنجس المتمم كراً فللمجتهد أن 

 الأول:أحد طريقين:يجري الاستصحاب ب

بلحاظ يقين المجتهد وشكه حيث إنه متيقن بالحكم في حق مقلديه وشاك في بقائه فيجري الاستصحاب ويحكم على 

 طبق ذلك، ويرجع المقلد إليه من باب رجوع الجاهل إلى العالم.

مم وقد شك في بقائها بعده يجري بلحاظ يقين المقلّد وشكه، فإن المقلّد حيث كان متيقناً بنجاسة الماء قبل التي الثاني:

الاستصحاب في حقه، ويفتي على طبق ذلك، أو فقل يفتي المجتهد للمقلد في المسألة الأصولية وهي جواز الأخذ 



 بالحالة السابقة المتيقنة في ظرف الشك في البقاء ويطبق المقلد الكبرى على ما عنده من الصغرى ويأخذ بالنتيجة.

لتفت إليه المقلد فلابد وأن يجري المجتهد الاستصحاب بلحاظ يقينه وشكه، لكونه متيقناً بالحكم وإن لم يكن الحكم مما ي

 في حق مقلده شاكاً في بقائه.

 وأما في موارد الاحتياط؛ كموارد العلم الإجمالي بالتكليف كالترديد في

_______________________________ 

 

 .33: 1( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     200   

الصلاة قصراً وتماماً فيمن سافر إلى أربعة فراسخ ولم يرد الرجوع ليومه، والأخبار فيه متعارضه، وإذا لم يرجح 

المجتهد إحدى الطائفتين على الأخرى وهو يعلم بانشغال الذمة فيه، يحكم العقل بالاحتياط ومن ورائه يفتي المجتهد 

 العالم في المسألة الفرعية.بذلك ويرجع المقلد إليه من باب رجوع الجاهل إلى 

وأما موارد التخيير، فكذلك عندما يتردد الأمر بين الوجوب والحرمة فيحكم العقل بالتخيير بينهما، ومن ورائه يفتي 

 المجتهد على طبق ذلك ويرجع الجاهل إليه من باب رجوعه إلى العالم.

ال فيها أنها وظيفة كل من شك في تكليف نفسه بعد إنما الكلام في البراءة بكلا قسميها الشرعية والعقلية، والإشك

الفحص عن الدليل، والمجتهد وإن قدر على اجرائها بعد الفحص عن الدليل إلا أنه ليس بشاك في حكم نفسه، وأما 

العامي فهو وإن شك في حكم نفسه إلا أنه لا يستطيع من إجرائها لعدم قدرته على الفحص، إذاً كيف يصح للمجتهد 

 للمقلد بوجوب العمل بمؤدى الأصل. أن يفتي

 أن المقلد يرجع إلى المجتهد في هذه المسألة، ولكن رجوعه إليه تارة من باب تعيين الصغرى. والجواب عنه:

في نفس الكبرى، كما لو شك العامي في شبهة حكمية تحريمية كحرمة شرب التتن وهو لا يستطيع أن  وأخرى:

ن يفحص في الأدلة عن حكم المسألة، فإن أحرز المجتهد له فقدان الدليل فقد يفحص، فيعود للمجتهد ويسأله عن أ

شخّص العامي الصغرى، ورجع إلى المجتهد فيما يستقل عقله من قبح العقاب بلا بيان، فيعمل على مقتضى 



 الترخيص العقلي، فتكون الكبرى وجدانية للمقلد بعد أن شخص الصغرى برجوعه إلى المجتهد.

على المقلد إدراك ما يستقل به عقله رجع إلى المجتهد في هذه المسألة وهي الكبرى، وأوضح له المجتهد  أما لو تعذر

بأن مقتضى من شك في حكم تكليفي ولم يكن عنده دليل فالعقل يحكم ببراءة الذمة من ذلك، لأن العقاب عليه بلا بيان 

 ى طبق الترخيص الذي أفادته البراءة.قبيح بحكم العقل، وبهذه الوسيلة يستطيع العامي أن يعمل عل

والحاصل أن موارد الأصول العملية في الشبهات الحكمية لا ندعي بأن المجتهد فيها نائب عن المقلد في إجراء 

 الأصول، بل بإمكان المجتهد أن يجري

  201           

الأصل فيها بعد فحصه عن الدليل وعدم العثور عليه، ويفتي على طبق مؤدى الأصل ويرجع المقلد إليه من باب 

 رجوع الجاهل إلى العالم.

كما وأنه من الممكن أن يجري الأصل نفس المقلد بأن يأخذ من المجتهد الكبرى الكلية في المسألة الأصولية تارة بعد 

أخذ الكبرى والصغرى منه ويجهد نفسه في ضم أحدهما للآخر ويأخذ النتيجة من أن أتم بنفسه الصغرى وأخرى ي

 ذلك وهذا واضح.

 وقد تحصل مما تقدم أنه لا يراد من المكلف في بدء البحث خصوص المجتهد، بل الاعم منه ومن المقلد كما عرفت.

ان المكلف إذا التفت إلى حكم شرعي فإما أن يحصل له القطع  (1)ذكر الشيخ الأنصاري )قدس سره( الأمر الثالث: *

به، أو الظن، أو الشك، فجعل التقسيم ثلاثياً وأفاد ما محصله: بأن المكلف إما أن يحصل له القطع الوجداني بالحكم 

لظن بالحكم ولا إشكال في متابعته، لأن القطع حجة ذاتية لا تناله يد التصرف وضعاً أو رفعاً، وإما أن يحصل له ا

الواقعي لقيام دليل معتبر كاشف عن الواقع ولا ريب من اتباعه، لأن التعبد الشرعي كالقطع الوجداني في الحجية، 

وإما أن يحصل له الشك بالحكم الواقعي لتعذر قيام أحد الدليلين المتقدمين، ولابد من الالتزام بما قرره الشارع 

وهي تختلف باختلاف الموارد؛ فتارة يعلم بالحالة السابقة ولابد من الأخذ بها المقدس أو العقل من الوظيفة العملية، 

 للاستصحاب.

يشك في التكليف والأصل فيه البرآءة، وثالثة يشك في المكلفّ به والقاعدة تقتضي الاشتغال، ورابعة يتحيرّ  وأخرى:



فعلية من الحكم المجعول في ظرف الشك فيما هو الثابت عليه والحكم هو التخيير، ومرجع الجميع إلى الوظيفة ال

 بالحكم الواقعي. وبديهي أن التقسيم على هذا البناء ثلاثي.

ثم اعلم أن الترتيب بين هذه المراتب الثلاثة طبيعي يقتضيه واقع الأمر، فمن جزم بالحكم الشرعي جزماً حقيقياً لا 

 لجعل الشرعي،ينتقل إلى المرحلة الثانية التي تحصل الظن بالواقع عن طريق ا

_______________________________ 

 

 .377/شوال/  14* ليلة الأحد 

 .25: 1( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     202   

نعم ينتقل إليها إذا فقد القطع الوجداني بالحكم فيلتجأ إلى سبيل يضمن له المؤمن من العقاب من جانب الشارع 

المقدس على تقدير المخالفة، وما ذلك إلا الطرق الشرعية التي تمم المولى جهة كشفها عن الحكم الواقعي، ومتى ما 

الواقعي انتقل إلى المرحلة الثالثة وهي المجعول الشرعي أو فقد المكلف الطرق المجعولة وأصبح متردداً في الحكم 

 العقلي من الوظيفة العملية كالاستصحاب والبراءة والاحتياط وهذا واضح.

جعل التقسيم ثنائياً وأفاد ما محصّله: أن المكلف إن التفت إلى حكم شرعي فعلي  (1)وصاحب الكفاية)قدس سره(

لقطع به ويندرج تحته الظن الانسدادي بناء على الكشف والأحكام الشرعية واقعي أو ظاهري، فإما أن يحصل له ا

 المجعولة في ظرف الشك كالاستصحاب والبراءة والاشتغال والتخيير الشرعي.

أولاً: وعلى الثاني لابد وأن ينتهي إلى ما يحكم به العقل من اتباع الظن بناء على تمامية مقدمات الانسداد على 

لرجوع إلى الأصول العقلية من البراءة والاشتغال والتخيير، ونتيجة ذلك أن المكلف إما عالم بالحكم الحكومة، وإلا فا

 الفعلي الواقعي أو الظاهري أو ليس بعالم به ولا ثالث لذلك.

 ثم قال)قدس سره(: وإن أبيت إلا عن تثليث الأقسام؛ فالأولى أن يقال إنّ المكلفّ إما أن يحصل له القطع بالحكم أو

لا، وعلى الثاني إما أن يقوم عنده طريق معتبر أو لا، ومرجع الثاني إلى القواعد المقرّرة عقلاً أو نقلاً لغير القاطع 



 أو من يقوم عنده الطريق على تفصيل يأتي في محله إنشاء الله.

 الأول:والذي دعى صاحب الكفاية إلى أن يجعل التقسيم ثنائياً أمور:

 ر القطع المتعلق بالحكم الواقعي أو الظاهري.عدم الفرق عنده بين اثا

تخصيص الحكم بالفعلي دون الإنشائي إذا لا أثر للحكم الإنشائي ما لم يصل إلى مرتبة الفعلية، وهذا يوجب  الثاني:

 اختصاص أحكام القطع بما إذا تعلق بالحكم الفعلي.

 لم يقم دليلإن الظن إن قام دليل على اعتباره فهو ملحق بالعلم وإن  الثالث:

_______________________________ 

 

 .257( كفاية الأصول: 1)

  203           

على اعتباره فهو ملحق بالشك، والنتيجة من ذلك أن المكلف إما عالم بالحكم الفعلي الواقعي أو الظاهري أو ليس 

 بعالم ولا ثالث لهما:

والصحيح أن يقال ان التقسيم ثلاثي كما صنعه الشيخ الأنصاري )قدس سره(، وذلك فإن القطع وإن كانت آثاره لا 

 تختلف من حيث تعلقها بالحكم الواقعي أو الظاهري إلا أن بين هذه المراتب طولية.

اتباعه، وإن جهل به فقد  فان المكلف إن التفت إلى الحكم الشرعي، فان حصل له القطع بالحكم الواقعي فيجب عليه

يجعل الشارع المقدس طريقاً معتبراً إليه وكاشفا عنه كالأمارات الشرعية، وبقيامها يصبح المكلف عالماً بالواقع 

تعبدا، وقد يأخذ الجهل بالواقع موضوعاً لحكم آخر كالاستصحاب والبراءة والاشتغال الشرعي، وفي كلتا الحالتين 

 ري الأعم من الطريق والحكم المجعول ولكن الطولية بينهما ثابتة.يقطع المكلف بالحكم الظاه

أما بين الحكم الواقعي والظاهري فواضح، لأن مورد جعل الأمارات الجهل بالحكم الواقعي وعدم العلم به، ومع العلم 

ة في ظرف بالحكم الواقعي لا تكون الأمارة حجة على المكلف، وأما بين الأمارات الشرعية والأحكام المجعول

الجهل، فكذلك الطولية واضحة، لأن موردهما وإن كان الجهل بالحكم الواقعي إلا أن قيام الأمارة على شيء يجعل 



المكلف عالماً بالواقع تعبداً ومعه لا ينتقل إلى الأصول، بينما الأصول المقررة ينتقل إليها مع الحيرة والتردد بالحكم 

 ، لأنه مع الأمارات يصبح عالماً بالواقع تعبداً وليس بشاك فيه.وهذا يعني في ظرف فقدانه للأمارات

 فجعل التقسيم ثنائياً لازمه أن يصبح ما في طول الحكم الواقعي طبعاً في عرضه وهو غير صحيح.

 وأما ما جاء به صاحب الكفاية)قدس سره( من اعتبار الحكم الفعلي دون الإنشائي ففيه تفصيل.

لإنشائي مالم يكن بداعي البعث والزجر بل كان بداعي السخرية والامتحان، فلا أثر لذلك فإنه إن أراد من الحكم ا

 وإن قطع به المكلف، لأنه ليس من مراتب الحكم. وإن أراد منه ما كان بداعي البعث والزجر فهذا يطلق عليه الحكم

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     204   

وإن لم يبلغ مرتبة الفعلية، وهو عبارة عن نفس القضايا الحقيقية التي جعل الحكم فيها على فرض وجود الموضوع 

ولا يلتزم بعدم ترتب أثر على هذا الحكم الإنشائي، بل آثر للمجتهد أن يفتي على طبق ذلك، إذ لا يختص إفتاؤه 

شائي، فيوجب الحج على المكلفين على تقدير الاستطاعة فإذا بالحكم الفعلي وإنما بوسعه أن يفتي على طبق الحكم الإن

التفت المكلف إلى ذلك الحكم فما دام الموضوع لم يكن فعلياً لا يبعث نحو العمل وإن قطع بالحكم، نعم لو بلغ الفعلية 

 وقطع به صار فعلياً.

لق بالحكم الواقعي فهو صحيح، وأما ما ذكره صاحب الكفاية)قدس سره( من عدم اختصاص أحكام القطع بما إذا تع

إلا أنه لا يوجب أن يكون التقسيم ثنائياً، فان ما ذكر من الأبحاث المتقدمة لا تختص بالحكم الواقعي، بل الحكم 

 الظاهري أيضاً يتعلق به القطع كما إذا علمنا بحجية خبر قائم على حكم من الأحكام.

خبر ظاهر الكتاب مثلاً، وقد يتعلق به الشك كما إذا شككنا في بقاء وقد يتعلق به الظن المعتبر كما إذا دل بحجية ال

 حجية الخبر فيجري الاستصحاب، إذاً فهنا لا يختص القطع بالحكم الواقعي فقط.

 )بقى في المقام شيء(*

ذكر صاحب الكفاية)قدس سره( أن التقسيم الثلاثي الذي ذكره الشيخ الأنصاري)قدس سره( يؤدي إلى التداخل في 

عض أقسامه، وحق التقسيم أن يكون ثنائياً، وقد قرّب لزوم التداخل بما محصله: أن الظن الذي تعلق بالواقع إن كان ب

ظناً غير معتبر لدى الشارع المقدس، ولم يقم دليل يصحح العمل به، فهو ملحق بالشك لعدم اعتباره، كما أن الشك 



هو الشخصي بل النوعي، فربما تقوم الأمارة على شيء ولم  ربما يدخل في الظن باعتبار أن المراد من الظن ليس

يحصل ظن بالواقع لدى المكلف، بل يبقى متردداً في الحكم فعلاً ومعه لا يجب أيضاً العمل به، لذا كان الأولى 

 العدول عن القسمة الثلاثية إلى الثنائية.

_______________________________ 

 

 .1377/شوال/  15* ليلة الاثنين 

  205           

 والجواب عنه بوجهين:

إن المراد من الظن الذي أخذه الشيخ)قدس سره( في التقسيم هو الظن المعتبر الذي قام الدليل على  الوجه الأول:

اعتباره، كما أن المراد من الشك هو عدم قيام الدليل المعتبر على الحكم كما صرّح به في أوائل البراءة، فكل ظن لم 

دام المقصود من الشك هو فقدان الدليل القطعي  يكن معتبراً فهو ملحق بالشك، كما أن الشك لا يدخل في الظن ما

 والظن المعتبر.

إن التقسيم الذي ذكره الشيخ)قدس سره( إنما هو في مرتبة سابقة على الحكم فان المكلف إذا التفت إلى  الوجه الثاني:

 حكم شرعي فلا يخلو حاله عن أحد ثلاث.

 تقبل يد التصرف والجعل وضعاً أو رفعاً. أن يحصل له القطع بالواقع، وحجية القطع ذاتية لا الأول:

 أن يحصل الشك في الواقع، وهو غير قابل للحجية لعدم كونه كاشفاً أصلاً. الثاني:

أن يحصل له الظن بالواقع، وهذا ما يكون قابلاً للجعل لاقتضائه بطبعه الكاشفية الناقصة وليس كالشك، فإنْ  الثالث:

كان بحكم القطع وكان قطعاً تعبدياً، وإن ترك الشارع تتميمه كان كالشك ويحتاج  أتم الشارع المقدّس كشفه عن الواقع

حينئذٍ إلى الأصل العملي في تعيين الوظيفة، وهذا كله تقسيم قبل الحكم، ونظيره تقسيم الانسان إلى محقون الدم، 

 .وكافر مهدور الدم، وذمّي إن التزم بشرائط الذمة صار كالأول وإن رفض صار كالثاني

فكان التقسيم المذكور الذي صنعه الشيخ إنما هو بحسب موضوع الحكم وهو صالح للتقسيمات المذكورة، نعم لو كان 



التقسيم بلحاظ الحكم نفسه جاء التداخل في بعض أقسامه، فكان نظر صاحب الكفاية إلى جهة الحكم نفسه ونظر 

 الشيخ إلى جهة الموضوع.

 دس سره( من التقسيم الثلاثي هو الصحيح.وعليه فما ذكره الشيخ الأنصاري)ق

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     206   

أن طريقية القطع وحجيته ذاتية لا تناله يد التصرف والجعل، وهذا في الواقع  (1)ذكر الشيخ الأنصاري)قدس سره( *

 خلط بين الأمرين الطريقية والحجية، والأولى أن يقع البحث عنه عن جهات ثلاث:

 ان طريقية القطع ذاتية أم جعلية. الجهة الأولى:

أن حجية القطع والتي عبارة عن المنجزية في صورة المطابقة للواقع والمعذرية في صورة المخالفة  الجهة الثانية:

 من اللوازم الذاتية للقطع أو من الأمور الجعلية؟

طوع به أو لا؟ هذه جهات ثلاث ينبغي البحث عنها هل بإمكان الشارع المقدس المنع من العمل بالمق الجهة الثالثة:

 مفصلاً وإن وقع البحث عن القطع استطراداً.

)أما الجهة الأولى( فاعلم أن حقيقة القطع بشيء إنما هو انكشاف الواقع به وإرائته بنحو لا تقبل النقاش والجدل، 

روري كما أن ثبوته لذاتياته ضروري وهذا الكشف ذاتي للعلم غير قابل للجعل، فإن ثبوت ذات الشيء لنفسه ض

أيضاً، فالماهيات النوعية بالإضافة إلى ذاتها كانسانية الإنسان أو لذاتياتها كثبوت الإنسانية للحيوان أو الناطق أمر 

ضروري الثبوت لا يقبل الإنكار ولا يتصور فيه الجعل، فلا معنى لجعل الإنسان إنساناً ولا جعله ناطقاً أو حيواناً، 

ما يتنأو ل الجعل موارد انفكاك تلك الأمور عن الذات، فطريقية القطع للواقع وانكشافه له ذاتية غير مجعولة لا وإن

بالجعل البسيط الذي يحتاج إلى مفعول واحد، ولا بالجعل التأليفي المركب المحتاج إلى مفعولين لا مستقلاً ولا تبعاً، 

ع المقدس أن يجعل للقطع أسباباً فيحصل للإنسان قطع بشيء لأن ثبوت الشيء لنفسه ضروري، نعم يمكن للشار

 وبتبع ذلك يحصل له الانكشاف، كما يوجد بعض الماهيات خارجاً فتكون الماهية مجعولة بتبع الوجود.

 وبهذا صح ما ورد عن ابن سينا ما خلق الله المشمش مشمشاً بل أو جده فكان

_______________________________ 



 

 هـ.1377/شوال/  16ثلاثاء * ليلة ال

 .29: 1( فرائد الأصول 1)

  207           

 مشمشاً، ونتيجة ذلك كله ان الإراءة والطريقية والانكشاف للقطع أمر ذاتي لا تناله يد التصرف وضعاً.

إن الحجية للقطع بمعنى المعذرية والمنجزية من اللوازم الذاتية أو الأمور الجعلية، والأقوال في ذلك  الجهة الثانية:

 -ثلاثة:

من أن حجية القطع من لوازمه الذاتية كسائر لوازم  (1))القول الأول( ما ذهب اليه صاحب الكفاية)قدس سره(

 اله يد التصرف.الماهيات الأخُر مثل الزوجية للأربعة، وما كان كذلك لا ين

من أن حجية القطع جعلية ببناء العقلاء، وتوضيحه: أن  (2))القول الثاني( ما ذهب إليه المحقق الكمباني )قدس سره(

للعقلاء قضايا قد تكون غير مشهورة ولم يتم الإجماع عليها منهم كقبح بعض اللحوم عند فرقة خاصة دون أخرى، 

وقد تكون مشهورة أطبق الكل عليها حفظاً للنظام وإبقاء للنوع التي مرجع جميعها إلى حسن العدل وقبح الظلم، وقد 

عتبر العقلاء حجية القطع من صغريات تلك القضايا المشهورة، فإن من قطع بأمر المولى وخالفه فقد هتك حرمته ا

وهو ظلم عليه، والظلم قبيح يوجب العقوبة والذم عند العقلاء، فكان القطع داخلاً في استحقاق العقوبة على المخالفة 

شارع المقدس قد أمضى ذلك البناء فوجب اتباعه)(. والحاصل الداخلة تحت عنوان الظلم، وحيث أن رئيس العقلاء ال

أن الحجية للقطع بمعنى المعذرية عند الخطأ والمنجزية عند الإصابة وصلاحية الاحتجاج لكل من طرف المولى 

لى والعبد، إنما هي جعلية ببناء العقلاء لرجوع ذلك إلى القضايا المشهور التي بنى العقلاء على متابعتها تحفظاً ع

النظم الاجتماعية وابقاء لنوعية البشر في الحياة، ولولاها لأدى إلى الاختلال في الحياة البشرية، وبما أن الشارع 

 المقدس رئيس العقلاء فقد أمضى ذلك.

 )القول الثالث( إن حجية القطع من الأمور التي حكم العقل بها وألزم بمتابعتها، فيجب متابعتها.

_______________________________ 



 

 .258( كفاية الأصول: 1)

 .21: 3( نهاية الدراية 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     208   

 هذه هي الأقوال في حجية القطع، والصحيح منها هو القول الأول، وهو ما ذهب إليه صاحب الكفاية)قدس سره(.

 )أما بطلان القول الثاني( فيتم بوجهين.

الأول: بأن العقلاء وإن بنوا على قضايا مشهورة حفظاً للنظام وإبقاء للنوع، ومنها متابعة وجوب القطع، إلا أن *

النزاع ما قبل وجود العقلاء وهو في بدء الخلقة ولم يكن من البشر إلا آدم)عليه السلام(، فهل إذا قطع آدم بشيء كان 

 قطعه حجة عليه.

هم ان تم فهو يتم في المعاملات والأحكام السياسية كالحدود والقصاص مما كان مخالفة إن حكم العقلاء وبناء الثاني:

القطع فيها يؤدي إلى اختلال النظام، فتحفظاً على النوع في تلك الموارد وجب المتابعة، أما الأمور العبادية كالصلاة 

الضعيف حتى نلتزم بوجوب المتابعة، إذن والصوم فلم نجد في مخالفة القطع فيها اختلال نظام وتعدٍ من القوي على 

 فالاستدلال اخص من المدعى.

)وأما بطلان القول الثالث( فإن الإلزام والبعث نحو شيء إنما هو من شؤون المولى، والعقل شأنه الإدراك فهو القوة 

فيدنو نحوه، أو ضرر آخر المدركة المميزّة للأشياء التي تتم بفعلية إدراكها وتمييزها، والإنسان ربما يدرك نفع شيء 

فينفر عنه بحسب طبعه وغريزته، لكن كل ذلك أجنبي عن إلزام العقل بمتابعة المقطوع به، بل ولايختص الإنسان 

بذلك القدر من الإدراك، فسائر الحيوانات بفطرتها تدرك المنافيات والملائمات فتدنو نحو ما تحب وتنفر عما تدرك 

الإنسان إلى السير وراء ما ادرك نفعه وقطع بحبه، إلا أن هذا غير البعث  ضرره، وكيف فحب النفس قد يدعو

 والزجر الصادرين من المولى، فشأن العقل الإدراك وشأن المولى البعث والزجر.

وإذا بطل القولان الثاني والثالث تعين الأول، وهو الذي ذهب إليه صاحب الكفاية)قدس سره( من أن الحجية من 

 للقطع ومن الملازمات العقلية،الأمور الذاتية 



_______________________________ 

 

 هـ.1377/شوال/  12* ليلة الأربعاء 

  209           

وتوضيحه: أن الأمور الواقعية لا يتوقف صدقها على تحقق الوجود الخارجي، فإن قسماً يتم بذلك كضرب زيد وقيام 

عمرو، والصدق فيها يحصل بالتحقق الخارجي، وقسماً آخر يتم صدقه بالغرض والإعتبار كفرض الحجر ذهباً 

رجي كباب الملازمات والإمكان والاستحالة، مثل والذهب خشباً، وقسماً ثالثاً يتم صدقه بصدق الواقع بلا وجود خا

ملازمة الزوجية للأربعة والإحراق للنار، فإن صدق هذه القضايا بصدق الملازمة والتي هي من الأمور الواقعية 

وإن لم يكن لها وجود خارجي، وكذا قولنا لو كان هذا الجبل لكان وزنه مائة ألف طن، فان القضية صادقة بخلاف 

 وزنه عشرة مثاقيل فإنها كاذبة لعدم صدق الملازمة. قولنا لكان

وإذا تبين أن الأمور الواقعية والقضايا الحقيقية صدقها بصدق واقعها، تعلم أن العقل يدرك الملازمة بين القطع 

والحجية التي هي المعذرية والمنجزية، وهذه الملازمة من الأمور الواقعية صدقها بصدق واقعها، كما وأن العقل 

درك حسن العمل بالقطع وقبح مخالفته ويدرك أيضاً صحة العقاب من المولى عند المخالفة وصحة الثواب عند ي

 الإطاعة.

نعم في مورد الإصابة للواقع يكون التكليف منجزاً وفي صورة الخطأ لا يرى العقل حسنا من المولى لو عاقب، فإن 

 ك ليس بجعل جاعل ولا ببناء العقلاء.العقاب على تكليف غير واصل قبيح، وإدراك العقل بذل

 والنتيجة أن الحجية للقطع من الملازمات العقلية والأمور الذاتية وهي لا تقبل الانفكاك عنها.

 هل يستطيع الشارع المقدس أن يمنع من العمل بالمقطوع به أو لا. الجهة الثالثة:*

ات العقلية، تعرف أن المنع عما قطع به المكلف لا وبعد أن عرفت ان الحجية للقطع من الأمور الواقعية والملازم

 يمكن فرضه لأدائه إلى الجمع بين

_______________________________ 



 

 هـ.1377/شوال/  20* ليلة السبت وليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     210   

الضدين واقعاً أو في اعتقاد المانع، إذ التكليف إن كان منجزاً في الواقع وقد قطع به المكلف فكان يرى ثبوته عليه 

 والواجب حينئذٍ اتباعه، فإن منع المولى عن اتباعه كان ذلك تناقضا أو تضاداً.

به يجب اتباعه، فإذا منع عنه ونهى  وإن لم يكن منجزاً عليه واقعاً ولكن المكلف قطع به، والمولى يعلم بأن المقطوع

 عن اتباعه فقد جمع بين الضدين بحسب اعتقاد القاطع والمولى.

نعم خالف في ذلك المحدثون وادعوا أن القطع الذي يجب اتباعه ما تحصل من أسباب معينة كالكتاب والسنة دون ما 

وادعى أن القطع ثبوتا لا يمنع عنه وإن  تصدى لتصحيح مقالتهم (1)حصل من غيرهما، والمحقق النائيني)قدس سره(

حصل من أي سبب كان، إلا أنه إثباتا ربما يوجد في بعض الروايات أن الشارع المقدس علقّ حكمه على القطع 

 الحاصل من سبب معين، وكلتا الحجتين يمكن التعرض لهما إنشاء الله في محله.

_______________________________ 

 

 .18: 3ت ( أجود التقريرا1)

  211           

 

 

 التجري

 

إذا قطع المكلف بحكم وخالف قطعه ولم يصادف عمله الواقع فهل يعاقب على ذلك أو يختص عقابه بما إذا صادف *



الواقع: نزاع بين الأعلام، وقبل البحث عن ذلك تجدر بنا الإشارة إلى أمر لابد من بيانه، ذلك أن بحث التجري لا 

مارة على شيء وخالف عمله على طبقها ولم يصادف يختص بالقطع، بل يعم حتى الأمارات، فإن من قامت عنده الأ

 في أخريات بحثه. (1)الواقع كان ذلك مجرى للبحث المذكور كما ذكر ذلك الشيخ الأنصاري)قدس سره(

وربما يتخيل أن التجري لا يجري في موارد الأمارات، لأن الملاك فيه أن يقطع المكلف بشيء فيخالفه ثم يظهر 

مارات؛ المخالفه فيها مخالفة واقعية باعتبار أن الأمارات المجعولة إنما هي أحكام ظاهرية خلافه، وهنا في باب الأ

قوامها الشك الفعلي بالواقع، فهي جعلت على المكلف في ظرف جهله وتحيره بالواقع، فإذا انكشف الخلاف وارتفع 

اهري، فإن كان قد خالف الحكم الشك انتهى أمدها وتبدل الموضوع ولا يتصور فيه كشف خلاف في نفس الحكم الظ

 المذكور في وقته فقد خالف أمراً واقعياً لا أنه خالف أمراً قد انكشف خلافه.

)والجواب عنه( أن الإشكال يتم بناء على القول بالسببية، وأن قيام الأمارة على شيء يحدث مصلحة فيه، بناء على 

تفاع الشك موجباً لتبدل الموضوع كما ذهب إليه القدامى أن المجعول في باب الطرق والأمارات الأحكام، ويكون ار

من الأصحاب وهو فاسد لاستلزامه التصويب، وأما بناء على ما ذهبنا إليه من أن المجعول في باب الطرق الحجية 

 التي هي المعذرية والمنجزية والطريقية إلى الواقع، فان الواقع تارة يتعلق به المعلم الوجداني.

 م التعبديالمعل وأخرى:

_______________________________ 

 

 هـ.1377/شوال/  22* ليلة الإثنين 

 .38: 1( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     212   

بسبب قيام الأمارة، فإذا قامت الأمارة على شيء فقد حصل العلم التعبدي له وكان يجب عليه اتباعه، فإذا خالف 

 المكلف علمه التعبدي ولم يصادف الأمارة الواقع كان بحث التجري آتياً فيه.

مالي، فمن احتمل بل يجري حتى في موارد احتمال تنجز التكليف على تقدير المصادفة كما في موارد العلم الإج



تنجز التكليف وخالف ما احتمله ولم يصادف الواقع كان ذلك داخلاً في التجري. غاية الأمر أن ما يبحث في التجري 

من الوجه الثاني لا يجري هنا وهو دعوى شمول إطلاقات الأدلة حتى لمن خالف الواقع، إذ لا يقال أن التكاليف 

ل التكليف، فإن لازمه أن لا تجري الأصول النافية عند احتمال التكليف ولا الواقعية فيها شمول حتى لموارد احتما

 يلتزم بذلك أحد.

والحاصل أن التجري يجري في كل مورد تقوم الحجة على شيء ويخالفها العبد ثم ينكشف خلافها، سواء كانت 

لإجمالي التي يكون التكليف فيها الحجة ذاتية كالعلم الوجداني أم تعبدية من أمارة أو أصل عملي أم موارد العلم ا

 منجزاً ولو لأجل الاحتمال، ففي جميعها يكون مخالفاً للحجية إذا خالف وانكشف خلافه.

 وكيف كان فالبحث عن حكم التجري من حيث الحرمة واستحقاق العقوبة يقع في مقامين:

 )المقام الأول( في أن الفعل المتجرى به حرام أو لا.

أن التجري يوجب استحقاق العقوبة من جهة كونه هتكاً على المولى مع بقاء الفعل المتجرى به )المقام الثاني( في 

 على ما هو عليه في الواقع أو لا.

 )أما المقام الأول( فالبحث عنه يقع في جهتين:*

أن حرمة الفعل المتجرى به من أجل مخالفة حكم المولى بعنوانه الأولى، باعتبار شمول أدلة الحرام  الجهة الأولى:

 الذي تعلق به القطع حتى لهذا الفرد الذي لم يصادف الواقع.

_______________________________ 

 

 .1377/شوال/  23* ليلة الثلاثاء 

  213           

أن حرمة الفعل المتجرى به من أجل مخالفة حكم المولى لا بعنوانه الأولي، بل بعنوانه الثانوي وهو  الجهة الثانية:

 التمرد على المولى والتحدي لمقامه.

والفرق بين الجهتين واضح، حيث يشتركان في أن البحث في كليهما أصولي نتيجته حكم كلي إلهي وهو حرمة الفعل 



اً فالبحث في الجهة الأولى عن حرمة الفعل المتجرى به بعنوانه الأولى؛ بمعنى أن المتجرى به، ولكن يختلفان مفهوم

إطلاقات الأدلة شاملة للفعل المتجرى به أولا، والبحث في الجهة الثانية عن حرمة الفعل المتجرى به بعنوانه الثانوي 

 تجرى به أو لا.وهل يستقل العقل بأن عنوان الطغيان فيه مفسدة قبيحة تستتبع حرمة الفعل الم

وأما الفارق المصداقي: فالجهة الأولى منهما إنما تتحقق في مورد يكون القطع متعلقاً بالانطباق مع كون الحكم 

مجعولاً من قبل الشارع المقدس، كما لو تفحص فوجد دليلاً يفيد حرمة شرب الخمر والمكلف قطع بانطباق ذلك 

 الف ولم يصادف الواقع فهل يعاقب لفرض شمول الأدلة له أو لا؟الموضوع على ما هو الموجود خارجاً، فإذا خ

بينما الجهة الثانية يقطع المكلف فيها بنفس الحكم الشرعي كما لو قطع بحرمة شرب التتن، مع أنه ليس هناك دليل 

الحكم يشمله واقعاً، إذ لا دليل حتى يكون مطلقا أو غير مطلق، وإنما يتنازع في أن من خالف قطعه المتعلق ب

 الشرعي بعنوان التمرد يستحق العقوبة أولا، فالنسبة بين الجهتين عموم مطلق.

)أما البحث عن الجهة الأولى( فقد يقال بأن المكلف الذي قطع بحكم ولم يصادف الواقع وخالف قطعه، فقد ارتكب *

لذي تعلق القطع به شاملة حتى حراماً حيث عصى حكماً مولوياً نظراً إلى أن الأدلة الدالة على الحرام الواقعي ا

 -القطع الذي لم يصادف الواقع، والبحث عن ذلك مفصلاً يستدعي بيان أمور ثلاثة:

إن التكاليف التي تصدر من المولى إنما هي متعلقة بأمر تحت اختيار المكلف وإرادته، ولابد وأن يكون  الأمر الأول:

 التكليف بها.متعلقها حصة مقدورة، أما غير المقدورة فلا يتعلق 

_______________________________ 

 

 هـ.1377/شوال/  27* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     214   

إن الباعث لعضلات المكلف نحو الفعل الذي قطع به والزاجر عنه إنما هو القطع بالنفع أو الضرر  الأمر الثاني:

دون المطابقة للواقع والمخالفة له، فإنهما لا يدعوان إلى محركية نحوه، بينما ذهب المحقق النائيني)قدس 

)ولكنه غير تام(، فإن النفس والروح إلى أن المحرك نحو العمل إنما هو الوجود الواقعي المنكشف بالقطع  (1)سره(



اللذين هما سلطان إرادة الإنسان يدركان شيئاً فينفران عنه أو يرغبان نحوه، ومن أجله تسعى إرادة الإنسان نحوه 

 دون أن ترى النفس ذلك المدرك والمنكشف.

لعله لم يكن في الواقع ويدل عليه أن الإنسان قد يقطع بوجود أسد في الطريق فيتجنب سلوكه خشية أن يفترسه، و

أسد، ومعلوم أن المحرك للإرادة والباعث نحو العمل هو القطع الذي هو عبارة عن رؤية الشيء وانكشاف الواقع لا 

 الواقع المنكشف بذلك، وهذا أمر وجداني.

القدرة في طلب إن إرادة المولى التشريعية إنما تتعلق بارادة العبد التكوينية وهي عبارة عن إعمال  الأمر الثالث:

شيء أو تركه، فكان تكليف المولى متعلقاً بأن يريد العبد وان يختار الفعل أو الترك، وهذا هو الذي يقتدر العبد عليه 

ليكون الفعل صادراً منه بارادته واختياره، وإذا فرضنا أن إرادة المكلف تابعة لقطعه كان متعلق البعث والزجر هو 

الواقع أو لا، أما مطابقة القطع للواقع ومخالفته له فهما خارجان عن اختيار المكلف،  ما تعلق به القطع سواء طابق

 ونتيجة ذلك أنه لو قال المولى أكرم العلماء فقد أمر بإكرام من قطع بكونه عالماً، وكذا لا تكرم الفساق.

 والجواب عن هذه الأمور الثلاثة:*

 أما الأولان فلا نقاش فيهما.

 الأمر الثالث والإجابة عنه نقضاً وحلاً.وإنما الكلام في 

)أما النقض( فلأن التكاليف المولوية إن فرض تعلقها بالحصة المقدورة التي يحرزها المكلف ويدرك حسنها أو 

منافرتها لذاته، وأن بعثه لا يكون إلا نحو ما قطع به العبد، فلازم ذلك أن يقال بالإجزاء في مورد يقطع المكلف 

 بوجوب

_______________________________ 

 

 .45: 3( أجود التقريرات 1)

 هـ.1377/شوال/  28* ليلة الأحد 

  215           



شيء ويمتثله ثم ينكشف خلافه، كما لو اعتقد في شهر شعبان دخول رمضان فصامه باعتقاد أنه رمضان، ثم انكشف 

خلافه، ففي مثله لابد من الالتزام بسقوط التكليف لتحقق المأمور به خارجاً وهو ما قطع بكونه رمضانا، ولا يدعى 

وتوضأ به ثم انكشف أنه مضاف، فمقتضى ذلك هو القول الإجزاء أحد من الفقهاء، وهكذا لو اعتقد أنه ماء مطلق 

 بالإجزاء مع أنه لم يقل به أحد.

كما وأنه لا خصوصية بالمحرمات فقط، بل لو قيل بجريان الدليل فيها لقلنا بجريانه في الواجبات أيضاً مع أنه لم يقل 

 به أحد.

)ان  مفاسد في متعلقاتها كان الظاهر من قوله تعالى)وأما الحل( فبأنه بناء على تبعية الأحكام الشرعية للمصالح وال

ان النهي عن الفحشاء من آثار نفس الصلاة، لا من آثار ما قطع بكونه  (1)الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر(

صلاة، ولو لم يكن في الواقع صلاة، وكذا ما يصدر من الأوامر من الموالي العرفيين إنما يكون ناشئاً عن مصلحة 

العمل الخارجي لا فيما قطع العبد بكونه عملا، نعم اختيار العبد يوصل إلى العمل خارجاً وليس ذلك هو  في نفس

متعلق التكليف، نعم لو قطع بالتكليف صح للمولى أن يعاقبه على فرض مخالفته، لأن التكليف إذا وصل للمكلف حكم 

 العقل باستحقاق العقوبة على مخالفته.

الثانية( وهي أن الفعل المتجرى به هل يصير حراماً لانطباق عنوان ثانوي عليه وهو  )وأما البحث عن الجهة*

التمرد على المولى، بمعنى أن المكلف إذا قطع بحكم وخالف قطعه ولم يصادف عمله الواقع يستحق عقوبة لتمرده 

 -على مولاه بعنوانه الثانوي أو لا، وربما يدعى التحريم لوجوه: 

لقطع إذا تعلق بشيء فهو بعنوان كونه مقطوعاً به يوجب تبدل الواقع عما هو عليه من الحسن إلى إن ا الوجه الأول:

القبح أو العكس، وقد يتعلق بشيء خال عن كل مصلحة ومفسدة وبذلك العنوان يتصف المقطوع به بالحسن أو القبح، 

عه، فإذا تعلق القطع بانطباق عنوان ذي فإن النذر وأمر الوالد وما شاكلهما يغيران الشيء عما هو عليه بحسب واق

 مصلحة على شيء صار ذلك ذا مصلحة وكان

_______________________________ 



 

 .45: 29( العنكبوت1)

 هـ.1377/شوال/  29* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     216   

واجباً، وإن تعلق بانطباق عنوان ذي مفسدة على شيء صار ذا مفسدة وكان حراماً، فالفعل المتجرى به، وإن كان 

 مباحاً بعنوانه الأولي إلا أنه صار واجباً أو حراماً بعنوانه الثانوي وهو كونه مقطوعاً به، فإذا خالفه استحق العقاب.

 كون قبيحاً ومخالفته توجب العقاب عليه وإن لم يكن كذلك في الواقع.والنتيجة أن الفعل المقطوع بكونه ذا مفسدة ي

)والجواب عنه( أن حقيقة القطع ليس إلا الانكشاف والإرائة للواقع وليس للانكشاف تأثير في ناحية تبدل الواقع 

عكس لو قطع والمنكشف كما هو عليه من المصلحة أو المفسدة، فإن من شرب السم بعد قطعه بأنه ماء يتضرر، وبال

بأنه سم وصادف أنه ماء لا يترتب الضرر عليه وما ذلك إلا لأن القطع لا يسلب آثار الشيء الواقعية ولا يبدل 

 الشيء عما هو عليه.

مضافاً إلى أن مجرد إمكان التبدل والانقلاب لا يكون دليلا على الوقوع ما لم ينهض من الخارج دليل مستقل يدل 

 على الإكتفاء بذلك.

من تقريب الدعوى بأن الفعل المتجرى به الذي يكون المكلف بصدد الطغيان والتمرد به على المولى  جه الثاني:الو

يكشف عن خبث سريرة نفس المكلف وعن كون القبح فاعلياً، وإذا قبح الفعل المتجرى به عقلا حكم بحرمته شرعاً 

 لقاعدة الملازمة.

فان إلا عن قبح فاعلي وإن باطن العبد خبيث، أما أن الفعل نفسه قبيح )والجواب عنه( أن الطغيان والتمرد لا يكش

فلا، وبعبارة أخرى قبح المنكشف لا يوجب قبح الكاشف والقطع المتعلق بشيء لا يغيره عما هو عليه من المصلحة، 

 من عدم تمامية ومعلوم أن الحرمة التشريعية موضوعها القبح الفعلي لا الفاعلي، مضافاً إلى ما سيأتي إنشاء الله

 قاعدة الملازمة هنا.



أن القطع بقبح شيء يوجب قبح نفس الفعل الخارجي، ومتى صار الفعل قبيحاً صار حراماً بقاعدة  الوجه الثالث:

 الملازمة، وهذا الوجه في الحقيقة الذي يثبت القبح الفعلي ينحل إلى دعويين:

  217           

)الدعوى الأولى( أن القطع من العناوين المقبحة والمحسنة للفعل، فكما أن القطع يقلب الشيء عما هو عليه من 

 المصلحة والمفسدة كذلك يقبح العمل ويحسنه.

 .*)الدعوى الثانية(أن قبح الشيء يستتبع تحريمه بقاعدة الملازمة

 )أما الدعوى الأولى( *

أن القطع من العناوين المقبحة والمحسنة  (2)، والمحقق النائيني)قدس سره((1)فقد أنكر صاحب الكفاية)قدس سره(

 للشيء.

فاستدل صاحب الكفاية)قدس سره( على مدعاه بأن العناوين التي توجب القبح والحسن هي العناوين القصدية والتي 

ر يشربه ويصادف أنه ماء يجب أن تقع تحت قدرة المكلف واختياره، ومعلوم أن من يقطع بأن المايع الخارجي خم

فإنما يكون قاصداً للفعل وهو الخمر بعنوانه الواقعي لا بعنوان أنه مقطوع الخمرية، والقطع شأنه بمنزلة الآلة إلى 

المقطوع به، وإذا كان عنوان القطع غير ملتفت إليه وغير مقصود فكيف يوجب حسناً أو قبحاً، علماً بأن العناوين 

ه يجب أن تكون قصدية، فما قصده المكلف وهو شرب الخمر لم يصادف في الخارج، وما لم التي تقبح الشيء وتحسن

 يقصده وهو الالتفات إلى أنه مقطوع الخمرية لم يقع.

وأما المحقق النائيني)قدس سره(، فقد ادعى الوجدان على أن القطع ليس من العناوين المقبحة والمحسنة للشيء وإنما 

وهو لا يزيد على ذي الطريق والمنكشف ويتبع المنكشف في حسنه وقبحه، وبعبارة أخرى هو طريق إلى ما تعلق به 

 أن مقطوع الخمرية لا يوجب قبح نفس الفعل المباح واقعاً فإن الفعل على ما هو عليه لم يتغير.

_______________________________ 

 

ة أدت إلى انحراف صحته العامة فلازم الفراش، ونحن * تعطلت الدراسة حيث أصيب سيدنا الاستاذ الخوئي دام ظله بنكس



 نبتهل إلى العلي القدير أن يمنّ عليه بالشفاء التام ويلبسه أبراد الصحة والعافية.

، ويصادف هذه الليلة زواجي وزواج الاخ السيد عز الدين ونحن نتضرع إليه 1377ذي الحجة الحرام/  20* ليلة الثلاثاء 

 افنا ويقرن أيامنا دوماً بالمسرات والأفراح ويرزقنا نسلاً طاهراً انه سميع مجيب.تعالى أن يبارك لنا زف

 .260( كفاية الأصول: 1)

 .47: 3( أجود التقريرات 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     218   

)والجواب عما أفاده صاحب الكفايةقدس سره( من أن العناوين المغيرة يجب أن تكون قصدية واختيارية والشيء 

المقطوع به غير مقصود بهذا العنوان، )ففيه( إنه إن أراد بذلك أنه غير ملتفت إليه والعناوين المغيرة يجب الالتفات 

 يكون غالباً مما يلتفت إليه(، إذ لا فرق بين القصد والالتفات. إليها فلا وجهٌ حينئذ للترقي والاضراب بقوله )بل لا

وإن أراد بأنها غير مقصودة أنها لا تدعو المكلف نحو العمل، فهذا صحيح صغروياً فإن الداعي للارتكاب والعمل 

لكبرى فإن ليس عنوان ما قطع بخمريته، بل الداعي نفس الإسكار وبعض مزايا الخمر الواقعية، إلا أن الكلام في ا

الجهة التي توجب حسن الشيء أو قبحه لا يشترط فيها أن تكون داعية للعمل، بل المعتبر صدور الفعل بالاختيار مع 

كون الفاعل ملتفتا إلى جهة قبحه، فمن يضرب اليتيم بداعي اختبار العصا وهو ملتفت إلى أنه يتألم بذلك يكون ظلما 

 وقبيحاً وإن لم يكن بداعي الإيذاء.

ما برهانه على لزوم الالتفات والقصد نحو العناوين المغيرة والشيء المقطوع به غير ملتفت إليه، )ففيه( بعد وأ

الاعتراف بلزوم الالتفات نحو العناوين المحسنة والمقبحة إن أراد هنا نفي الالتفات التفصيلي فهذا صحيح، وإن أراد 

يلي؛ فهذا غير مسلم انتفاؤه، كيف لا يكون عنوان المقطوع به نفي الالتفات الإجمالي الأعم من الارتكازي والتفص

غير ملتفت إليه ولو ارتكازاً، فإن العلم الذي هو عبارة عن الانكشاف المعبرّ عنه بالصورة الذهنية هو الواسطة في 

ي الموجودة الالتفات إلى المعلوم، وكيف لا تكون الواسطة ملتفتا إليها فإن الأمور المعلومة وهي العلم الحصول

خارجاً، إنما يتعلق بها العلم باعتبار الصور الذهنية، وهو القطع الذي هو العلم الحضوري، وإذا كانت المعلومات 

ملتفتا إليها بواسطة الصور الذهنية التي هي العلم الحضوري فكيف لا تكون الواسطة ملتفتا إليها، ويكفي في العنوان 



 رتكازاً.المغير أن يكون ملتفتا إليه ولو ا

وأما دعوى أن ما وقع لم يقصد؛ فهو صحيح حيث أن شرب الماء لم يكن مقصودا وقد وقع، وأما ما قصد لم يقع 

وهو شرب الخمر الواقعي فهو بعنوانه الأولي لم يقع، وأما بعنوانه الثانوي وهو خروج وتمرد على المولى فهو 

 مقصود، وهذا قبيح لأنه ظلم وتعد على المولى.

  219           

نعم إن ذلك في الشبهات الموضوعية غير ملتفت إليه إلا أنه في الشبهات الحكمية ملتفت إليه، كمن علم أن شرب 

التتن حرام فخالف وشرب، ثم تبين له أنه مباح واقعا، فهو حين ارتكابه يعلم بأن ما يرتكبه معلوم الحرمة لديه 

 ن قد ارتكب الحرام.وملتفت إلى هذه الجهة وليس بغافل عنها ومع التفاته يكو

وأما الجواب عما أفاده المحقق النائيني)قدس سره( من دعوى الوجدان بأن القطع ليس من العناوين المقبحة أو *

 المحسنة للشيء، وإنما حكمه ليس إلا طريق وهو لا يزيد على ذي الطريق.

تارة ندعي بأن العقل لا يدرك حسن  فهو يستدعي البحث عن أن الحسن والقبح ذاتيان أم قابلان للتبدل، فاعلم إنه

ندعي أن  -وأخرى  -شيء أو قبحه، وإنما الحسن والقبح ما حكم الشارع بقبحه أو حسنه كما هو مذهب الأشعري 

 الحسن والقبح للشيء من ذاتياته التي لا تقبل الانفكاك عنه، وثالثة: ندعي أنهما يختلفان بالوجوه والإعتبارات.

ولى فواضح، إذ لو كان العقل غير مدرك لحسن شيء أو قبحه لماتم التصديق بنبوة من يدعى أما بطلان الدعوى الأ

ذلك ويظهر المعجز على يده، إذ لو كان ظهور المعجزات على يد الكذابين أمراً لا يقبحه العقل فكيف يمكن تصديق 

 الكذب. مدعى النبوة، إذ من المحتمل أن يكون كاذبا في دعواه والمفروض أنه لا قبح في

 إذاً فالعقل لا محالة يدرك قبح بعض الأشياء وحسنها ولا يستطيع أحد إنكار ذلك حتى الأشعري نفسه.

وأما بطلان الثانية فأيضاً واضح؛ فلأن حسن الأشياء وقبحها ليس من ذاتيات الشيء غير قابلة الانفكاك عنه، فإننا 

ماً إلا إذا قصد به التأديب كان حسناً، فالفعل الواحد قابل نجد بالوجدان ضرب اليتيم بعنوانه الأولي، قبيحاً وظل

 للاتصاف بكل منهما ولو كان الحسن والقبح من الصفات الذاتية لما أمكن التبدل.

 وإذا بطل الوجهان الأولان ثبتت الدعوى الثالثة من أن الحسن والقبح للشيء



_______________________________ 

 

 .1377الحجة/  /ذي 21* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     220   

يختلفان بحسب العناوين الثانوية وهما من الأحكام العقلية العملية لعودهما إلى الظلم والعدل، وليسا من الأحكام 

 النظرية حيث الملاك في ذلك رجوع الأمر إلى النقيضين.

إذا عرفت هذا فنقول إذا قطع العبد بخمرية ماء ولم يجتنبه فخالف وشربه وتجرى بعمله على المولى، ثم انكشف أنه 

في الواقع ماء، أدرك العقل أن الفعل وهو شرب ما قطع بخمريته مصداق للظلم والقبح، لأنه طغيان على المولى 

كانت الأشياء الخارجية بالعناوين الثانوية قابلة للتبدل من وخروج عن الاستقامة، وان كان بعنوانه الأولي مباحاً، ف

الحسن إلى القبح وبالعكس، )وبعبارة أخرى( التجري نحو مقطوع الخمرية يكشف عن القبح الفاعلي في نفس 

 المرتكب وأنه يحمل سريرة خبيثة، إلا أن الفعل الخارجي بنظر صاحب الكفاية والمحقق النائيني لا يتبدل ولا يتغير

 مما هو عليه واقعاً، إلا أنه بنظرنا قابل للتبدل إذا اختلف عنوانه.

)وأما الدعوى الثانية( وهو أن العقل إذا قبح شيئا كان ذلك حراماً شرعاً لقاعدة الملازمة، فربما يقال بأن التجري *

 ظراً لقاعدة الملازمة.بعد أن كان قبيحاً عقلا لأنه تمرد على المولى فهو بملاك المعصية يستتبع حكما شرعاً ن

 )والجواب عنه( أن حكم العقل بقبح شيء أو حسنه ليس إلا إدراك شؤون ذلك الشيء من حيث المصلحة والمفسدة.

وهذا الإدراك قد يقع إدراكاً )تارة( لما هو واقع في سلسلة علل الأحكام الشرعية من مصلحة أو مفسدة، )وأخرى( 

 معصية.في معلولاتها كحسن الإطاعة وقبح ال

أما ما كان من النحو الأول: فادراك العقل لحسن شيء ليس إلا الاطلاع على جهات مصلحة ذلك الفعل بلا مزاحم *

لتلك المصلحة، كما وأن إدراك العقل لقبح شيء ليس إلا الوقوف على مفسدة ذلك الفعل بلا مزاحم، ومعلوم أن العقل 

 ة في الشيء الملزمتين،إذا أدرك هذه الجهة بأن شخّص المصلحة والمفسد

_______________________________ 



 

 .1377/ذي الحجة/  24* ليلة السبت 

 .1377/ذي الحجة/  25* ليلة الأحد 

  221           

وأدرك عدم وجود مزاحم لها علم بوجوب ذلك شرعاً أو بحرمته بناء على تبعية الأحكام للمصالح والمفاسد في 

 المتعلقات، وهذا الأمر كبروياً لا نقاش فيه لو أدرك العقل ذلك.

ك العقل إنما النزاع في الصغرى؛ وهل بإمكان العقل أن يدرك المصلحة أو المفسدة الغير المزاحمين بشيء، مثلا يدر

بأن التجري قبيح لأنه تمرد وعصيان إلا أنه لا يدرك المفسدة الكامنة في ذلك الفعل الغير المزاحمة بمصلحة أهم، أو 

فقل الإحاطه بجميع شؤون ذلك الفعل والوقوف على المفسدة الغير المزاحمة والمعارضة بمصلحة أهم أمر متعذر، 

ين الله لا يصاب بالعقول، وأنه ليس شيء أبعد عن دين الله من عقول لا يتسنى إلا لواجب الوجود، ولذا ورد أن د

 (1)الرجال.

 نعم في خصوص مورد يمكن للعقل أن يدرك جهة المفسدة فيه وذلك مورد حفظ النفس المحترمة.

ستلزم وأما ما كان على النحو الثاني: وهو إدراك العقل لما هو واقع في سلسلة معلولات الأحكام الشرعية فهذا لا ي

الحكم الشرعي، وتوضيحه: أن إدراك العقل لحسن الطاعة وقبح المعصية في أو أمر المولى إن اكتفى به في البعث 

 فلا حاجة إلى أمر المولى.

وان لم يكتف به بل احتاج إلى أمر مولوي، فننقل البحث إلى أمر الشارع ويحكم العقل بوجوب اطاعته، ويعود الكلام 

تفى بالداعوية لما احتاج إلى أمر من المولى، وإن لم يكتف واحتاج عاد الكلام إليه ثانياً، وهكذا أيضاً إلى أنه إن اك

 يتسلسل.

فالحسن والقبح في هذه الموارد فرع ثبوت الحكم الشرعي، وثبوته في هذه المرتبة لغو لا أثر له، إذ العقل هو 

الشرعي، إذاً ليس التجري إلا ما حكم العقل بقبحه الباعث نحو العمل وهو مستقل وحده ومعه لا حاجة إلى الحكم 



 دون ما حكم الشارع بحرمته.

 وأكبر شاهد على أن الحكم الشرعي لا يستتبع الحكم العقلي هو أن القبح

_______________________________ 

 

 6صفات القاضي ب، أبواب 262: 17، مستدرك الوسائل 14ح 13، أبواب صفات القاضي ب 192: 27( وسائل الشيعة 1)

 .25ح

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     222   

الذي ادركه العقل إما أن يكون ثابتا للجامع بين المتجري والعاصي الواقعي وهو المعصية وجامعه التمرد على 

 المولى أو يكون ثابتاً لخصوص عنوان التجري.

وعلى الأول فلازمه التسلسل وإن هناك أحكاماً ومعاصٍ غير متناهية، كما أن لازمه أيضاً عقابات غير متناهية، 

وهو غير صحيح، لأن العصيان الذي فرض والذي هو قبيح عقلا إن كان محرماً من قبل الشارع المقدس بمقتضى 

بح عقلي، فلابد وأن تكون محرمة أيضاً شرعاً، الملازمة فحرمته حرمة شرعية، وعصيان هذه الحرمة أيضاً فيها ق

وهكذا حتى يتسلسل، ومن المعلوم أنه بعد مراجعة الوجدان لم نجد إلا حرمة واحدة حين المعصية دون أن تكون 

 معاص متعددة.

)وعلى الثاني( )فأولاً( لا وجه لاختصاص ذلك بالتجري، بل لابد من شموله للعاصي الواقعي أيضاً، باعتبار أن 

ملاك التجري هو التمرد والطغيان على المولى والخروج عن زي العبودية، وهذا الملاك بنفسه يوجب العقوبة في 

 العاصي الواقعي فلابد إذاً من التعميم.

إن القبح لو كان ثابتاً لخصوص عنوان التجري لكان المحرم هو عنوان من )خالف قطعه الواقع( وأن  ثانياً:

وكل حكم يحتاج إلى التفات موضوعه، والإلتفات إلى هذا العنوان وهو )من خالف قطعه  موضوع التحريم هو هذا،

الواقع( موجب لزواله عنه. نظير التفاته إلى النسيان أي بعنوان كونه ناسياً فمتى ما التفت خرج عن كونه ناسياً، 

مخالفاً للواقع. إذ مع عدم الإلتفات لا  فكما أن الناسي لا يكلف بهذا العنوان فكذلك القاطع لا يكلف بعنوان كون قطعه



 يصح التكليف ومع الإلتفات يزول القطع.

فالذي تحصل من هذا كله أن التجري والانقياد لا يقتضيان في حكم العقل إلا قبحاً أو حسناً ولا يستتبعان حكماً 

 شرعياً مولوياً.

تكاً على المولى مع بقاء الفعل المتجرى به على المقام الثاني: وهل التجري يوجب استحقاق العقوبة من جهة كونه ه

ما هو عليه في الواقع أو لا، والظاهر أنه يوجبه فإن حكم العقل بأن المخالفة قبيحة وإن لم تستلزم حكماً شرعياً كما 

ي عرفت من المباحث السابقة إلا أن العقل يستقل باستحقاق العقوبة على نفس التجري، بمعنى أنه يدرك كون المتجر

 مستحقا للعقوبة من أجل التعدي والهتك وأن ملاك المعصية للحرام الواقعي شامل لذلك.

  223           

 

 

 )التنبيه على أمور(

 

إن ما ذكرنا من قبح التجري إنما هو في القطع الطريقي الذي أخذ كاشفاً عن الواقع، فيقال إن من  الأمر الأول: *

 قطع بشيء وكان القطع طريقا إلى الواقع، فخالف قطعه ثم انكشف له الخلاف، فهل يكون مستحقاً للعقوبة أو لا.

إنما هي مخالفة للمعصية الواقعية، مثلا  وأما القطع الموضوعي الذي أخذ في موضوع الحكم فالمخالفة على تقديرها

إذا قال المولى من قطع بخمرية شيء يحرم شربه والمفروض أن المكلف حصل له القطع بذلك، فلا ريب أن الحكم 

يترتب على ذلك، فإذا خالف ولم يمتثل فقد استحق العقوبة لأنه عصى أمر المولى الذي ثبت موضوعه خارجاً أما 

وعدمها فليست دخيلة في ترتب الحكم وتنجزه الذي خالفه المكلف، فالعقوبة إنما هي على  مصادفة القطع للواقع

 المعصية لا على التجري.

ومن هذا القبيل الأحكام المترتبة على خوف الضرر كوجوب الانتظار إذا خاف الصائم الضرر وكحرمة السفر إذا 

فإذا خالف فقد عصى أمر المولى، والمصادفة  خاف المسافر الضرر، فانه بمجرده يوجب ترتب الحكم الشرعي



 وعدمها لا دخل لها في نفس الحكم وإن تبين بعد ذلك انه لم يكن هناك ما يخاف منه.

 ومن هنا يظهر فساد ما استدل به على حرمة التجري بإجماع الفقهاء، على أمرين:

خلاف، فلو ظن الضرر في طريق إن المكلف لو سلك طريقاً مظنون الضرر كان معصية ولو انكشف ال الأول:

 وسافر ولم يصل وجب عليه القضاء تماماً ولو انكشف له عدم الضرر واقعاً.

من ظن ضيق الوقت ولم يأت بالواجب بالقصر، ثم تبين سعته فقد عصى حيث خالف ذلك بالتجري فقد  الثاني:

 ارتكب حراماً.

_______________________________ 

 

 .1377الحجة/  ذي /26* ليلة الاثنين

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     224   

)والجواب عن ذلك( أن الموارد كلها غير تامة، لأن المخالفة فيها إنما هي مخالفة للتكليف الثابت كسائر المعاصي 

للأشياء الواقعية وليس من قبيل قبح التجري ليجري البحث فيه، أو فقل إن خوف الضرر هنا له موضوعية في نظر 

 الشارع المقدس ولذا ليس فيه كشف خلاف.

ثاني فان المستفاد من خبر الحلبي الوارد في الظهرين أن كان في وقت لا يخاف فوت أحدهما فليصل وكذلك الأمر ال

 ، أن خوف فوت الصلاة موضوع لوجوب البدار.(1) الظهر ثم ليصل العصر، وإن خاف أن يفوته فليبدأ بالعصر

وء معصية يعاقب العبد عليها، وهي ربما يستدل على حرمة التجري بالأخبار الواردة على أن نية الس الأمر الثاني:

، و)بعضها( دل على أن قصد السوء لا يكتب ويغفر (2)مختلفة )فبعضها( ورد بأن نية السوء يحاسب عليها العبد

 عنه.

بينهما بحمل الأولى على ما إذا كان قصد نية السوء مستتبعا بعض مقدمات الفعل،  (3)وقد جمع الشيخ)قدس سره(

 كانت النية غير مستتبعة لشيء أصلاً وإنما مجرد قصد لذا عفى عنه.والثانية على ما إذا 

وربما جمع بينهما بطريق آخر بحمل الطائفة الأولى على ما لو نوى العبد السوء في نفسه ولم يرتدع عن عمله 



تكن النية واستمر قصده إلا أن الذي منع من تحقق العمل عجزه أو مانع آخر، وأما الثانية فمحمولة على ما إذا لم 

 مقرونة بالاستمرار وإنما المكلف ارتدع عن عمله بعد حصول النية في نفسه وظهر ندمه.

والذي يشهد على هذا الجمع النبوي المشهور الدال على أنه إذا التقى المسلمان بسيفهما فالقاتل والمقتول كلاهما في 

، وكأنه (4)ى الله عليه وآله وسلم(: لأنه أراد قتل صاحبهالنار، قيل: يا رسول الله هذا القاتل فما بال المقتول؟ قال)صل

 لولا المانع لكان الفعل صادراً منه، فالنية في نفسه إنما هي مستمرة حتى نهاية حياته، ومهما كان الأمر

_______________________________ 

 

 .8، 7، 6، ح6، أبواب مقدمة العبادات ب56 49: 1( وسائل الشيعة 1)

 .48: 1الأصول  ( فرائد2)

 .5، ح5، أبواب مقدمة العبادات ب48: 1( وسائل الشيعة 3)

 وفيه لأنه أراد قتلاً. 1، ح67، أبواب جهاد العدو ب48: 15( وسائل الشيعة 4)

  225           

فالاستدلال بهذه الروايات التي تدل على المؤاخذة عند قصد المعصية ولو بعد الاشتغال بمقدماتها على حرمة التجري 

 غير صحيح.

 من جهة ضعف السند النبوي، وأما غيره فضعيف الدلالة. أولاً:

ان الأخبار تدل على أن الحساب على نية قصد الحرام الواقعي ونية المعصية الواقعية، وما نحن فيه ليس إلا  ثانياً:

خيال معصية لأنه تخيلّ الواقع بالقطع، وخالفه ثم انكشف الخلاف، فليس في البين إلا خيال معصية وليس بمعصية 

 واقعية ومعه لا مؤاخذة على الفعل المتجرى به.

ه على تقدير شمول الروايات لنية المعصية ولخيالها كما في موارد التجري، فلا يثبت بذلك إلا الحساب إن وثالثاً:

 والعقاب على النية وهذا لا يلازم الحرمة.

أن قبح التجري يختلف شدة وضعفاً بالوجوه والإعتبارات وليس  (1)ذكر صاحب الفصول)قدس سره( الأمر الثالث:*



بحرمة فعلٍ وارتكبه وكان في الواقع حراماً كان فيه ملاكان للقبح، ملاك التجري وملاك ذاتياً، فإذا قطع العبد 

المعصية الواقعية ويتداخل العقابان، وقبح التجري في هذه الصورة أشد مما لو صادف الشيء بحسب واقعه 

ما لو صادف أنه مكروها، وهو أشد مما لو صادف أنه مباح إذ لا معصية ولا مبغوضية في الواقع، وهو أشد م

مستحب، حيث أتى بما فيه مصلحة غير ملزمة، أما لو صادف الفعل المتجرى به واجباً في الواقع فيقع التزاحم بين 

ملاكي الوجوب وقبح التجري وربما يتساويان وبما يكون ملاك الوجوب أقوى فيكون قد أتى بما هو واجب واقعاً 

، وربما يعكس الأمر، وهذا الاختلاف يكشف عن أن قبح التجري ليس وما فيه المصلحة وان العبد ارتكب احساناً 

 أمراً ذاتياً وإنما يختلف بالوجوه.

 )والجواب عنه(

 أن حديث صاحب الفصول )قدس سره( يعود إلى دعاوي ثلاثة:

متجرى به إن التجري يختلف قبحه شدة وضعفاً بمزاحمته للعناوين الواقعية، كما يمكن انفكاكه عن الفعل ال الأولى:

 حين يصادف واجباً أهم.

_______________________________ 

 

 .1377/ذو الحجة /  27* ليلة الثلاثاء 

 .87( الفصول الغروية: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     226   

الثانية: إن العناوين الواقعية في الفعل المتجرى به هي التي تغير قبح التجري وتوجب اختلافه وإن لم يكن ملتفتاً 

 إليها.

 تتداخل العقوبة عندما يصادف التجري عمله الواقع الحرام. الثالثة:

 وفي جميعها نظر:

لى فهوظلم يحكم العقل والعقلاء به ولذا كان من أما الأولى: فلأن قبح التجري بعد أن كان للتعدي والطغيان على المو



الأحكام العقلية العملية الضرورية، كما أن حكمه باستحالة اجتماع النقيضين من الأحكام الضرورية النظرية، ومعه 

 كيف يمكن انفكاك الظلم والقبح عن التجري.

التي هي غير اختيارية له كيف تستطيع من دفع وأما عن الثانية: فلأن الجهة الواقعية التي لم يلتفت إليها المكلف، و

القبح عن الفعل المتجرى به، نعم الفعل الغير الاختياري كالزلزلة يمكن أن يمنع عن صدور الزنا وهو الفعل القبيح 

 من زيد، إلا أن الأمر القبيح لا يرفعه ما ليس بالاختيار.

هتك المولى، وهذا بنفسه موجود في المعصية، فليس في وأما عن الثالثة: فان العقاب على المتجري إنما هو لأجل 

 المعصية الواقعية إلا هتك واحد فلا تعدد للعقاب ليلتزم بالتداخل.

نعم الأشد إنما يتصور في مقام التشفي المستحيل عليه تبارك وتعالى، وإنما يجوز لدى الموالي العرفيين كما لو أراد 

 راد ابنه فصادف عدوه فان حاله يختلف في هذه الفروض.العبد قتل ابن المولى فصادف ابنه أو أ

 إذا فما ذكره صاحب الفصول)قدس سره( غير تام..

إن صاحب الكفاية)قدس سره( مع اعترافه بأن القطع من العناوين التي لا تغيّر الفعل المقطوع به من  الأمر الرابع:

ما هو عليه، فقد حكم)قدس سره( بقبح التجري نظراً الحسن إلى القبح وبالعكس، وأن الحكم الشرعي للفعل باق على 

 إلى العزم والجزم الحاصلين لدى المتجري.

ثم أورد على نفسه بأن العزم والجزم وسوء الضمير ليس باختياري للمكلف فالعقاب عليه قبيح، لأنه على ما ليس 

 بالاختيار.

  227           

)وأجاب عنه( بأن العقاب إنما هو لأجل البعد الحاصل في نفس المولى، وعدم قربه إليه الذي يدل على الشقاوة 

 الذاتية في نفس العبد نظير إنسانية الإنسان وحمارية الحمار.

ن أغلب العقوبات إنما هي على ما ليس بالاختيار باعتبار صدور الأفعال م (1)ثم ذكر)قدس سره( في الحاشية ان

المكلف عن قصد وهذا ليس باختياري للمكلف وان كان نفس الفعل اختيارياً له، إذ استحقاقه العقوبة على العزم 

 والحزم ولا محذور فيه على تقديره.



)والجواب عنه( إن العقوبة التي يستحقها العبد من أجل تجريه إنما هي على نفس الفعل باعتبار قبحه في نظر العقل 

 صيان، وليس العقوبة على العزم بالقصد كما ذهب إليه صاحب الكفاية)قدس سره(.من جهة ملاك الع

وأما ما قيل من أن اغلب العقوبات على ما ليس بالاختيار فهو غير صحيح، لأن اختيارية كل فعل عبارة عن 

ختيار ليس أمراً صدوره عن الاختيار، وأما نفس الاختيار فاختياريته إنما هي بنفسه لا بشيء آخر، أو فقل إن الا

 غير اختياري بل هو اختياري بنفسه وغيره اختياري بالاختيار.

_______________________________ 

 

 .42( درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     228   

 

 

 القطع الموضوعي

 

 القطع إما طريقي إلى الواقع وكاشف عنه وحجيته ذاتية عقلا لا تناله يد التصرف وضعاً أو رفعاً. *

وإما موضوعي؛ ومعناه أن يؤخذ القطع بحكم في موضوع حكم ثان، وهو قد يؤخذ القطع بحكم في موضوع حكم 

 شخصه.

القطع بحكم موضوع في حكم آخر  في مثله، وثالثة في ضده وسيأتي البحث عنه إنشاء الله، وقد يؤخذ وأخرى:

يخالف متعلقه من جنسه، كما لو قال: إذا قطعت بوجوب الدعاء عند رؤية الهلال وجبت عليك الصدقة، أو من غير 

جنسه كما لو قال: إذا قطعت بوجوب الصلاة حرم عليك الخمر، فإن هذا القطع بالإضافة إلى ما تعلق به كاشف عن 

 إلى كونه موضوعاً لوجوب التصدق أو حرمة الخمر موضوعي. الواقع فهو طريقي وبالإضافة



قسم القطع إلى طريقي وموضوعي، والموضوعي إلى قسمين تارة يؤخذ على نحو  (1)والشيخ الأنصاري)قدس سره(

 الطريقية إلى متعلقه وأخرى على نحو الصفتية.

يؤخذ تمام الموضوع للحكم وأخرى  أضاف إلى القطع الصفتي قسمين آخرين؛ تارة (2)وصاحب الكفاية)قدس سره(

 جزئه، إذ للقطع جهتان:

 كونه من الصفات النفسية المتأصلة. الأولى:

 كونه متعلقاً بالغير وكاشفاً عنه، وكما يمكن أخذه في الموضوع بلحاظ الثانية:

_______________________________ 

 

 .1378محرم الحرام/  /18* ليلة الثلاثاء 

 .30: 1( فرائد الأصول1)

 .263( كفاية الأصول: 2)

  229           

الجهة الأولى كسائر الأعراض، يمكن أخذه بلحاظ الجهة الثانية من جهة كشفه عن متعلقه وحاكياً عنه كما هو الغالب 

 في مقام اللحاظ ويسمى بالقطع الطريقي.

وتوضيح ذلك: أن القطع من الصفات الحقيقية والأمور الواقعية القائمة بالنفس المتأصلة في الوجود التي ما بحذائها 

شيء في الخارج يطابقها كسائر الصفات النفسية من الشجاعة والقدرة والإدراك وليس من الأمور الانتزاعية التي 

عتبارية التي حقيقتها هو الإعتبار في نفس المعتبر كالزوجية، حقيقتها هي منشأ انتزاعها، كما وليس من الأمور الإ

بل كما عرفت إنه من الأمور الواقعية ذات الإضافة التي يحتاج في وجودها إلى متعلق يتعلق به بالإضافة إلى 

 م.موضوع، فوجوده وجود بنفسه ولكن في غيره كالعلم فانه كما يستحيل تحققه بلا عالم يستحيل تحققه بلا معلو

وهذا بخلاف الأعراض، فإن البياض لا يحتاج إلا إلى موضوع يعرض عليه خارجاً فوجوده وجود بنفسه ولا يحتاج 

 إلى متعلق يقوم به.



إذا عرفت هذا؛ فنقول: أما تقسيم القطع الموضوعي إلى تمام الموضوع وجزئه كما جاء به صاحب الكفاية)قدس 

ربما يلحظ القطع المأخوذ في الموضوع بما أنه صفة قائمة في الفعل سره( فأمر صحيح لا نقاش فيه، إذ المولى 

 كسائر الصفات الحقيقية، ويعلق حكمه عليها بلا نظر إلى الواقع سواء صادف أم لم يصادف.

يلحظ المولى نفس الصفة ويترتب حكمه عليه مع كونه مطابقاً للواقع، وكل ذلك في القطع المأخوذ في  وأخرى:

 و الصفتيه.الموضوع على نح

وأما القطع المأخوذ في الموضوع على نحو الطريقية فأخذه جزء موضوع صحيح، حيث المولى يلحظ القطع بما أنه 

كاشف عن الواقع فيؤخذ في موضوع حكمه لا على نحو الإطلاق، بل على نحو خاص بأن يصادف الواقع بحيث لو 

 انكشف خلافه كان من احتمال الحكم وخياله.

ي تمام الموضوع فغير معقول، لأن معنى اعتبار طريقيته أنه كاشف عن الواقع، وأن الواقع ينكشف به وأما أخذه ف

تماماً، ومعنى كونه تمام الموضوع أنه معتبر في موضوع الحكم سواء انكشف الواقع به أم لم ينكشف وهو خلف، إذ 

 م الموضوع غير صحيح.لو لم يصادف الواقع لم يكن كاشفاً عنه، فاعتبار طريقيته وكونه تما

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     230   

صادفة الواقع وانكشافه به )وبعبارة أخرى( لحاظ كون القطع في موضوع الحكم على نحو الكاشفية؛ هو أنه عند م

يكون الحكم منجزاً حين ذاك وأن للواقع دخلاً في الحكم، واعتبار كون القطع الطريقي تمام الموضوع هو أن الحكم 

يتحقق بمجرد تحققه سواء صادف الواقع أو لا، فالجمع بين أخذه في الموضوع بنحو الطريقية وكونه تمام الموضوع 

 ضين.من قبيل الجمع بين المتناق

وأما تقسيم الكفاية للقطع المأخوذ في الموضوع بنحو الصفتية أنه يؤخذ صفة للقاطع تارة، وللمقطوع به أخرى، فهو 

 في محل نقاش.

لأنه إن أراد من كون القطع صفة للمقطوع به أن القطع هو الصورة الذهنية التي انكشف بها الواقع والحاكية عنه 

اطع، فإن الصورة المذكورة موجودة في ذهنه وهو الذي يدرك حقيقتها، فإن وهذه بالذات ملحوظة فهي صفة للق

القطع صفة للمقطوع به يعود حقيقة إلى أخذه صفة للقاطع. وإن أراد من أخذه صفة للمقطوع به لحاظ تلك الصفة 



ذ بلحاظ متعلقه لا باعتبار متعلقها الخارجي وكما ينطبق عليه تلك الصورة الذهنية ولو بالعرض باعتبار ان القطع أخ

من حيث نفسه، فهذا ليس إلا لحاظ القطع طريقاً وكاشفاً وهو غير معقول، فان اعتباره صفة للقاطع لحاظه صفة 

قائمة بالنفس وانه من المعلومات بالذات وهذا معناه الاتحاد وأنه هو هو، بينما لحاظ عنوان الصفتية والموصوفية 

 حيح، إذاً فمعنى كونه صفة للقاطع غير صحيح.يعطى الاثنينية والتغاير وهو غير ص

 فالمتحصل مما ذكرنا أن القطع تارة يؤخذ طريقاً صرفاً إلى الواقع في مقام الحكم. *

موضوعاً لحكم من الأحكام. والموضوع تارة على نحو الصفتية وأخرى على نحو الطريقية، والصفتية، أما  وأخرى:

 .تمام الموضوع أو جزئه فالأقسام أربعة

_______________________________ 

 

 .1378/محرم/  20* ليلة الأربعاء 

  231           

 القطع الطريقي. -1

 القطع الموضوعي على نحو الطريقية جزء الموضوع. -2

 القطع الموضوعي على نحو الصفتية تمام الموضوع. -3

 القطع الموضوعي على نحو الصفتية جزء الوضوع. -4

 تنبيه:

اعلم أن المراد بأخذ القطع موضوعاً في حكمٍ هو لحاظه مأخوذاً في موضوع الحكم الواقعي، بأن كان له دخل في 

ترتب الحكم كالعلم المأخوذ في ركعات صلاة المغرب والصبح والأوليتين من الصلوات الرباعية، فإن العلم بهما 

في لسان الدليل بلا أن يؤخذ واقعاً في موضوع الحكم حال الصلاة مأخوذ في الحكم بصحتهما، وأما إذا أخذ القطع 

)وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط  فليس حينئذٍ موضوعاً في حكم، وإنما هو طريق للواقع نظير قوله تعالى

فإن الشارع المقدس جعل غاية الأكل والشرب هو تبين الخيط الأبيض من  (1)الأبيض من الخيط الأسود من الفجر(



لأسود، ومعلوم أن الموضوع لوجوب الامساك نفس طلوع الفجر لا علم المكلف به، وهو أمر ضروري ليس الخيط ا

قابلا للانكار تبين الخيط الأبيض أو لا، إذ ربما لا يتبين لعلة في السماء، ومع ذلك فوجوب الإمساك ثابت، فالتبين 

اً، وإنما أخذ من باب أنه أظهر مصاديق الطرق الموجود في لسان الدليل ليس له دخل في موضوع حكم الصيام واقع

 التي توصل إلى الواقع، فإن غيره يحتاج إلى دليل يتكفل تنزيله منزلته.

_______________________________ 

 

 .187: 2( سورة البقرة1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     232   

 

 

 قيام الأمارات مقام القطع

 

بعد أن عرفت أن القطع ينقسم إلى أقسام ثلاثة طريقي صرف وموضوعي على نحو الصفتية أو الطريقية، يقع  *

 البحث في الأمارات والأصول وهل تقوم مقام القطع بأقسامه المذكورة أو لا؟

لواقع، اعلم أنه لا ريب في قيام كل من الأمارات والأصول مقام القطع الطريقي الصرف الذي أخذ كاشفاً عن ا

 باعتبار أن الشارع المقدس إنما علقّ حكمه على نفس الواقع والحقيقة.

والقطع طريق وجداني يشاهد الواقع به ويرُى رؤية حقيقية، وأما الأدلة التي دلت على حجية الأمارة أفادت أن الواقع 

شفية في الأمارات والأصول إنما هي أيضاً ينكشف بهذه الوسيلة كما كان ينكشف بالقطع كشفاً حقيقياً، غاية الأمر الكا

جعلية من فعل الشارع المقدس، وفي القطع تكوينية، ولا فرق في هذه الناحية، فإن للشارع المقدس حق التصرف 

والاختيار في الوسائل التي توصل إلى الواقع في مقام الامتثال والاكتفاء بذلك من العبد، فقيام الأمارات والأصول 



 ي المحض مما لا خلاف فيه.مقام القطع الطريق

 وأما قيام الأمارات والأصول مقام القطع الصفتي فأمر لا ممكن في مرحلة الإثبات وبنفس أدلة صحتها دون الثبوت.

وذلك لأن القطع المأخوذ بهذا النحو إنما اعتبر في نظر المولى بما هو صفة قائمة بالنفس من دون لحاظ كاشفيته 

 وإرائته عن الواقع.

_______________________________ 

 

 .1378/محرم/  23* ليلة السبت 

  233           

 والأمارة بدليل حجيتها وتنزيل مؤداها منزلة الواقع لم تقم مقام هذا القطع لا وجداناً ولا تعبداً.

أما عدم قيامها وجداناً فلأن من قامت الأمارة عنده لا يكون واجدا لصفة القطع حقيقة، بل هو لا يزال متردداً 

ومتحيراً وجدانا كما كان قبل قيامها، وأما عدم قيامها تعبداً فلأن الأدلة التي دلت على حجية الأمارة إنما أثبتت لها 

لغي احتمال الخلاف فيه، والقطع الصفتي فاقد لهذه الناحية حين اعتباره الحجية من جهة الكاشفية والإرائة للواقع وت

موضوعاً لحكم من الأحكام على تقدير اعتباره كذلك والا فهو قليل أو عديم المورد في الأخبار، إذاً الأمارة لا تقوم 

 مقام القطع الصفتي لا وجداناً ولا تعبداً، هذا كله في مرحلة الإثبات.

ممكن محتاج إلى قيام دليل ينهض من قبل الشارع المقدس يدل على قيام الأمارة مقام القطع  نعم ثبوتا أمر

 الموضوعي الصفتي، فإن للشارع حق التصرف كيفما شاء.

 واما قيام الأمارة مقام القطع الموضوعي الذي أخذ طريقاً للواقع فأمر مختلف فيه..

ذلك باعتبار أن الدليل الذي أفاد حجية الأمارة قد دل على انكشاف إلى جواز  (1)فقد ذهب المحقق النائيني)قدس سره(

الواقع به في نظر الشارع المقدس وإحراز ذلك به إحرازاً تعبدياً، والقطع الموضوعي المأخوذ طريقاً ليس المنظور 

وعي المأخوذ على نحو فيه إلا جهة كاشفيته عن الواقع، فكانت الأمارة بعد قيام الدليل عليها قائمة مقام القطع الموض

 الطريقية.



أنكر قيام الأمارة مقام القطع الموضوعي الطريقي لاستلزامه الجمع بين المتناقضين،  (2)وصاحب الكفاية)قدس سره(

وأفاد ما محصله: إن قيام الأمارة مقام القطع من جهة أنه طريق إلى الواقع معناه تنزيل المؤدى منزلة الواقع وأن 

 المنظور لدى

_______________________________ 

 

 .19: 3( اجود التقريرات1)

 .265( كفاية الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     234   

المولى ليس إلا نفس الواقع دون أن يكون للقطع أثر في الموضوع أصلا سوى أنه موصل إليه، فنظر المولى في 

الحقيقة إلى القطع بما هو آلي وفناء إزاء الواقع، فكانت الأمارة بهذا الإعتبار ملحوظة باللحاظ الآلي، وأن معنى أخذ 

القطع من حيث هو وبحالة  -بحسب الحقيقة  -قع أن المنظور إليه القطع موضوعاً في الدليل وإن كان طريقاً إلى الوا

الدخالة في الحكم، فكان النظر إليه نظراً استقلالياً، فقيام الأمارة مقامه يقتضي نظر المولى حين تنزيل المؤدى نظرا 

لحاظين استقلالي وآلي استقلالياً، ولازم قيام الأمارة مقام القطع الموضوعي الطريقي هو أن تكون الأمارة ملحوظة ب

 في آن واحد، وهو محال إذ لا يمكن أن يكون دليل واحد متكفلا لبيان كلا التنزيلين.

إنما الثابت من أدلتها تنزيل واحد، والعرف لا يستفيد من ذلك إلا تنزيل المؤدى منزلة الواقع وهو الطريقية، والنظر 

 جاً إلى دليل ثاني يدل عليه والمفروض عدمه.الآلي، لذا كان التنزيل الثاني وهو الموضوعية محتا

)والجواب عما أفاده صاحب الكفايةقدس سره( من أن المجعول في الأمارات هو الحكم على طبق مؤداها وأنه هو *

الواقع يوافق مذهب بعض القدماء ورجال العامة من القول بالسببية، بل حتى صاحب الكفاية)قدس سره( بنفسه لا 

دّعي أن المجعول هو المعذرية والمنجزية وأن الأمارة إن قامت على شيء ووافق ذلك الواقع، يرتضي ذلك، بل ي

 .(1)كان الواقع منجزاً على العبد، وإن خالف كان معذوراً من جهة امتثاله

 على أن القول بجعل الحكم على طبق المؤدى لا يستفاد من الأدلة لقصورها إثباتاً وثبوتا.



ة أدلة الحجية هي السيرة العقلائية التي لم يردع الشارع المقدس عنها، وهي إنما جرت على أما إثباتها فلأن عمد

إثبات الحجية والطريقية لها، وأن لكل من العبد والمولى الاحتجاج به على الآخر في مرحلة المخالفة، فأثبت لها 

 صفة

_______________________________ 

 

 .1378/محرم/  23* ليلة الأحد 

 .277( كفاية الأصول: 1)

  235           

العلمية بعد أن كانت فاقدة لذلك حتى تعبدا، فكما أن العلم حجة ذاتية وكاشف عن الواقع فكذلك الأمارة بمنزلته وأنها 

حجة تعبدية لا ذاتية، وهكذا بقية الأدلة اللفظية من الآيات الشريفة والأخبار على تقدير دلالتها على حجية خبر 

 وأن مؤداها بمنزلة العلم والطريقية.الواحد حيث أنها تدل على ثبوت الحجية لها، 

وأما المحذور الثبوتي؛ فهو أن الالتزام بجعل حكم على طبق المؤدى يستلزم التصويب الذي لا يقول به رجال 

الشيعة، لأن معنى جعل الحكم على طبق مؤدى الأمارة أن قيام الأمارة على شيء سبب لإحداث حكم على طبق 

اقع فلو كان مخالفاً للواقع الحقيقي لزم أن ينقلب إلى ما هو فعلا مؤدى الأمارة وليس المؤدى، ومعناه أن ذلك هو الو

 معنى هذا إلا التصويب، وهو باطل.

وكيف كان؛ أما بناء على ما اختاره صاحب الكفاية من أن المجعول في باب الأمارات المعذرية والمنجزية، فالأمارة 

خوذ على نحو الكاشفية ولا يلزم منه جمع بين المتناقضين، لأن المعذرية صالحة لقيامها مقام القطع الموضوعي المأ

والمنجزية من آثار القطع عقلا ومن ذاتياته لا تقبل الانفكاك عنه، كما أن للقطع آثاراً شرعية فيما لو أخذ موضوعا 

له أن ينزله في بعض آثار في حكم من الأحكام، فإذا نزل الشارع المقدس شيئا كالأمارة منزلة القطع بدليلٍ واحد ف

القطع من ناحية الأثر العقلي أو الشرعي وله ان ينزله في جميعها، وفي هذا الحال لا يلزم منه الجمع بين 

المتناقضين أو فقل إن دليل التنزيل صالح لأن يصير الكاشف الناقص كالكامل باعتبار آثاره، وأما الآثار جميعها 



 فقط فهذا يستفاد من أدلة التنزيل، وإطلاق الدليل يشمل الحكم العقلي والشرعي.عقلية وشرعية أو بعضها الشرعية 

وأما بناء على أن المجعول في الأمارات الطريقية والحجية فواضح أيضاً، فإن اعتبار الشارع المقدس الأمارة كاشفة 

حقيقي وهو العلم من أثر شرعي عن الواقع وتنزيل ما ليس بعلم علماً معناه إعطاء جميع الآثار التابعة للكاشف ال

وعقلي إلى الكاشف الإعتباري وهو الأمارة، فإطلاق دليل التنزيل شامل للأثر العقلي والأثر الشرعي المترتب على 

 القطع.

والصحيح أن يقال إن المجعول في باب الأمارات عندنا هو الطريقية والكاشفية لا المعذرية والمنجزية فإنه على 

 تلزم التخصيص في الأحكام العقلية وهي غير قابلة لذلك.القول الثاني تس

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     236   

)بيان ذلك( أن قاعدة قبح العقاب بلا بيان قاعدة عقلية شأنها أن تنفي التكليف عن المكلفين ما دام لم يصل إليهم 

بالبيان المتعارف، فإذا تفحص المكلف وعلم بالتكليف فقد تنجز عليه وارتفع القبح على تقدير المخالفة، لأنه بيان 

و قلنا إن المجعول في الأمارات الطريقية والكاشفية وأن الشارع وجداناً فهو رافع لموضوع القاعدة بالتخصيص، فل

جعل الأمارة علماً تعبديا واعتبرها بيانا، كان لازمه الورود وارتفاع موضوع قاعدة قبح العقاب، باعتبار أنه بيان في 

 نظر الشارع المقدس.

لم يعتبر الأمارة بيانا شرعاً، ومع ذلك وأما بناء على أن المجعول فيها المنجزية والمعذرية وأن الشارع المقدس 

جعل الأمارة معذرة ومنجزة للتكليف، فإذا قامت على شيء فلازم ذلك تخصيص القاعدة العقلية بأن يقال: العقاب 

قبيح إذا لم يكن بيان واصل من المولى إلا إذا قامت الأمارة على شيء، لأنها معذرة ومنجزة بالرغم من انها ليست 

 نا ولا تعبداً، وهذا معناه التخصيص في الأحكام العقلية، وقد عرفت أنه غير جائز.ببيان لا وجد

  237           

 

 



 قيام الأصول مقام القطع*

 

 ويقع البحث في مرحلتين:

 المرحلة الأولى: في الأصول المحرزة

 المرحلة الثانية: في الأصول غير المحرزة

اما البحث عن الأولى وهي الأصول المحرزة، وهي الأصول التي فيها نظر إلى الواقع كالاستصحاب وقاعدتي 

فقيامها مقام القطع الطريقي واضح، لأن معنى ذلك أن الشارع  -بناء على كونهما من الأمارات  -الفراغ والتجاوز 

ومحرزاً له وأنه جعل له صفة العلم، فكما أن  المقدس عند قيام الأصل المحرز قد جعل الأصل كاشفا عن الواقع

القطع يحرز الواقع وجدانا فكذلك الأصل يحرز الواقع، غايته أنه تعبداً لا وجداناً، فنفس دليل الأصل يتكفل قيامه 

مقام القطع ويوجب ترتيب أثره عقلا من المعذرية والمنجزية وشرعا وهو الحكم المأخوذ في موضوعه القطع، 

 قيام الأصول مقام القطع الطريقي، والموضوعي المأخوذ بنحو الطريقية لا مانع منه كما عرفت. والحاصل أن

وربما يقال: بأن جعل العلم في موارد الأصول المحرزة أمر يؤدي إلى التناقض، باعتبار أن موضوع الأصل هو 

غير ممكن، أو فقل إن الذي أخذ الشك وقد فرض الشارع المقدس اليقين والعلم لشيء كان موضوعه نفس الشك وهذا 

 في موضوع الأصول الشك فإذا جعل العلم في موارد الأصول كان تناقضا.

)والجواب عنه( أن ذلك لا محذور فيه إذ لا مانع من أن يؤخذ موضوع العلم نفس الشك، ولكن بما أنه وجداني 

 فالمكلف في حالة شكه الوجداني يجعل

_______________________________ 

 

 .-ه 1378/محرم/  24* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     238   



الشارع المقدس في حقه العلم التعبدي ويصيرّه عالماً في نظره وإن كان بحسب الوجدان شاكا، نعم لو كان موضوع 

الأصول هو الشك الوجداني والمجعول لها هو العلم الوجداني لكان تناقضا إلا أن المفروض خلافه ولهذا نظائر 

 كثيرة.

مانعاً في الأمارات أيضاً لعدم الفرق بينهما من هذه الجهة، فإن  مضافاً إلى أنه لو كان هذا مانعاً في الأصول لكان

الأمارات أيضاً أخذ في موضوعها الشك وقد جعل الشارع المقدس لها صفة العلم، وتوضيح ذلك أنه ورد عنه)عليه 

قول، وحينئذٍ فإما السلام( )لأ عذر لاحد في التشكيك فيما يرويه عنا ثقاتنا الخ(، ومعلوم أن الاهمال في الواقع غير مع

أن تكون حجية الأمارة مجعولة في ظرف العلم بموافقة الأمارة للواقع وهذا لغو محض وتحصيل الحاصل، بأن يقول 

المولى إن صادف علمك الواقع فالعمل واجب عليك، فان الاستناد حينئذٍ إلى العلم لا الأمارة، أو فقل القاطع يسعى 

 ل جاعل.نحو المقطوع به بحكم عقله لا يجع

وإما أن تكون الأمارة حجة مع العلم بمخالفة مؤداها للواقع فهذا أفحش من سابقه، إذ كيف يؤمر بالعمل في حين أن 

 المكلف يرى قطعه غير موافق للواقع.

كما وأنه لا يمكن أن تكون الحجية مجعولة في ظرف العلم بموافقة المؤدى للواقع أو مخالفته، أي للجامع بينهما 

بالموافقة، إذاً فتعين أن يكون حجة الأمارة مجعولة في ظرف الشك بالواقع وهذا هو المطلوب، غاية الأمر  والشاك

أن الفرق بين الأمارات والأصول هو أن الثاني مأخوذ في لسان الدليل اللفظي، وفي الأول بحسب الدليل العقلي وفي 

 واقع الأمر.

)فاسألوا أهل  ض الأمارات في لسان الدليل اللفظي كقوله: تعالى:مضافا إلى ذلك أنه قد أخذ الشك في موضوع بع

 .(1)الذكر إن كنتم لا تعلمون(

والنتيجة من ذلك كله أن الأصول الإحرازية كالأمارات تقوم مقام القطع الطريقي والقطع المأخوذ في الموضوع 

 بنحو الطريقية وهذا واضح.

_______________________________ 



 

 .7: 21الأنبياء( سورة 1)

  239           

)وأما الأصول غير الإحرازية( والتي هي عبارة عن الوظائف العملية المقررة للجاهل بالحكم الواقعي كالبراءة *

والاحتياط العقليين والبراءة والاحتياط الشرعيين، فهي لا تقوم مقام القطع الطريقي والموضوعي لعدم إحرازها 

 الواقع لا وجدانا ولا تعبدا.

عبارة عن حكم العقل بعدم صحة العقاب على تقدير مخالفة مؤدى الأصل للواقع الذي لم  )أما البراءة العقلية( فهي

 يصل إلى المكلف، وهذا هو معنى المعذرية التي كانت من جملة آثار القطع.

)وأما الاحتياط العقلي( فهو عبارة عن إدراك العقل بحسن العقاب لمن خالف على تقدير مصادفة ذلك الاحتياط 

ا في موارد العلم الإجمالي والشبهات الحكمية قبل الفحص، وهذا هو معنى المنجزية التي كانت من ذاتيات للواقع، كم

 القطع، فكان الثابت في كليهما المعذرية والمنجزية بحكم العقل ومعه كيف يقومان مقام القطع؟

صحة العقاب على تقدير المخالفة )وأما البراءة الشرعية( فهو عبارة عن الترخيص الشرعي في العمل، والحكم بعدم 

 بالإضافة إلى التكليف الغير الواصل للمكلف وهو نفس التعذر بحكم الشارع.

 )وأما الاحتياط الشرعي( فهو إلزام الشارع المقدس إدراك مصلحة الواقع وهو نفس التنجز.

إذا كانت كذلك فكيف يصح أن إذاً ففي جميع الأقسام كان المجعول عين الأثر العقلي المترتب على نفس القطع، و

تلاحظ في مقام التنزيل أنها منزلة القطع من حيث الآثار التي هي المنجزية والمعذرية بعد أن كانت البراءة 

والاحتياط نفس هذه الآثار من المنجزية والمعذرية، لذا تعذر قيامها مقام القطع الطريقي، ومن المعلوم أن عدم قيامها 

 يكون بطريق أولى.مقام القطع الموضوعي 

_______________________________ 

 

 .1378/محرم الحرام/  26* ليلة الأربعاء 



  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     240   

 )بقي في المقام شيء(

أن صاحب الكفاية)قدس سره( بعد أن أفاد أن الأمارات والأصول لا تقوم مقام القطع الموضوعي المأخوذ على نحو 

وجهاً لقيامها مقامه، وأفاد أن أدلة  (1)الطريقية لاستلزامه الجمع بين اللحاظين، ذكر في حاشيته على الرسائل

مطابقة ولحاظها آلي، إلا أنها تدل بالإلتزام على تنزيل  الأمارات والأصول وإن أفادت تنزيل المؤدى منزلة الواقع

 العلم بالمؤدى منزلة العلم بالواقع.

وتوضيح ذلك أن تنزيل مؤدى الأمارة منزلة الواقع )تارة( يكون بلحاظ ترتيب آثار نفس الواقع بما أنها آثار له 

يل بلحاظ جميع الآثار التي يترتب على خاصة، وهذا هو معنى قيامها مقام القطع الطريقي، )وأخرى( يكون التنز

الواقع قيداً كان أو جزء حتى ما كان الواقع وشيء آخر موضوعين لأثر شرعي، فإن ملاحظة الواقع حينئذٍ بما أنه 

جزء موضوع، لا بما أنه تمام الموضوع، فإذا نزل المولى المؤدى منزلة الواقع من حيث جميع آثاره حتى ما كان 

رعي، كان تنزيله بنفسه مستلزماً لأن يلحظ المولى الجزء الثاني وهو العلم بالواقع وينزله جزء موضوع لحكم ش

 منزلته.

إذاً فقد صار التنزيل الواحد مؤدياً لقيام الأمارة مقام القطع الموضوعي المأخوذ على جهة الطريقية، والحاصل إن 

 منزلة العلم بالواقع.المولى إذا نزل المؤدى منزلة الواقع فقد نزل العلم بالمؤدى 

)والجواب عنه( أنه غير صحيح باعتبار أن دليل التنزيل لأحد الجزئين لا يمكن أن يستلزم التنزيل الآخر، فإن الآخر 

لو كان منزلا في عرض الأول لكان الموضوع تاما، وأما إذا لم يكن في عرضه فدليل التنزيل للجزء الأول لا يشمل 

رتب المولى عدم الانفعال على المائية والكرية وجعل العاصمية أثراً إذا تم كلا الجزئين، كان التنزيل للثاني، مثلا إذا 

الحكم غير مترتب إلا مع إحراز الجزئين وجدانا أو تعبدا أو مركبا منهما، أما إذا قام دليل التنزيل على مائية شيء 

اء وجب ترتيب الأثر، وأما إذا لم يقم إلا على بسبب الاستصحاب مثلا فإذا قام دليل آخر على تنزيل كرية ذلك الم

 التنزيل الأول وهو مائية الموجود الخارجي، كان

_______________________________ 



 

 .29( درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: 1)

  241           

شربه والتوضي به وإزالة النجاسة به، أما الآثار المتعلقة بالكرية من الواجب علينا ترتيب آثار نفس المائية من جواز 

عاصميته وعدم انفعاله بالماء القليل فليس لنا حق في ترتيبها، لأن ثبوت الجزء الثاني غير محرز لدى المكلف لا 

 وجدانا ولا تعبداً.

تنزيل لا يكون إلا بلحاظ الآثار الشرعية ودعوى شمول إطلاق دليل التنزيل الأول للثاني فغير صحيح، باعتبار أن ال

 عليه، ويكون التنزيل موجبا لفعليتها وما نحن فيه ليس له أثر قبل التنزيل وإنما أثره مترتب على المجموع.

والحاصل إن إطلاقات أدلة الأمارات والأصول غير شاملة للامارة القائمة على أحد جزئي الموضوع، ولا الأصل 

الموضوع ليحرز بها الجزء الآخر بالدلالة الالتزامية، إذ شمولها لأحد الجزئين متوقف على  الجاري في أحد جزئي

أن يترتب عليه أثر، وهو يتوقف على شمولها للجزء الآخر المتوقف على شمولها للجزء الأول لكونه مترتباً عليه 

 على الفرض، وهذا دور.

لو كان الدليل شاملا لكليهما في عرض واحد، وأما إذا كان وبعبارة أخرى: التعبد بكلا الجزئين إنما يصح فيما 

 شموله لأحدهما في طول الآخر ومتوقفا عليه، فإنه لا يمكن التعبد به ولا تشمله أدلة التعبد للزوم الدور.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     242   

 

 

 أخذ القطع بحكم في موضوع حكم نفسه *

 

أن أخذ القطع في موضوع حكم نفسه محال للزوم الدور، كما أن أخذه في  (1)ذكر صاحب الكفاية)قدس سره(



موضوع مثله محال للزوم اجتماع المثلين، ولا في موضوع ضده للزوم اجتماع الضدين، أما أخذه في موضوع حكم 

 في مرتبة لحكم في مرتبة أخرى أو مثله أو ضده فلا إشكال فيه.

هذا الحكم محال لاستلزامه الدور، وبيانه إن شأن كل موضوع بالإضافة اعلم أن أخذ القطع بحكم في موضوع نفس 

إلى حكمه هو التقدم بحسب الوجود الخارجي كتقدم الشرط على الجزاء والمقدم على التالي بحيث لا يتحقق الحكم 

، لأن فرض خارجا إلا بعد أن يوجد الموضوع قبله، وهذا المعنى لا يتم بناء على أخذ القطع في موضوع حكم نفسه

أخذه في موضوع الحكم هو التقدم على نفس الحكم في الوجود الخارجي، ومعناه أن يكون الحكم حاصلا أو لاً، فإذا 

فرض أن الشارع المقدس جعل ذلك موضوعا لنفس الحكم معناه تأخر الحكم عما فرض تقدمه، ويلزم أن يكون 

 أن يكون موجوداً ومعدوماً في آن واحد وهو محال.الشيء الواحد متقدما ومتأخرا وهو محال، أو فقل يلزم 

أو فقل إن القطع المتعلق بحكم يكون طريقا إليه لا محاله، إذ الطريقية غير قابلة للانفكاك عن القطع، ومعنى كونه 

طريقا إلى القطع فعلية الحكم مع قطع النظر عن تعلق القطع به، ومعنى كون القطع مأخوذا في موضوعه عدم كونه 

لياً إلا بعد تعلق القطع به، إذ فعلية الحكم تابعة لفعلية موضوعه، فيلزم توقف فعلية الحكم على القطع به مع كونه فع

 في رتبة سابقة على القطع به وهذا دور.

_______________________________ 

 

 .1378/محرم الحرام/  30* ليلة السبت 

 .266( كفاية الأصول: 1)

  243           

وأما أخذ القطع بحكم في موضوع حكم ضده، كما لو قال: إذا قطعت بوجوب الصلاة فتحرم عليك نفس الصلاة، 

فأيضاً محال حيث يستلزم البعث والزجر نحو شيء واحد وهو من اجتماع الضدين، لأن لازم تعلق القطع بوجوب 

زم جعل الحرمة على ذلك أن يكون منزجراً الصلاة أن يكون العبد منبعثاً بأمر المولى نحو ما تعلق به قطعه، ولا

 عن نفس ذلك الموضوع ومحال أن يبعث المولى ويزجر عن موضوع واحد.



وأما أخذ القطع بحكم في موضوع حكم مماثل له، كما إذا قال: إذا قطعت بوجوب الصلاة تجب عليك الصلاة 

 بوجوب آخر، ففيه كلام.

وكثير من المحققين إلى محاليته نظراً إلى أن تعلق  (2)ي)قدس سره(، والمحقق النائين(1)فقد ذهب صاحب الكفاية

حكمين متماثلين على موضوع واحد يستوجب بعثين من المولى نحو شيء واحد وهو محال كمحالية اجتماع 

 الضدين.

 ولكن الصحيح خلافه وأنه ممكن؛ فإن تعلق الحكم بموضوعين في مورد واحد لا يستلزم المحالية، غايته يلزم

الاندكاك كموارد العموم من وجه فيما لو قال المولى أكرم كل عالم وأكرم كل عادل، فإن العالم العادل مورد 

لاجتماع الوجوبين، ويكون الوجوب فيه آكد منه في العالم غير العادل، أو العادل غير العالم، وليس هنا اجتماع 

والمحال إنما هو اجتماع الحكمين المتماثلين على موضوع المثلين لتعدد الحكمين في مقام الجعل وتعدد متعلقهما، 

 واحد.

وأما ما ذكره في الكفاية من جواز أخذ القطع في موضوع حكم في مرتبة في حكم بمرتبة أخرى فهو يتم على مذهبه 

موضوع  من تعدد مراتب الحكم من الاقتضاء والانشاء والفعلية والتنجز، إذ لا مانع من أخذ القطع بحكم إنشائي في

حكم فعلي، فيقول: إذا قطعت بأن الشيء الفلاني واجب بالوجوب الإنشائي المحض وجب عليك ذلك الشيء فعلاً أو 

 حرم عليك فعلاً.

_______________________________ 

 

 .267( كفاية الأصول: 1)

 .17: 3( اجود التقريرات 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     244   

 وأما بناء على ما ذهبنا إليه في بحث الظن من أنه ليس للحكم إلا مرحلتان فهو لا يتم.

)ولله على الناس حج  )إذ الأولى( مرحلة الجعل والانشاء بداعي البعث، بنحو القضية الحقيقية مثل قوله تعالى:



 ه بوجوب الحج.أي كل من استطاع وجب عليه الحج، فقد فرض المولى المستطيع وحكم علي (1)البيت(

)والثانية( مرحلة الفعلية والخروج عن التعليق والتقدير بتحقق موضوعه خارجاً، كما إذا صار المكلف مستطيعاً، 

وأما بقية المراتب فهي ليست بمراتب للحكم، ففي هذه الصورة لا يمكن أخذ القطع بمرتبة الجعل من حكم في 

القاطع في مقام الجعل ملازم لفعليته، فلا محالة يتعلق القطع  موضوع مرتبة الفعلي منه، إذ ثبوت الحكم لشخص

 بالحكم الفعلي والمفروض أن القطع دخيل في فعلية الحكم فلازمه الدور.

 )إعادة لما سبق(*

بعد ان عرفت أن الحكم الذي لا يكون بداعي البعث والتحريك لا يكون حكما حقيقياً، وإنما الحقيقي ما كان بداعي 

 نشاء فليس في المقام إلا مرتبتان:الطلب والإ

مرتبة الجعل والإنشاء وهي التي يفرض الحكم فيها ويقدر على سائر المكلفين بنحو القضايا الحقيقية، ومرتبة 

المجعول وهي التي يبلغ الحكم فيها مرحلته الفعلية ويخرج من حيز الفرض والتقدير إلى عالم الفعلية والوجود، 

 ئر المكلفين.فيصير منجزاً في حق سا

فالقطع المأخوذ في الحكم في مرتبة الجعل موضوعا للحكم في مرتبة الفعلية إن كان على نحو يشمل هذا الحكم حتى 

القاطع نفسه، فلازمه أن يكون الشيء الواحد متقدماً ومتأخراً وهو دور، لأن العبد إذا قطع بوجوب الحج المجعول 

 في

_______________________________ 

 

 .97: 3( سورة آل عمران 1)

 هـ.1378صفر/  /1* ليلة الأحد 

  245           

حقه وحق غيره، فلازمه أن يقطع بفعليته لأن القطع بالحكم الجعلي حتى في حق القاطع معناه صيرورته في حقه 

 فعلياً، فإذا جعل القطع بهذا الحكم أي الفعلي موضوعاً للحكم الفعلي معناه تقدم الشيء على نفسه وهو محال.



ي حقه فلا معنى لجعل المولى بعد ذلك حكماً فعلياً، )وبعبارة أخرى( القطع بالحكم الإنشائي موجب لفعلية الحكم ف

وإن لم يكن على نحو يشمل القاطع فلا مانع منه، كما لو قال: إن قطعت بوجوب الحكم الإنشائي في حق زيد وجب 

 عليك الحج فعلا.

 نظير مالو قال: ان قطعت بوجوب الصلاة فالصدقة واجبة عليك، فهذا لا مانع منه.

لقطع في موضوع الحكم بمرتبة لا مانع من أخذه موضوعاً في حكم مرتبة أخرى بالمعنى الثاني لا والنتيجة إن أخذ ا

 الأول.

 هذا كله في أخذ القطع من موضوع الحكم.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     246   

 

 

 أخذ الظن في موضوع الحكم

 

والظن كالقطع من حيث أخذه طريقا أو موضوعاً، فإن أخذ طريقا إلى متعلقه فهو كالقطع الطريقي قائم مقامه في 

إثبات متعلقه، فإن أخذه كذلك دليل على أن الشارع المقدس قد تمم جهة كشفه عن الواقع واعتبره مورثاً للعلم تعبدا، 

 غايته أن طريقيته جعلية وطريقية القطع وجدانية.

 إن أخذ موضوعا في متعلقه فهنا صور:و

)الصورة الأولى( أن يؤخذ الظن موضوعا في حكم مخالف لحكم متعلقه لا يوافقه كما لو قال: إذا ظننت بوجوب 

الصلاة فالصدقة واجبة عليك، وهذا )تارة( يكون ظنا معتبرا وأخرى غير معتبر، أما الأول فلا مانع من قيامه مقام 

اعتباره حيث يتحقق أحد الجزئين بالوجدان والآخر بالتعبد فيما إذا أخذ جزء الموضوع وكان  القطع بعد ثبوت دليل

 الجزء الآخر الواقع، أو كان مقام الموضوع.



وعلى الثاني، إن كان الظن الغير المعتبر جزء موضوع والجزء الآخر هو الواقع، لا يترتب الحكم عليه إلا إذا 

 ، وأما لو كان تمام الموضوع فلا مانع من ترتب الحكم عليه.(1)التعبدأحرز الجزء الآخر وهو الواقع ب

)الصورة الثانية( أن يؤخذ الظن موضوعا لحكم نفسه وشخصه وهذا غير صحيح قلنا باعتباره من قبل الشارع 

المقدس أو لا، لأن فرض تعلق الظن به أنه موجود خارجا يتعلق الظن به وفرض كونه موضوعا لنفس الحكم أن 

 الحكم غير موجود خارجا قبله بل يحصل بعده وهو خلف فحاله حال القطع من هذه الجهة.

 )الصورة الثالثة( أن يؤخذ الظن موضوعا لحكم مماثل له، فإن كان الظن معتبراً 

_______________________________ 

 

( إذا المفروض أنه غير معتبر وليس كشفه محضي من قبل الشارع المقدس ليكون حجة تعبدية، فإذا حصل الظن وجدانا 1)

 وقام دليل على ثبوت متعلقه كان موضوع الحكم حاصلاً.

  247           

قام مقام القطع بلا إشكال، قلنا بإمكان أخذ القطع في موضوع حكم مماثل للحكم الأول أم لم نقل، لأن الظن وإن 

اعتبر من حيث كشفه عن الواقع إلا أن الظان يحتمل مخالفة ظنه للواقع، فدائماً حتى لدى الظان تكون النسبة عموماً 

تعلق حكمين بموضوعين مختلفين في مورد واحد لا مانع من وجه بخلاف القطع في نظر القاطع، فقد عرفت ان 

 منه، وأنه يلزم التأكد بينما ذهب المحقق النائيني إلى اللغوية.

وأما إذا كان الظن غير معتبر فبالطريق الأولى يكون جائز الأخذ في موضوع حكم مماثل، فإننا لو قلنا بعدم الأخذ 

 في المقام. في المعتبر فهنا نقول به إذ الظن غير معتبر

)الصورة الرابعة( أن يؤخذ الظن موضوعاً لحكم مضاد لذلك الحكم، كما لو قال: إن ظننت بوجوب الصلاة فالصلاة 

محرمة عليك، فإن كان الظن معتبرا فالحكم عدم الجواز لرجوعه إلى اجتماع الضدين بنظر العبد باعتبار أن العبد 

د انبعث نحو أمر المولى بمقتضى ظنه، وفي ذاك الحال كجعل المولى إذا كان بوجوب الصلاة وكان ظنه معتبراً فق

الحرمة عليه باعتبار أن الظن بوجوب الصلاة موضوع لحرمة الصلاة، ومعناه أن ينزجر العبد عن الصلاة نفسها 



 بمقتضى الدليل الثاني وعليه يكون موضوع واحد في نظر العبد منبعثا نحوه ومنزجراً عنه وهو محال.

جواز ذلك باعتبار ان الظن الغير المعتبر بمنزلة  (1)كان الظن غير معتبر( فقد أفاد صاحب الكفاية)قدس سره( )وإن*

الشك في الواقع ورتبة الشك في الواقع محفوظة مع الحكم الظاهري، فكما يجوز الاختلاف بينهما يجوز هنا كذلك، 

رام عليك، ولا مانع من جعل المولى حكمه الظاهري وعليه يصح أن يقول المولى: إذا ظننت بوجوب الصلاة فهي ح

وهو الحرام على ما لو حصل الشك في الواقع وهو الظن بالوجوب المتعلق بالصلاة، ولا يلزم منه محذور اجتماع 

 الضدين.

_______________________________ 

 

 .1378/صفر/  2* ليلة الاثنين 

 .267( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     248   

)والجواب عنه( أن البحث ليس في جعل الحكم الظاهري على الظن بالحكم ليتأتى حديث صاحب الكفاية)قدس سره(، 

وإنما الكلام في أخذ الظن المتعلق بالحكم الواقعي موضوعا لحكم واقعي آخر مماثل أو مخالف أو نفسه أو مضاد له، 

 الحكمين الواقعيين.وليس البحث في الحكم الظاهري والواقعي كما عرفت بل في 

والصحيح أنه محال أيضاً، وأن أخذ الظن في حكم موضوعا لحكم مضاد له غير صحيح، باعتبار أن ذلك الحكم 

الواقعي الذي تعلق الظن به بمقتضى إطلاق دليله يشمل صورة ما لو تعلق الظن أو الشك به، ولا نفرق في ذلك 

ى حكما مضاداً للحكم الأول على نفس الموضوع، إذ تكون الصلاة بينهما، وإذا كان الأمر كذلك فكيف يجعل المول

التي تعلق ظن المكلف بها قد توجه عليها حكمان متضادان أحدهما إلزامي والآخر ترخيصي أو كلاهما إلزاميان، 

 وهو غير صحيح لأنه مستلزم للجمع بين الضدين.

د في متعلقاتها لدى العدلية، فالصلاة التي تعلق ظن وتوضيح ذلك أن الأحكام الشرعية إنما تتبع المصالح والمفاس

المكلف بها إما أن تكون مشتملة على كلا الملاكين المصلحة والمفسدة أو تكون مشتملة على أحدهما، فإن كانت 



مشتملة على أحدهما كان هو المؤثر فيها ويكون الجعل الثاني لغوا، وإن كانت مشتملة على كليهما فلابد من وقوع 

احم بينهما، وإن كان في البين ما هو أهم وأقوى ملاكاً كان هو المؤثر وكان الجعل الثاني لغواً، وان فقد الأهم التز

منهما وصارا متساويين فلابد من تساقطهما والرجوع إلى الإباحة، إذاً فأخذ الظن في حكم موضوعاً لحكم مضاد له 

 غير صحيح.

 جرد بحث علمي وإلا فليس له أثر في الأحكام الشرعية.ولكن الذي ذكرناه في بحث الظن إنما هو م

  249           

 

 

 الموافقة الالتزامية

 

لا إشكال في وجوب تصديق ما جاء به نبي الرحمة محمد)صلى الله عليه وآله وسلم( من الأحكام الشرعية الإلزامية 

وغير الإلزامية، كما ويجب التصديق أيضاً بما أخبر به من الأمور التكوينية الخارجية وما يحكيه عن سائر الموارد 

ين لأنه من أصول الدين لا من فروعه، وهذا ليس محل الآخر، فإن تصديقه في هذه الأمور واجب على المكلف

 البحث.

إنما النزاع في وجوب الموافقة الالتزامية في سائر الأحكام الشرعية، والتي هي عبارة عن عقد القلب على أن هذا 

 ً  به إلى واجب إلهي وأنه حكم صادر من الله تعالى، فهل يجب ذلك على كل مكلف زائداً عما يأتي به من العمل متقربا

 الله تعالى ويسمى بالموافقة العملية.

الظاهر عدم الوجوب لعدم الدليل على ذلك شرعاً وعقلاً، حيث المستفاد من الأوامر المتعلقة بالأحكام الشرعية البعث 

 عليه والتحريك نحو العمل والاتيان به، أما زائداً على ذلك من عقد القلب والالتزام بوجوب ما جاء به النبي)صلى الله

وآله وسلم( فلا، وكذلك العقل لا يدل على أزيد من وجوب امتثال أمر المولى، إذن فالواجب على المكلفين العمل 

 الخارجي الصادر من جوارحه وتحريك عضلاته، وأما عقد القلب الصادر من جوانحه فليس بواجب عليه.



موافقة العملية فليس لذلك أثر عملي يترتب على هذا على أنه لو التزمنا بوجوب الموافقة الالتزامية زائداً على ال

 النزاع، وقد ادعي وجود الثمرة على النزاع المذكور، وهي جريان الاصل في موردين:

في دوران الأمر بين محذورين، كما لو علم المكلف بأن الشيء الفلاني إما واجب وإما حرام، فبناء على  الأول:

ن جريان الأصول النافية في المقام، فإنها لو جرت ونفت التكليف عن كلا الموردين لزوم الموافقة الالتزامية لا يمك

 فقد خالفت التزام العبد بوجود تكليف إلزامي في أحدهما، وإن لم تخالفه عملاً فإن

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     250   

المكلف إما أن يفعل أو يترك وفي كل منهما يحتمل المخالفة دون أن يقطع بها، وبناء على عدم اللزوم لا مانع من 

 جريان الأصل.

في أطراف العلم الإجمالي فيما لو كانت الأطراف محكومة بالتكليف الإلزامي وعلم المكلف إجمالاً بارتفاعه  الثاني:

سة الإنائين ثم علم إجمالا بطهارة أحدهما أو علم تفصيلا بوجوب كلا الفعلين ثم في بعضها، كما لو علم تفصيلا بنجا

علم إجمالاً بارتفاع الوجوب عن أحدهما، فان جريان الأصول المثبتة للتكليف هنا لا تستلزم مخالفة عملية ولكنها 

 دهما.تستلزم مخالفة التزامية بأن الحكم بنجاسة كلا الإنائين مخالف لما علم بطهارة أح

أو الحكم بوجوب الفعلين مخالف التزاماً لما علم بوجوب أحدهما نعم بناء على عدم وجوب الموافقة الالتزامية لا 

 مانع من جريانها.

والحاصل أن منها مقتضى أدلة الأصول شمولها حتى للأطراف وأن فيها اقتضاء للشمول إلا أن المانع منها منافاتها 

 للموافقة الالتزامية.

الصحيح خلافه: )أو لاً( لما تقدم من أن الموافقة الالتزامية لا دليل عليها شرعا وعقلاً كما عرفت، بل الدليل  ولكن

 قائم على العدم.

لو قلنا بشمول أدلة الأصول حتى لهذه الموارد لم تكن الموافقة الالتزامية مانعة من الجريان، لأنه إن أريد من  ثانياً:

ة هو الالتزام بما في الواقع على الإجمال بوجود تكليف إلزامي في موارد دوران الأمر بين وجوب الموافقة الالتزامي

المحذورين واقعاً، فهذا لا مانع منه لأن مفاد الأصول أحكام ظاهرية ووظائف عملية مقدرة في مقام بالمواقع فيمكن 



 ما هو عليه من الوجوب أو الحرمة.أن يلتزم بالإباحة الظاهرية بمقتضى الأصل ويلتزم بالحكم الواقعي على 

وكذا الحال في جريان الأصل في أطراف العلم الإجمالي، فإنه لا منافاة بين الالتزام بوجوب كلا الفعلين ظاهراً 

 والالتزام بإباحة أحدهما واقعاً، أو الالتزام بنجاسة الإنائين ظاهراً والالتزام بطهارة أحدهما واقعاً.

الالتزامية هو الالتزام بخصوص التكليف نفسه على نحو يعينه بخاصته بأن يعرف في موارد وإن أريد من الموافقة 

 دوران الأمر بين محذورين أن الفعل بعينه

  251           

واجب أو محرم، أو في الموارد التي يعلم تفصيلا بوجوب كلا الفعلين ثم يحصل له الإجمال بإباحة أحدهما فيعرف 

المباح منهما بالخصوص هل هو هذا أو ذاك، فهذا النحو من الموافقة الالتزامية غير ممكن ويسقط الالتزام بها فضلاً 

حقيق هذا المعنى في موارد دوران الأمر بين محذورين عن كونه مانعاً من جريان الأصول، إذ كيف يستطيع ت

ومعرفة الفعل أنه واجب أو حرام، فهذا النحو من الموافقة ساقط لعدم القدرة عليه وبعد سقوطه لا مانع من جريان 

 الأصول.

رد دوران وإن أريد من الموافقة الالتزامية هو وجوب الالتزام بأحدهما على نحو التخيير، بأن يلتزم مثلا في موا

الأمر بين محذورين بأن التكليف إما واجب أو محرم على نحو التخيير فهذا أيضاً ساقط، فإن الذي دل على لزوم 

الموافقة الالتزامية ليس إلا أدلة التكليف نفسها وهي إنما تثبت الالتزام بنفس التكليف بخصوصه لا به أو بضده أو 

 لتزام به لا الالتزام به أو بضده على نحو التخيير.مماثله، وبعبارة أخرى كل تكليف يقتضي الا

إذاً فتحصل مما ذكرنا أن الموافقة الالتزامية وهي عقد القلب على أن هذا واجب أو محرم غير ثابتة لعدم الدليل 

عليها، وعليه لا مانع من جريان الأصول في موارد دوران الأمر بين محذورين وفي أطراف العلم الإجمالي من 

جوب الموافقة الالتزامية، واما من جهة أن فيها إطلاقا يشمل تلك الموارد أو لا، فهذا نزاع يأتي في محله جهة و

 إنشاء الله تعالى.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     252   



 

 

 قطع القط اع

 

قد عرفت أن القطع حجة ذاتية لا تناله يد التصرف رفعاً أو وضعاً، وإنما العقل يحكم بوجوب اتباعه ومطاوعته،  *

وهذا واضح فيما لو حصل من الأسباب العادية التي هي متعارفة عند عموم الناس، وأما القطع الغير الحاصل من 

ك الأسباب غيره لما حصل له القطع منها، فهل يكون الأسباب العادية المسمى بقطع القطاع بحيث لو اطلع على تل

 حجة أو لا.

 الأول:والبحث يقع في مقامين.

 في قطع القطاع.

 في القطع الحاصل من المقدمات العقلية وأنه حجة أو لا. الثاني:

حيث )أما البحث عن المقام الأول( فنقول إن أريد من القطّاع ما يحصل القطع من مقدمات وأسباب غير عادية ب

يكون العرف بعيدا عنها وعامة الناس لا تلتفت إليها ولكن لو حصلت عندها لتحقق القطع، فهذا لا إشكال في حجيته 

 بنظر العقل وليس لأحد حق التصرف فيه.

وإن أريد من القطاع ما كان القطع يحصل من مقدمات لو اطلع عليها عامة المكلفين لما حصل لهم القطع، فهذا 

ريقا إلى الواقع ولا إشكال في حجيته عند القاطع، لأن حجيته ذاتية لا تنالها يد التصرف رفعا أو )تارة( يكون ط

 وضعاً.

وهو وإن أمكن أن يتصرف الشارع به في سائر الموارد التي اعتبرها موضوعاً لحكم  -موضوعياً  -)وأخرى( 

الحاصل من الأسباب المتعارفة مثلا إلا  شرعي التي منها القطع فيجعل موضوع حكمه نوعاً خاصاً من القطع، وهو

 أن منع

_______________________________ 



 

 .1378/صفر/  3* ليلة الأربعاء 

  253           

الشارع المقدس عن العمل به المقام غير متحد، باعتبار أن القاطع وإن امكن أن يلتفت إلى حاله ويرى أن أغلب 

قطعه يحصل له من مقدمات غير عادية، ولكنه لا يحتمل حصوله في كل قطع بخصوصه، بل يرى قطعه في كل 

 الغير ويخاصمه به.فرد بديهيا أو ينتهي إلى البداهة وأنه حصل من سبب صحيح ولذا يحاجج 

 إذاً فلا أثر للمنع عن العمل بالقطع الحاصل من سبب غير عادي بالنسبة إلى القطع.

 المقام الثاني: وهل يمكن المنع عن العمل بالقطع الحاصل من غير الكتاب والسنة.

 والبحث يقع في مرحلتين:

 مات العقلية.المرحلة الأولى: في الصغرى وهل يحصل القطع بالحكم الشرعي من المقد

 المرحلة الثانية: في الكبرى وهي أن القطع بالحكم الشرعي الحاصل من المقدمات العقلية حجة أو لا.

أن كلام الأخباريين يحتمل أن يكون نقاشاً في كل من الصغرى والكبرى، فمن  (1)ذكر صاحب الكفاية)قدس سره(

القطع من المقدمات العقلية وإنما يحصل الظن لا  رأى أنه ينفي حصول (2)تأمل في حديث المحدث الاستر آبادي

 غير فنقاشه صغروي.

 وجده في صدد نفي الملازمة بين حكمي الشرع والعقل، فهو جامع للكبرى. (3)ومن تأمل في حديث السيد الصدر

 أما البحث في الصغرى:

 فإدراك العقل لشيء وحكمه يتصور على أقسام ثلاث:

_______________________________ 

 

 .270( كفاية الاصول: 1)



 .129( الفوائد المدنية: 2)

 ( له شرح الوافية.-ه 1160 -1085( السيد صدر الدين محمد باقر الرضوي القمي )3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     254   

إن معنى حكم العقل ليس إلا إدراكه وجود مصلحة أو مفسدة في فعل من الأفعال، أو فقل يدرك العقل  القسم الأول:

 الملاك للحكم الجامع بين الأشياء فيحكم بالوجوب أو الحرمة لتبعية الأحكام الشرعية للمصالح والمفاسد.

عصية، فيحكم بثبوت الحكم الشرعي أن يدرك العقل حسن شيء وقبحه كإدراكه حسن الطاعة وقبح الم القسم الثاني:

 في مورده لقاعدة الملازمة.

أن يدرك العقل أمراً واقعياً ليس له دخل بالشرع أو الشريعة، وله وجود في الخارج كما لو أدرك  القسم الثالث:

تضي استحالة اجتماع النقيضين أو الضدين أو الملازمة بين وجوب الشيء ووجوب مقدمته، أو أن الأمر بالشيء يق

 النهي عن ضده، ويسمى بالعقل النظري وبضميمة الحكم الشرعي إليه يستكشف الحكم الشرعي هنا.

)أما القسم الأول( فلا ريب أن إدراك العقل للمصلحة أو المفسدة لا يستلزم الحكم الشرعي، فإن مجرد وجود 

مزاحم، والعقل لا يستطيع أن يدرك ذلك  المصلحة أو المفسدة لا يستلزم ذلك ما لم تكن تلك المصلحة أو المفسدة بلا

 لعدم تمكنه من الإحاطة التامة، ومعه لا يمكن الحكم بثبوت الحكم الشرعي.

وأما القسم الثاني: فإدراك العقل للحسن أو القبح الذي هو معلول للتكليف وإن كان ضروريا غير قابل للانكار، 

لشريعة، فإنه لو لم يكن إجراء المعجزة على يد الكاذب لم يمكن ولولاه لما تمت المعجزة ولما أمكن إثبات النبوة وا

تصديق النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( لاحتمال أنه كاذب في ادعائه النبوة، إلا أن إدراك العقل لهذا الأمر لا 

الشرعية ومعه يستتبع حكماً شرعياً أيضاً فإنه في طوله، لأن حكم العقل بحسن الإطاعة إنما هو بعد صدور الأوامر 

 لا يستكشف به الحكم الشرعي.

وأما القسم الثالث: الذي هو إدراك العقل لأمر خارجي كالملازمة بين وجوب الشيء ووجوب مقدمته فليس له دخل 

بشرع أو شريعة فهو مستتبع لحكم شرعي، كما إذا أدرك العقل الملازمة بين وجوب الشيء ووجوب مقدمته فلابد 



بوجوب المقدمة، إذ بعد العلم بالملازمة والعلم بثبوت الملزوم يحصل العلم بثبوت اللازم، وأن يحصل له القطع 

 ويسمى هذا الحكم بالعقلي غير المستقل لأن إحدى المقدمتين شرعية.

  255           

فان أراد الأخباري من أن العقل لا يحصل له القطع في جميع الموارد فذاك باطل لتواجده في الأخير، وإن أراد أنه 

 يمنع من قطعه فغير صحيح، لأن حجيته ذاتية غير قابلة للرفع أو الوضع.

 )وأما البحث عن الكبرى(*

 ردين:وهي حجية القطع الحاصل من غير الكتاب والسنة، فيتبع البحث في مو

)المورد الأول( مقام الثبوت وهل بإمكان الشارع المقدس أن يمنع من القطع الحاصل من غير الكتاب والسنة أو لا 

 يمكن.

 )المورد الثاني( مقام الإثبات وأن الأدلة التي ذكرها الأخباريون تدل على عدم حجية القطع المذكور أو لا.

 )أما البحث عن المورد الأول(

 يمكن للشارع المقدس أن يمنع من اتباع القطع الحاصل من مقدمات عقلية غير الكتاب والسنة، لأن فالظاهر أنه لا

حجية القطع ذاتية ومن اللوازم الغير القابلة للانفكاك بلا فرق بين أسباب القطع أو موارده أو حصوله من أشخاص 

 مختلفين، فإن المنع عنه يستلزم التناقض واقعاً أو في نظر القاطع.

التزم بإمكان المنع عنه وجواز التصرف الشرعي فيه والمنع عن العمل بالقطع  (1)إلا أن المحقق النائيني)قدس سره(

الحاصل من مقدمات عقلية، لكن لا لقصور في نفس القاطع بل قصور في ناحية المقطوع به وتقييد في الحكم بعدم 

 لمحقق)قدس سره( لتقريب مراده مقدمات ثلاثة.كونه مقطوعاً به إذا حصل من مقدمات عقلية، وقد مهد ا

)المقدمة الأولى( إن القطع لا يمكن أن يؤخذ موضوعا لشخص حكمه، فيقال إذا علمت بالحكم الفلاني يجب عليك 

نفس ذلك الحكم، للزوم الدور، لأن القطع بالحكم يتوقف على تحقق الحكم سابقاً، وإذا فرض أن القطع أخذ في 

 حكم كان الحكم متوقفاً على القطع وهو دور.موضوع نفس ذلك ال

_______________________________ 



 

 هـ.1378صفر /  8* ليلة الأحد 

 .74: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     256   

)المقدمة الثانية( إنه سبق في بحث التعبدي والتوصلي أن قلنا إذا استحال التقييد في مورد استحال الإطلاق أيضاً لأن 

 المقابلة بينهما هي العدم والملكة.

ومقتضى هاتين المقدمتين أنه لو استحال جعل الحكم لخصوص من علم به للمحاذير المتقدمة في المقدمة الأولى 

 في حق من علم به أو جهله، لما عرفت أن أي مورد لا يكون قابلا للتقييد لا يكون قابلا للإطلاق. استحال إطلاقه

، لابد من جعل الأحكام في مرحلة الثبوت مهملة لأن تقيدها بالعلم أو بالاعم لا -لدى النتيجة  -)المقدمة الثالثة( انه 

دة بالعالمين فقط أو تكون مطلقة شاملة للعالم والجاهل ويعبرّ يمكن، إذاً لا مانع بعد ذلك بالجعل الثانوي أن تكون مقي

عن هذا بنتيجة الإطلاق أو التقييد، فهي بحسب أغلب إما مقيدة أو مطلقة، فالجعل الأولي متعلق بنفس الحكم بنحو 

 الاهمال، والجعل الثانوي بين اختصاصه بالعالم أو شموله للجاهل وهذا لا يكون مستلزماً للدور.

ر هذا باب الجهر والإخفات والقصر والتمام، وأن كل مورد ثبت فيه تخصيص الحكم بالعالم نلتزم فيه بنتيجة ونظي

التعبير، حيث دلت الأخبار على كفاية ما جاء به العبد من المخالفة ووضع أحدهما محل الآخر، وكل مورد لم يثبت 

 راك العالم والجاهل بالتكليف.فيه ذلك نقول فيه بنتيجة الإطلاق للعمومات الدالة على اشت

فالمتحصل من هذه المقدمات أن الشارع المقدس لا مانع له ثبوتا من أن يمنع من العمل بالقطع الحاصل من 

المقدمات العقلية الغير الحاصلة، من الكتاب والسنة على نحو الجعل الثاني بنحو التتميم وإن كانت الأحكام مهملة 

 تا غير تام لعدم تمامية ما ذكره الأخباريون من الأدلة على المنع.بجعلها الأولي، ولكنه إثبا

وبعبارة أخرى إن الأحكام الشرعية بحسب جعلها الأولي مهملة ولكن لا مانع من أن تجعل ثانوياَ مقيدة بما إذا 

 حصلت من قطع خاص وهو الكتاب والسنة لا من مقدمات عقلية، وهذا إثباتا ممكن.



 يمكن تصديقه بالوجه الذي ذكرناه غاية الأمر يحتاج إلى دليل. فما قاله الاخباريون

 )والجواب عن ذلك( أما جاء به المحقق النائيني)قدس سره( في المقدمة الأولى فصحيح لا نقاش فيه.

  257           

)وأما ما جاء به في المقدمة الثانية( فغير تام، فإن التقابل بين الإطلاق والتقيد وإن كان من تقابل العدم والملكة لأن 

الإطلاق عبارة عن عدم التقييد في مورد قابلٍ، إلا أن القابلية المعتبرة ليست هي القابلية الشخصية في مورد، بل 

أو الجنس كافية، مثلاً الإنسان بنوعه لا يقبل الاتصاف بالقدرة على الطيران القابلية بالإضافة إلى النوع أو الصنف 

ومع ذلك يتصف بالعجز فيقال الإنسان عاجز عن الطيران، ولو كانت القابلية الشخصية معتبرة لما صح الاتصاف 

درة في بعض الأشياء بالعجز في مورد لا يقبل الاتصاف بالطيران، إلا أن القابلية النوعية للإنسان للاتصاف بالق

 يصحح اتصافه بالعجز في مورد خاص وإن لم يكن في مورد الطيران قابلا.

وكذا الإنسان غير متصف بالعلم بذات الواجب تعالى مع أنه متصف بالجهل به، وليس ذلك إلا لأن الإنسان قابل 

 .بنوعه للاتصاف ببعض المعلومات وإن كان غير قابل للاتصاف والعلم بذاته تعالى

إذاً فاستحالة التقييد بشيء يستلزم ثبوت الإطلاق أو التقييد ضده، كما في استحالة الجهل له تعالى تستلزم ضرورية 

 العلم له.

وفي المقام حيث ان تقييد الحكم بالعالم به مستحيل لاستلزامه الدور وتقييده بالجهل به أيضاً محال لاستلزامه الدور 

لي مطلقاً بالإضافة إلى العلم والجهل، فإذا قطع به المكلف استحال منعه عن العمل أيضاً، فيكون بحسب الجعل الأو

 بقطعه لاستلزامه اجتماع الضدين اعتقاداً، ومطلقاً في صورة الإصابة.

)وأما ما جاء به من المقدمة الثالثة( فأيضاً غير صحيح، لأن الالتزام بذلك متوقف على كون الجعل الأولي بنحو 

 عرفت أنه بنحو الإطلاق. الاهمال وقد

وأما ما استشهد به في المقام من الجهر والاخفات والقصر والتمام فغير تام، بل الحكم شامل للجاهل والعالم غاية 

 الأمر أنه في مقام الامتثال اكتفي من الجاهل هذا القدر الذي خالف به وهذا لا يدل على اختصاص الحكم بالعالم.



لمشهور على أن الجاهل بالحكمين يستحق للعقاب عند المخالفة فيما كان جهله عن تقصير، ويؤيد ذلك ما ذهب إليه ا

 فانه على تقدير اختصاص الحكم بالعالم لا معنى لكون الجاهل مستحقا للعقاب.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     258   

وأما ما ذكره)قدس سره( من ثبوت المنع من العمل بالقطع الحاصل من القياس برواية أبان بن تغلب عن أبي عبد 

الله)عليه السلام( قال: قلت: رجل قطع اصبعاً من أصابع المرأة كم فيها من الدية؟ قال: عشر من الابل، قال: قلت: 

ثا؟َ قال: ثلثون، قلت: قطع أربعا؟ً قال: عشرون، قلت: قطع اصبعين؟ قال: )عليه السلام(: عشرون، قلت: قطع ثلا

سبحان الله يقطع ثلثا بثلاث فيكون عليه ثلاثون ويقطع أربعا فيكون عليه عشرون، كان يبلغنا هذا ونحن بالعراق 

عليه وآله  فنبرأ ممن قال فقلنا: إن الذي جاء به شيطان: قال)عليه السلام(: مهلاً يا أبان هذا حكم رسول الله)صلى الله

وسلم( إن المرأة تعاقل الرجل إلى ثلث الدية، فإذا بلغت الثلث رجع إلى النصف يا أبان إنك أخذتني بالقياس، والسنة 

 .(1)إذا قيست محق الدين

 فهذا قطع حصل من مقدمات عقلية والإمام)عليه السلام( ردع عنه فهو يدل على ما يدعيه الأخباريون.

لعل أبان كان قد حصل له الظن بالحكم لا القطع فلا يكون شاهداً على  ثانياً: ها ضعيفة السندإن أولاً: -والجواب عنه 

 المقام.

إن قول الإمام)عليه السلام( لأبان يمكن أن يكون قد أزال قطعه ببيان الواقع وأن قطعه مخالف له، وهذا ما  ثالثاً:

احبه أن قطعه مخالف للواقع فيبين له الواقع ويذكر يتفق في المحاورات العرفية فربما يحصل القطع لأحد ويرى ص

 الدليل عليه ليزول قطعه، لا لأجل منعه عن العمل بالقطع على تقدير بقائه.

والحاصل أن المنع من العمل بالقطع الحاصل من مقدمات عقلية غير صحيح، نعم له أن يمنع الخوض في المطالب 

 ا لو حصل له القطع من ذلك فليس له المنع من العمل على طبقه.العقلية لأجل استنباط الأحكام الشرعية، أم

 والمناسبة تدعو إلى التعرض لبعض الفروع الفقهية التي يتوهم منها المنع عن العمل بالقطع.*

_______________________________ 



 

 .1ح /44، أبواب ديات الأعضاء ب 352: 29( وسائل الشيعة 1)

 هـ.1378صفر /  9* ليلة الاثنين 

  259           

)الفرع الأول( درهم الودعي: كما لو أو دع شخص عند زيد درهمين وأو دع آخر عنده درهماً واحداً فسرُق أو تلف 

باعطاء درهم ونصف من الباقي لصاحب الدرهمين وإعطاء النصف  (1)من المجموع درهم واحد، فقد ورد النص

 الباقي لصاحب الدرهم.

قد يقال بأن هذا التنصيف يحصل منه علم إجمالي وتفصيلي بالمخالفة، أما الإجمالي فهو بالإضافة إلى كل واحد من 

الودعين حيث يعلم كل واحد بأن أحد النصفين قد وصل إلى يد غير مالكه الأصلي، إذ التلف واقعا إما أن يكون من 

من صاحب الدرهم الواحد فلا وجه لإعطائه نصفاً،  صاحب الدرهمين فلا وجه لإعطائه واحداً ونصفاً، وإما

 فالتنصيف أوجب وصول نصف لغير مالكه.

وأما العلم التفصيلي بالمخالفة فهو بالإضافة إلى شخص ثالث لو انتقل النصفان إليه بهبة أو غيرها واشترى الثالث 

لأن نصف ثمنه ملك الغير وكيف يجوز له  بمجموع النصفين جارية أو ثوبا فانه يعلم تفصيلا أن المبيع لم ينتقل إليه

 التصرف بالجارية من وطيء وغيرها.

وبالرغم من كل هذا فقد عرفت أن النص دل على تنصيف الدرهم، أما الدرهم الآخر فيأخذه صاحب الدرهمين، وهذا 

 حكم من الشارع المقدس بمخالفة القطع الذي حصل من غير الكتاب والسنة.

 )والجواب عنه(

بي عن الموضوع، لأن النزاع كان في منع الشارع للقطع المتعلق بحكم إذا حصل من مقدمات عقلية أنه أجن

كالوجوب فيحكم الشارع المقدس باباحته أو بالعكس، وأما القطع المتعلق بالموضوع كما نحن فيه فليس بمحل 

شريكين أو الشخص الثالث بأنه لا النزاع، إذ الفرض أن القطع قد تعلق بالتصرف في ملك الغير حيث يعلم كل من ال



يزال يتصرف في ملك غيره وهو قطع بالموضوع، ولا ينافيه أن يكون الشارع المقدس قد جوز التصرف في ملك 

 الغير وأذن للأجنبي أن يفعل ما يشاء، فالقطع بالتصرف في ملك الغير لا يلازم القطع بالمنع الشرعي عنه.

_______________________________ 

 

 .1ح 12كتاب الصلح ب 12باب  452: 18( وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     260   

فالصحيح في الجواب أن يقال: إن حكم الشارع بجواز التصرف في النصف أو بالملكية، إما أن يكون حكماً ظاهرياً 

من باب قاعدة العدل والانصاف التي بنى عليها العقلاء، أو حكماً واقعياً بالملكية من باب التصالح القهري، 

 والتنصيف في المقام لا يخلو عن أحدهما.

ري فيمكن أن يكون التنصيف في المقام حكما ظاهريا اقتضته قاعدة العدل والانصاف التي هي من أما الحكم الظاه

القواعد العقلائية، وقد أمضاها الشارع المقدس في موارد متعددة، فإنه لا مانع من إعطاء شيء من المال إلى غير 

الشارع المقدس باعطاء أحد النصفين مالكه لغرض إيصال بعض المال إلى مالكه الواقعي، ولا مانع من أن يحكم 

إلى غير مالكه، ويحكم عليه بالملكية الظاهرية لأجل أن يحرز علماً إيصال بعض المال وهو النصف الآخر إلى 

مالكه الواقعي، نظير ما لو توقف إيصال المال إلى مالكه الأصلي الغائب على صرف مقدار منه فإنه يجب من باب 

ا من باب المقدمة العلمية، ونتيجة ذلك أنه يكون أحدهما مالكاً للنصف واقعاً والآخر مالكا المقدمة الوجودية، مقامن

 للنصف ظاهراً.

وأما بالإضافة إلى الثالث فإن قلنا بأن جواز تصرف كل منهما ولو ظاهراً موضوع لتصرف الثالث الأجنبي ولو 

صرف الغير فلا إشكال في تصرف الثالث حينئذٍ لو واقعاً كفى ذلك، بمعنى أن الملكية الظاهرية كافية في جواز ت

جمعهما، ولا يحصل مخالفة للعلم الإجمالي بعدم جواز تصرفه في أحد النصفين ولا العلم التفصيلي بعدم جواز 

 تصرفه في الجارية أو الثوب.

لنص ورد لتنصيف وإن لم نقل بذلك فلا يجوز للثالث التصرف فيما انتقل إليه لعدم ورود نص على جوازه، إنما ا



 الدرهم بينهما وأما انتقاله إلى ثالث فلا.

وأما الحكم بالملكية واقعاً من باب التصالح القهري؛ فيمكن تقريبه بأن نقول: إن الشارع المقدس بعد أن كان له 

تضي الولاية على النفوس البشرية وعلى أموالهم، وهو المالك الحقيقي للأشياء كأن قد رأى المصلحة العامة تق

تنصيف الدرهم حسماً للنزاع والحكم بصيرورة كل نصف ملكاً واقعياً لكل واحد منهما، كما له أن يتصرف في 

بعض الموارد مع العلم تفصيلا بأنه مال الغير كحق المارة، فإن يد الله ليست مغلولة، فيكون بالتنصيف قد أو صل 

 الشارع للغير، وإذا صار الغير مالكاً بإذن منأحد النصفين إلى مالكه الواقعي والنصف الآخر قد ملكه 

  261           

الشارع المقدس لم يكن هناك مخالفة لجواز التصرف ولا الملكية لأنه تصرف في ملك المالك، وفي الحقيقة ليس في 

البين تصالح أصلاً إنما الشارع المقدس بتنصيفه صالح بينهما، فلا مخالفة للعلم الإجمالي هنا، كما وأنه ليس مخالفة 

نه يستطيع من التصرف في كلا النصفين لأنهما انتقلا إليه من مالكه للعلم التفصيلي، فلو انتقل النصفان إلى ثالث فإ

 الحقيقي.

وربما يحتمل أن الحكم بالتنصيف إنما هو على مقتضى القاعدة ولا داعي للنص، ببيان أن الامتزاج موجب للشركة 

عليهما لا على أحدهما، القهرية بين المالين فيكون كل منهما شريكا في كل جزء جزء من الدراهم الثلاثة، فما سرق 

 وما بقي لهما.

)والجواب عنه(: أولاً: إن الامتزاج إنما يكون علة للشركة القهرية في الموارد التي يكون المالان في نظر العرف 

واحداً، كمنّ من الحنطة مع منّ آخر منها فانهما بالامتزاج واحد عرفاً، وأما ما نحن فيه فاختلاط الدرهم مع 

 عده العرف واحداً.الدرهمين لا ي

)وثانياً( إنه على تقدير أن الامتزاج ههنا موجب للشركة فهي لا توجب التنصيف بل مقتضى القاعدة التثليث باعتبار 

أن أحدهما دفع درهماً والآخر درهمين فالنسبة بينهما ثلاثا، فيعطى من الدرهمين لصاحب الدرهم الواحد ثلث 

صاحب الدرهمين ثلثا الدرهمين وهما درهم وثلث، مع أن النص أعطى نصف الدرهمين وهو ثلثا الدرهم، ويعطى ل

درهم لصاحب الدرهم وهو عبارة عن ربع الدرهمين واعطى لصاحب الدرهمين درهما ونصفا وهو ثلاثة أرباع 



 الدرهمين وهو مخالف لقانون الشركة.

افهم بوقوع أصل البيع بينهما وكان اختلافهما بين )الفرع الثاني( ما لو اختلف المتبايعان في المبيع أو الثمن بعد اعتر

أمرين متباينين، كما لو تصادق كل منهما على أن الثمن عشرة دنانير، ولكن البايع يدعي المبيع هو العبد والمشتري 

عي يدعي الجارية، أو تصادقا على أن المبيع هو الجارية واختلفا في الثمن، فالبايع يدعي عشرة دنانير والمشتري يد

عشرين درهماً، فإن الاختلاف المذكور إنما هو بين متباينين، أما لو كان الاختلاف بينهما في الأقل والأكثر كما لو 

 قال البايع عشرة وقال المشتري خمسة، فقد ورد النص في ذلك أن المبيع لو كان

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     262   

، وأما إذا كان الاختلاف بين متباينين فان أقام (1)موجوداً قدم قول البايع وان كان غير موجود قدم قول المشتري

أحدهما البينة وفشل الآخر ثبت قوله، وإن تعذرا من ذلك وحلف أحدهما مع نكول الآخر، فأيضاً الحالف يقدم قوله 

لتفاسخ في المقام بارجاع المال إلى المشتري وإرجاع العبد وإن تحالف كلاهما أو نكلا فالدليل الشرعي دل على ا

والجارية للبايع، ومعلوم أن هذا الحكم الشرعي الذي دل على انفساخ المعاملة مخالف للعلم الوجداني بالتفصيل عند 

التفصيلي  المشتري بأن المال الذي دفع له ليس له قطعاً، إذ المفروض أنه معترف بايقاع البيع منه، ومخالف للعلم

لدى البايع بأن العبد أو الجارية ليس له قطعا، وأيضاً النص المذكور مخالف للعلم التفصيلي عند ثالث إذا اشترى 

العبد والجارية ودفعهما ثمنا لمبيع آخر وهكذا إلى آخر، فهذا المورد ما دلَّ الدليل الشرعي على مخالفة القطع 

 الوجداني منه الحاصل من مقدمات عقلية.

إن المورد خارج عن محل النزاع، إذ ليس هو قطع بالحكم الشرعي ليكون من  أولاً: والصحيح في الجواب أن يقال

 موارد الاختلاف، وإنما هو من باب تعلق القطع بالموضوع الخارجي وهو جواز التصرف بمال الغير.

حيح، كالاقالة فهو حكم واقعي بانفساخ البيع إن قلنا بأن التحالف موجب لانفساخ المعاملة بينهما، كما هو الص ثانياً:

وابطال المعاملة ويرجع كل من العوضين إلى ملك مالكه الأول، ولا مانع منه بعد أن كانت يده ليست مغلولة، 

ويكون رد المبيع إلى البايع إبطالاً للمعاملة فيرجع المبيع إلى البايع والمال إلى المشتري ويعود ملكاً لكل واحد منهما 

 اقعاً فلا أمر بمخالفة العلم التفصيلي ولا الإجمالي.و



وإن لم نقل بأن التحالف يوجب انفساخ المعاملة، وفرضنا أن انفساخها ظاهري أمر الشارع به حسما للنزاع، فحينئذٍ 

إن قلنا بأن تصرف كل واحد بماله ولو ظاهراً موضوع لجواز تصرف الثالث واقعاً، فلا ريب في صحة ذلك، وإن 

 نلتزم بذلك فلابد من القول بعدم جواز تصرف الثالث في العبد والجارية لعدم قيام الدليل عليه. لم

 )الفرع الثالث( ما لو اختلف المتداعيان في سبب الانتقال للشيء ولكن اختلفا

_______________________________ 

 

 .1ح 11، أبواب اقسام العقود ب 59: 18( وسائل الشيعة 1)

  263           

بعتك الجارية ولابد لها من عوض، وقال الآخر: وهبتني إياها وليس لها  أحدهما: في السبب الناقل للملكية، فقال

عوض، فقد دل الدليل على أن الجارية ترد إلى مالكها الأول بعد التحالف، وهذا يوجب العلم التفصيلي بخروجها عن 

 ملكه حيث أنهما اتفقا على أصل الانتقال.

والصحيح أن يقال: إن الهبة إن كانت جائزة فرجوع مالك العين بها يوجب رجوعها ملكاً له فإن دعواه بالبيعية 

رجوع بالهبة على تقديرها، فتعود الجارية ملكا لمالكها الأول وليس هنا علم بالمخالفة، وإن كانت الهبة لازمة كما لو 

وإن لم يقدرا على إقامتها وحلف أحدهما مع نكول الآخر كان قول  كانت لذي رحم فان أقام أحدهما البينة ثبت قوله،

الحالف مقدماً أما لو حلف كلاهما أو نكلا فالدليل الذي دل على فسخ المعاملة يكون بمنزلة الابطال لها، فيرجع 

مقدس حق تمليك الشيء ملكاً إلى المعطي واقعاً وليس في البين إلا احتمال كونه مال الغير، وقد عرفت أن للشارع ال

 شخص مال غيره واقعاً.

)الفرع الرابع( ما لو وجد المني في ثوب مشترك بين شخصين، فقد ذكر الفقهاء)قدس سره( أنه يجوز اقتداء أحدهما 

بالآخر، مع أن المأموم يعلم إجمالاً ببطلان صلاة أحدهما على تقديرهِ جنب، فبالإضافة إلى نفسه يعلم تفصيلا ببطلان 

نه اما هو جنب فصلاته باطلة، أو امامه جنب فصلاة كليهما باطلة، فإن الاقتداء بمن هو جنب غير صلاته، لأ

 صحيح.



وأيضاً أفتى الفقهاء )قدس سره( بجواز الاقتداء الثالث في صلاة واحدة بالشخصين الذين ترددت الجنابة بينهما، بأن 

ض، فأبدل الثاني مقامه في الركعتين الأخرتين وأتم صلى الركعتين الأوليتين مع أحدهما ثم عرض على الإمام عار

به، وأن الثالث يعلم بجنابة أحدهما فيحصل له العلم التفصيلي بأن صلاته باطلة، لأن بعضها واقع من دون طهارة، 

 ومع ذلك فالفقهاء أفتوا بصحة صلاة المأموم بالرغم من أنه مخالف للعلم التفصيلي أو الإجمالي كما عرفت.

ح أن يقال: إن المسألة المذكورة مبنية على قاعدة مذكورة في باب صلاة الجماعة وليس في البين في مثل والصحي

هذه الفروض، وتلك القاعدة هي أن الصحة عند الإمام وفي نظرة كافية لدى المأموم ومجوزة للاقتداء به، فإن قلنا 

 م تكن في الظنبالاكتفاء لم يكن مانع من الحكم بالصحة في هذه الفروع وإن ل

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     264   

صحيحة باعتبار أن الإمام ههنا أجرى القواعد في حقه الموجبة للدخول في الصلاة، وهو لا يعلم بجنابة نفسه، وهذا 

المقدار يكون موضوعاً لجواز اقتداء المأموم به، بل حتى لو علم المأموم تفصيلا بجنابة إمامه فضلا عن الإجمال، 

ذلك واعتبرنا في جواز الاقتداء صحة صلاة الإمام بنظر المأموم، فلا فإنه يجوز الاقتداء به، نعم لو قلنا بعدم كفاية 

ريب في بطلان صلاة المأموم فيما لو علم تفصيلا ببطلان صلاة الإمام، وأما مورد التردد بينه وبين الإمام فكذلك لا 

مر على طبق القاعدة يصح الاقتداء به لأنه غير محرز لصحة صلاة إمامه، ولا مانع من الحكم بذلك بعد أن كان الأ

 دون أن يرد نص في المقام.

)الفرع الخامس( ما لو أقر شخص لزيد بعين ثم أقرّ ثانياً بها لآخر ثم أقرّ ثالثاً بها لآخر وهكذا، فقد حكم القوم بأنه  *

ه للعين المذكورة يغرِم المقرَ نفس العين للأول بمقتضى قاعدة الاقرار ثم يغرم للثاني المثل أو القيمة بالنظر إلى إتلاف

باقراره للأول. وهكذا يغرِم للثالث المثل أو القيمة وفي مثل هذا المورد يعلم إجمالاً بأن أحد الأمرين من العين 

 والقيمة قد وصل إلى غير مالكه الواقعي.

ا شيئاً علم كما أنه لو جاء ثالث وأخذ العين والقيمه فإنه يعلم إجمالاً بحرمة التصرف في أحدهما، فلو اشترى بهم

تفصيلا بعدم جواز التصرف فيه لأن بعض ثمنه ملك للغير فلم يدخل المثمن في ملكه. فهذا المورد مما حكم 

 الفقهاء)قدس سره( بصحته مع أنه مخالف للعلم تفصيلا.



ء عليها من )والجواب عن ذلك( ان الحكم في هذه المسألة لم يكن لأجل قيام الدليل عليه، وإنما هو لقاعدة أجمع الفقها

إن إقرار المرء على نفسه حجة، فالإقرار الأول يستدعي إعطاء العين للمقر له الأول بقاعدة الاقرار، فيجوز للمقر 

له أن يتصرف فيها ويحكم بالملكية له ظاهراً، إذاً فتصرف المقر له الأول أمر على طبق القاعدة، وأما المقر له 

لعين ملكه ولكن باقراره الأول أنها للأول فيكون قد أتلف العين على الثاني الثاني فأيضاً بمقتضى إقراره له أن ا

 والواجب عليه الضمان إما مثلا أو قيمة، فالمقر له الأول يتصرف بالعين والمقر له

_______________________________ 

 

 .1378ربيع الأول/  /2* ليلة الثلاثاء 

  265           

 الثاني يتصرف بالبدل الواقعي. وكل منهما يتصرف بما هو ملكه بمقتضى الأمارة الشرعية وهي الاقرار.

وأما تصرف الشخص الثالث الذي انتقل إليه كل من العين والبدل. فإن قلنا بأن الدليل قام على أن الملكية الظاهرية 

لشخص الثالث بالعين تصرفاً واقعياً، وإن كان أو جواز التصرف ظاهراً عند كل واحد منهما يوجب جواز تصرف ا

ملكاً للغير كما هو واقع من قبل الشارع المقدس في موارد كثيرة، كان ذلك مصححاً لتصرف الشخص الثالث بكل 

 من العين والبدل وليس هناك علم تفصيلي بالمخالفة.

لقاعدة التي أجمع الفقهاء عليها، وبأي مقدار وإن لم نقل بقيام الدليل على ذلك كما هو الصحيح، كان اللازم متابعة ا

 ثبت الجواز بها يجب اتباعه.

أما تصرف المقر له الأول فقد قلنا إنه على حسب القاعدة مادام لم يقطع بأن المال ليس له وإنما يحتمله، كما أن 

لعين المذكورة بمقتضى تصرف المقر له الثاني بالبدل أيضاً على طبق القاعدة وهي الاقرار، ولما كان قد اتلف ا

إقراره الأول فقد وجب عليه دفع بدلها إما المثل أو القيمة وهو واضح، وكذا الثالث والرابع، فكان الإقرار موجبا 

 للتملك الظاهري في حق المقر له مادام يحتمل ذلك.

يلا بأن بعض من انتقل إليه وأما تصرف الأجنبي الذي انتقل إليه الأمران العين والبدل، فحيث كان يعلم إجمالاً وتفص



ليس له قطعا وأن العين التي دفعت بإزاء هذين الأمرين لم تنتقل إليه انتقالا صحيحاً، وجب عليه ان لا يتصرف بكل 

منهما ولزمه الترك باعتبار أن النص مفقود في البين، والقاعدة لا تساعد على صحة تصرف الثالث بالمالين، فلا 

 صحة تصرفه.مانع من الالتزام بعدم 

)الفرع السادس( قالوا إن ارتكاب بعض أطراف الشبهة غير المحصورة جائز وإن صادف الحرام الواقعي، مع أنه 

 مخالف لما علم به إجمالاً من وجود الحرام في بعض الأطراف.

عنوان بل ليس )والجواب عنه( أن الشبهة غير المحصورة لم يقم الدليل على تحديدها وجواز ارتكاب أطرافها بهذا ال

عندنا إلا العلم الإجمالي، فإن قلنا بمنجزيته فلابد من البحث عن مقدار ما تنجز بذلك العلم، وهل تحرم المخالفة 

 القطعية لما هو المعلوم بالإجمال فقط أو تجب حتى الموافقة القطعية، فان

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     266   

اقتصرنا على الأول جاز ارتكاب بعض الأطراف وإن صادف الحرام الواقعي سواء كانت أطراف الشبهة محصورة 

 أو غير محصورة.

 أما لو قلنا بأن المخالفة القطعية كما تحرم تجب الموافقة القطعية لم يكن ارتكاب الأطراف جائزاً وإن كثرت.

ون الارتكاب للجميع مقدوراً، فذلك مما يجوز ارتكاب الأطراف، اللهم إلا أن تخرج عن محل الابتلاء بحيث لا يك

 وهذا هو معنى الشبهة غير المحصورة على ما يأتي بيانه إنشاء الله.

نعم غالباً كثرة الأطراف تلازم عنوانا يوجب سقوط التكليف الواقعي كعنوان العسر والحرج وهذا لا يختص بما لو 

العنوان نفسه بين طرفين أو ثلاثة فذلك أيضاً يوجب سقوط التكليف الواقعي، كانت الأطراف كثيرة، فلربما يحصل 

 وكيف كان فالحكم يدور مدار القاعدة.

  267           

 

 



 العلم الإجمالي

 

 هل العلم الإجمالي يوجب تنجيز الأحكام الواقعية كما يوجبه العلم التفصيلي أو لا، والبحث يقع في مقامين:

 )المقام الأول( ثبوت التكليف وتنجزه بالعلم الإجمالي وعدمه.

)المقام الثاني( كفاية الامتثال الإجمالي وعدمه مع التمكن من الامتثال التفصيلي سواء كان في الشبهات الحكمية كما 

احتياطا، أو  لو تمكن المكلف من معرفة فتوى مقلده من وجوب القصر أو الاتمام، ولكنه يترك ذلك ويمتثل كليهما

كانت الشبهة موضوعية كالجهل بالقبلة فإنه مع استطاعته من السؤال ومعرفة القبلة يصلي إلى أربع جهات أو أقل 

 فيتمثل إجمالاً مع تمكنه من التفصيل.

 )أما البحث عن المقام الأول( فيقع في جهتين:

ة القطعية بمعنى عدم إمكان الرجوع إلى الأصل في تنجيز العلم الإجمالي بالنسبة إلى وجوب الموافق الجهة الأولى:

 في الأطراف فيجب الاتيان بجميع الأطراف، في الشبهة الوجوبية وبتركها في الشبهة التحريمية.

في حرمة المخالفة القطعية بمعنى عدم جواز الرجوع إلى الأصل في المجموع، وإن جاز الرجوع  الجهة الثانية:

طراف في الشبهة الوجوبية، ولا يأتي بكل الأطراف في التحريمية، والبحث عن إلى البعض فلا يترك مجموع الأ

الجهة الأولى أرجيء إلى مباحث البراءة لأن النزاع هنا في إمكان الرجوع إلى الأصل في بعض الأطراف أولا مع 

 احتمال التكليف فيها، وهذا هو الأنسب بالبحث عنه هناك.

 )البحث عن الجهة الثاني(*

 -وهي حرمة المخالفة القطعية وعدمها في أطراف العلم الإجمالي، والبحث يقع عنها في مباحث ثلاثة:

_______________________________ 

 

 .1378 /1ع /3* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     268   



)المبحث الأول( إن العقل يرى العلم الإجمالي منجزاً كالعلم التفصيلي فيكون بياناً، والعقاب عليه عقاب مع البيان أو 

 لا.

)المبحث الثاني( بعد فرض أن العلم الإجمالي بيان، فهل يستطيع الشارع المقدس أن يرخّص في المخالفة بارتكاب 

 لجميع في الشبهة الوجوبية أولا.جميع الأطراف في الشبهة التحريمية وترك ا

)المبحث الثالث( إنه على تقدير صحة الترخيص فهل الأدلة اللفظية تثبت ذلك. أما لو قلنا بعدم صحة الترخيص فلا 

 ينتهي البحث إلى الجهة الثالثة أصلاً باعتبار أنها معلقة على فرض تمامية الثانية.

 نية من المقام الأول من بحث العلم الإجمالي.هذه مباحث ثلاثة تتعلق بالبحث عن الجهة الثا

)اما المبحث الأول( فقد يقال بعدم منجزية العلم الإجمالي في الأطراف، وأن المخالفة فيه لا يستحق عليها العقاب، 

بدليل أن موضوع استحقاق العقوبة هو تحقق المعصية وهذا العنوان يتأتى في مورد يعلم المكلف حين إقدامه أنه 

 حين العمل، وأما تحصيل العلم بالمخالفة بعد نهاية العمل فليس له أثر في تحقق المعصية. مخالف

ولا ريب أن مخالفة العلم التفصيلي تحقق المعصية، لأنه حين الاقدام عالم بأنه مخالف للحكم الواقعي، وأما مخالفة 

ون المكلف حين الاقدام عالماً بالمخالفة، أو العلم الإجمالي فلا يحقق موضوع المعصية التي توجب العقوبة، إذ لا يك

فقل حين ارتكاب كل واحد من الأطراف لا يكون المكلف عالماً بالمخالفة، لاحتمال أن يكون التكليف في الطرف 

الآخر غايته أنه بعد ارتكاب الجميع يحصل له العلم بالمخالفة وهذا ليس بحرام، أو فقل ارتكاب أطراف العلم 

تحصيل العلم بالمخالفة، وهذا لا يحقق عنوان المعصية التي عرفت أنها سبب العقوبة المولوية، ولذا  الإجمالي يوجب

لو ارتكب المكلف ما هو مشكوك الحرمة بالشك الابتدائي اعتمادا على البراءة، ثم علم بالمخالفة وأنه ارتكب الحرام 

مل أو الجفر، لم يكن ذلك موجبا للعقوبة لأنه حين الإقدام الواقعي إما بأن أطلعه الإمام)عليه السلام( أوعرف ذلك بالر

 لم يكن عالماً بالمخالفة، وبعد

  269           

 الارتكاب لا يضر علمه بالمخالفة، والنتيجة أن العلم الإجمالي ليس منجزاً للتكليف كالتفصيلي وليس ببيان.

)والجواب عنه( أن العقوبة التي يحكم العقل بها عند مخالفة الحكم الواقعي إنما هي في فرض وصول ذلك الحكم إلى 



المكلف، والوصول يتم بتحقق الموضوع بتمام أجزائه وشرائطه، وهذا لا يحصل إلا حيث يحرز المكلف وصول 

بأن الموجود الخارجي خمر فقد وصل إليه الحكم الكبرى والصغرى إليه، فإذا علم المكلف بحرمة شرب الخمر وعلم 

 وتم البيان، وتكون مخالفته موجبة للعقوبة بنظر العقل.

ونحن لو تأملنا في موارد العلم الإجمالي لوجدنا الكبرى والصغرى حاصلتين، فلو علم المكلف بأن أحد الإنائين 

هي النجس الواقعي ضمن الإنائين، غاية نجس فهو قد علم بوصول الكبرى إليه وهي كل نجس حرام، والصغرى و

الأمر يفقد تمييز النجس الواقعي عن غيره، وهذا لا يضر في أصل وصول الحكم إليه وإذا وصل الحكم الواقعي إليه 

 حرمت مخالفته عقلا، ولا يضره وحدة الأطراف وكثرتها من حيث وصول الحكم.

بين أن يكون الشخص قد عرف ابن المولى بعينه فقتله، وبين أن ولذا نجد العقلاء لا يفرقون في موارد الحكم بالقبح 

 يكون قد عرفه في جملة أشخاص معينين فقتلهم جميعا، فإن قبح المعصية ثابتة في كلا التقديرين.

ونتيجة ذلك أن العلم الإجمالي منجز كالعلم التفصيلي وأن مخالفته تستوجب عقاباً، لأنه عقاب على البيان والوصول 

 رتكب كل الأطراف فقد استحق العقاب.فلو ا

 )المبحث الثاني( في إمكان جعل الشارع المقدس الترخيص في أطراف العلم الإجمالي أو لا:*

 إلى إمكان ذلك وأن الشارع المقدس يستطيع (1)ذهب صاحب الكفاية)قدس سره(

_______________________________ 

 

 .378ربيع الأول/  /7* ليلة السبت 

 .272فاية الأصول: ( ك1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     270   

أن يرخص في ارتكاب أطراف العلم الإجمالي لانحفاظ مرتبة الحكم الظاهري وهو الجهل بالواقع، ولا محذور بين 

الحكمين الظاهري والواقعي. لأن الأحكام الواقعية ما لم تصل إلى المكلف وصولاً حقيقياً لا تكون فعلية من جميع 

ما هي إنشائية في مرحلة عدم الوصول، وإذا كانت الجهات بنحو تبعث المكلف نحو العمل أو تزجره عنه، وإن



الأحكام الواقعية إنشائية في مرحلة الجهل فلا مانع من أن يجعل حكم ظاهري فعلي يتحقق موضوعه وهو الجهل 

بالواقع، على خلاف الحكم الواقعي إذ لا تضاد بينهما في مرحلة اختلاف الرتب، ولذا رخص في موارد الشبهات 

ات غير المحصورة نظراً إلى أن الحكم الواقعي فيها ليس بفعلي من جميع جهاته، وإنما هو إنشائي قد البدوية والشبه

جهل به ولا يضره الترخيص، نعم لو كان الحكم الواقعي في موارد الشبهات فعلياً للزم من جعل الترخيص فيه 

 مانع من جعل الترخيص في أطراف العلم احتمال المناقضة وهو كالجزم بها من ناحية المحالية، ونتيجة ذلك أنه لا

 الإجمالي بالتكليف، إذ لا تنافي بين الحكم المعلوم بالإجمال وبين الترخيص لاختلاف الرتبة بينهما.

)والجواب عنه( أن ما ذكره صاحب الكفاية مبني على التزامه في مقام الجمع بين الحكم الظاهري والواقعي من أن 

من جميع الجهات فلا مانع من جعل الحكم الظاهري في تلك المرحلة، ولكن الجمع بين  الحكم الواقعي ليس فعليا

 الحكمين لا يبتني على اختلاف الرتب بل حتى في فرض فعلية كل منهما لا مضادة ولا مماثلة بين الحكمين، و

 الوجه فيه:

 برز خارجي له مرتبتان:أن الحكم الذي هو عبارة عن اعتبار شيء في النفس وإلقائه على ذمة الغير بم

)الأولى( مرتبة الجعل والتشريع وهي التي ينشأ الحكم فيها للمواضيع المقدرة وجودها على نحو القضايا الحقيقية 

كوجوب الحج على المستطيع والزكاة على فرض تحقق النصاب، فإنه لا بعث ولا تحريك في هذه المرحلة وإنما 

 تشريعات إلهية موضوعها فرض الوجود.

  271           

)المرتبة الثانية( مرتبة الفعلية وهي التي يكون الحكم فعليا فيها متى وجد الموضوع خارجاً، وبه يحصل البعث 

والزجر، كما لو صار المكلف مالكاً للنصاب فإن الحكم بأداء الزكاة يكون فعليا ويكون باعثا له نحو العمل، ولا دخل 

 التكليف.للعلم في هذه المرتبة نعم إنما هو دخيل في تنجز 

فإذا كان الحكم الواقعي عند تحقق موضوعه فعليا في فرض الجهل والعلم، وكان الحكم الظاهري فعلياً في فرض 

 الجهل لتحقق موضعه فقد اجتمع الحكمان الفعليان، ولا محذور في ذلك ما لم يتنجز التكليف.

موضوع، ويعتبر الحرمة على نفس فهما من حيث الإعتبار لا محذور بينهما فيعتبر المولى الوجوب على ال



 الموضوع لأن الإعتبار كالتصور.

 فالترخيص الذي ذكر صاحب الكفاية لا يتم إلا على تقدير اختلاف الرتب بل حتى مع اتحادها يجوز.

إلا أن الصحيح عدم إمكان جعل الترخيص في أطراف العلم الإجمالي، وتوضيحه يحتاج إلى بيان وجه الجمع بين 

 هري والواقعي.الحكم الظا

فنقول: لا تضاد بين الأحكام الشرعية في أنفسها، لأن الحكم عبارة عن اعتبار شيء في النفس وإلقائه على ذمة الغير 

 بمبرز خارجي، فيعتبر المولى الوجوب على موضوع ويعتبر الحرمة على نفس الموضوع.

ل كذا، إنما المضادة بين الأحكام ترجع إلى أحد كما وأنه لا تنافي في المبرز بأن يقول المولى افعل كذا ولا تفع

 الأمرين:

 في المبدأ وهي جهة الحكم من المصلحة والمفسدة. الأول:

 في المنتهى وهي معلولية الحكم ومقام الامتثال. الثاني:

لزامي )أما الأول( فحقيقته أن كل حكم بنظر العدلية لابد وأن ينشأ عن مصلحة في نفس الفعل تقتضي جعل الحكم الإ

على طبقها، أو مفسدة في الترك يحكم الزجر عنها بالترك أو الشوق/ والكراهة كما عليه الاشاعرة. ويستحيل 

 الموضوع الواحد دائما أن يكون واجداً للملاكين المتناقضين.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     272   

فإذا كان واجدا للمصلحة الملزمة أمر به وجوباً، وإن وجد فيه مفسدة ملزمه نهى عنه تحريماً، ومعنى اجتماع 

الحكمين الظاهري والواقعي في ناحية المبدأ أن الموضوع الواحد يشتمل على مصلحة ومفسدة ملزمتين وهذا 

 مستحيل.

 التأثير وإلا فالتساقط.بل لابد في هذه الصورة من ملاحظة الغالب منهما في مقام 

)وأما المورد الثاني( وهو المنتهى فحقيقته المضادة في مرحلة البعث والزجر، فان الحكم الوجوبي يقتضي البعث 

نحو العمل، والحكم التحريمي يقتضي الزجر عنه، وكيف يبعث المولى المكلف ويزجره بالإضافة إلى موضوع 

والتحريمي على موضوع واحد وهي المضادة في المبدوء إلا أن التضاد واحد. فلو قدر إمكان جعل الحكم الوجوب 



في المنتهي لا يمكن إصلاحه إذ البعث والزجر نحو شيء واحد مستحيل فمحذور الجمع بين حكمين متخالفين إما أن 

 يعود إلى المدء أو إلى المنتهى.

  273           

 

 

 الجمع بين الأحكام الظاهرية والواقعية*

 

 ان كلا المحذورين الحاصلين في مرحلة المبدأ أو المنتهى لا يتأتيان من الجمع بين الأحكام الظاهرية والواقعية.

)أما من ناحية المبدأ(. فلأن المصلحة في الحكم الظاهري إنما تحصل في نفس الجعل والحكم تسهيلا للمكلفين بينما 

عول ولا مانع من شيء واحد واجباً وحراماً، أما الوجوب الحكم الواقعي مصلحته تنشأ في نفس المتعلق والمج

 فلمصلحة في نفس الجعل، واما التحريم فلمفسدة في المتعلق ولا مضادة بينهما.

)وأما ناحية المنتهى( فلأن الأحكام الواقعية في ظرف الجهل بها لم تكن واصلة للمكلف لتصير منجزة عليه، ويجب 

على المكلف في هذا الحال الحكم الظاهري ومتى ارتفع جهله صار الواقعي منجزاً  امتثالها بحكم العقل، فالمجعول

عليه، فهما لا يلتقيان في مورد أو فقل لا مضادة بين الحكمين في مرحلة المنتهى، لأن موضوع الحكم الظاهري 

 الجهل بالواقع.

لواقعي فهو مجهول غير منجز عليه. ومتى فمتى كان المكلف جاهلا بالواقع كان الحكم الظاهري فعليا في حقه، أما ا

 علم المكلف بالواقع تنجز علمه الواقع وارتفع الحكم الظاهري لارتفاع موضوعه.

إذاً فدائماً لا يجتمع الحكم الظاهري مع الحكم الواقعي ليحصل التضاد بينهما من ناحية المنتهى وهو الامتثال، لأن 

 كلف مورد العلم به وهذا يوجب رفع موضوع الحكم الظاهري.مورد تنجز الحكم الواقعي ووصوله إلى الم

)وبعبارة أخرى( موضوع الحكم الظاهري الشك في الحكم الواقعي، فما لم يصل الحكم الواقعي إلى المكلف لا يجب 

 امتثاله، وإنما يمتثل حين ذاك الحكم الظاهري وإذا وصل الحكم الواقعي الى المكلف وحكم الفعل بامتثاله ارتفع



_______________________________ 

 

 .1378 /1ع /7* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     274   

 موضوع الحكم الظاهري، وعليه فلا مضادة بين الحكمين الظاهري، والواقعي لا في المبدأ ولا في المنتهى.

هذا ولكن في موارد العلم الإجمالي في الشبهات المحصورة المضادة موجودة في المنتهى، فإن الحكم الظاهري 

المجعول في الأطراف ينافي الحكم الواقعي الواصل بالعلم الإجمالي في مرحلة المنتهى، وذلك أن التنافي من جهة 

إنما كانت في نفس الجعل، والمفسدة في الواقع إنما هي المبدأ مرتفع عنهما باعتبار أن المصلحة في الحكم الظاهري 

 في المجعول ولا تنافي بينهما كما عرفت.

ولكن في ناحية المنتهى التناقض موجود، فإن الحكم الواقعي في موارد العلم الإجمالي واصل إلى المكلف كوصوله 

البيانية، وإذا كان الواقع واصلاً كان  في العلم التفصيلي كما عرفت، غايته التنجيز مفقود وهو لا يضر في أصل

منجزاً على المكلف وواجب الامتثال، وأما الحكم الظاهري فحيث أن كل فرد مجهول الانطباق عليه فهو مشكوك 

الحرمة، مثلا كان ذلك موضوعا للحكم الظاهري، فإذا رخص المولى في أطراف العلم الإجمالي فقد حصلت 

المنتهى والامتثال وهذا يستوجب المضادة في مقام الامتثال، إذ العبد لا يقدر على  المضادة بين الحكمين من ناحية

 امتثال الظاهري والواقعي لعدم قدرته عليهما.

 فالترخيص إذاً غير جائز في الأطراف لمآله إلى امتثال حكمين لا يقدر المكلف على امتثالهما معاً.

الإجمالي على الشبهة البدوية قياس مع الفارق، لأن الحكم الواقعي موارد العلم  (1)وقياس صاحب الكفاية)قدس سره(

في الشبهات البدوية غير واصل إلى المكلف لتعلق الجهل به فلم يكن منجزا عليه ليجب امتثاله، والحكم الظاهري 

 حده.وإن كان منجزاً عليه باعتبار الجهل بالواقع إلا أنه لا يوجب التضاد ما دام قد انفرد بالمنجزية و

وهذا بخلاف موارد العلم الإجمالي، فقد عرفت أن كلاً من الحكمين قد وصل إلى المكلف وصار منجزاً عليه، فلابد 

 وأن يقع التضاد بينهما من ناحية المنتهى.



_______________________________ 

 

 .272( كفاية الأصول: 1)

  275           

وأما قياسه على موارد الشبهات غير المحصورة؛ فإن أريد منها كثرة الأطراف كانت الأصول جارية حتى في 

الشبهة المحصورة، لأن قلة الأطراف وكثرتها لا تؤثر في مقام التنجيز بحكم العقل حيث الحكم الواقعي قد وصل إلى 

ما كان الغالب فيها أن تقترن بالعسر والحرج أو الضرر  -كما هو الصحيح  -المكلف بالعلم الإجمالي، وإن أريد فيها 

بحيث لا يستطيع المكلف من امتثال الأطراف جميعها، فاللازم الفرق بين المحصورة وغير المحصورة، فإن في 

المحصورة قد وصل الحكم الواقعي غاية الأمر يفقد التمييز فيه والحكم الظاهري، قد جعل حينئذ لزم التضاد من ذلك 

 المنتهى كما عرفت.في 

فالمتحصل مما تقدم أن الأصول لا تجري في أطراف العلم الإجمالي، إذ لا يستطيع الشارع المقدس أن يرخص في 

 الأطراف للزوم المضادة بينهما فلا تصل النوبة إلى المرحلة الثالثة وهي جهة الاستظهار من الدليل.

 ص في أطراف العلم الإجمالي.)المبحث الثالث( وهل الأدلة اللفظية تثبت الترخي

قد عرفت أن البحث لا ينتهي إليها، إذ الجهة الثانية أثبتت عدم إمكان جريان الأصول في الأطراف، ولكن نتكلم فيها 

على تقدير إمكان الترخيص من الشارع المقدس، وصحة جريان الأصول في الأطراف، وهل الأدلة اللفظية شاملة 

 لا.لموارد العلم الإجمالي أو 

إلى منع شمول الأدلة لموارد العلم الإجمالي بدعوى لزوم المناقضة بين  (1)ذهب الشيخ الأنصاري)قدس سره(

كل شيء » ، وقوله)عليه السلام( «(2)لا تنقض اليقين بالشك» الصدر والذيل في تلك الأدلة مثل قوله )عليه السلام( 

 ».(3)هو لك حلال حتى تعرف أنه حرام

حيث تكفلت تلك الأدلة بيان موضوع الحكم الظاهري وهو الشك، وبيان غاية بقاء ذلك الحكم إلى حصول العلم، 

 فكان مقتضى إطلاق الصدر جريان



_______________________________ 

 

 .271( كفاية الأصول: 1)

 .203: 2( فرائد الأصول 2)

 .1ح 1، أبواب نواقض الوضوء ب245: 1( وسائل الشيعة 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     276   

الأصل في أطراف العلم الإجمالي لأن كل واحد منها مشكوك فيه، ومقتضى إطلاق الذيل وهو التحديد بالعلم بقوله 

 حتى تعلم أنه حرام المجعول غاية للحكم الظاهري عدم جريان الأصل وهو تناقض.

فلابد من رفع اليد عن أحد الإطلاقين، أما إطلاق الشك وعدم شموله لموارد العلم الإجمالي، أو كلمة العلم بالذيل 

ونخصه بالتفصيلي فقط، وبما أنه لامرجح لأحدهما على الآخر ولا قرينة على التصرف في أحدهما، فالمعارضة 

 العلم الإجمالي.باقية ويصبح الدليل مجملاً لا يمكن التمسك به في موراد 

ثم ذكر الشيخ)قدس سره( بعد ذلك وجهاً لاختصاص الغاية التي هي في ذيل الرواية بالعلم التفصيلي دون  *

الإجمالي، ويكون بمقتضى هذا التوجيه شمول الصدر لأطراف العلم الإجمالي، وبيان ذلك: أن هناك بعض الروايات 

ينه يختص بالتفصيلي دون الإجمالي، إذ لا معرفة فيه كما هو قد اشتملت على كلمة )بعينه( ومعرفة الحرام بع

 واضح.

وأجاب عن ذلك: بأن كلمة بعينه إنما جيء بها لتأكيد العلم لا لتمييز المعلوم، فإن الإنسان لو علم بنجاسة إناء زيد 

 يفقد تمييزه عن غيره.وتردد ذلك الإناء بين إنائين، فإنه يصح أن يقال إنه يعلم بنجاسة إناء زيد بعينه وإن كان 

 )والجواب عن ذلك(

أولاً: إن حديث الشيخ)قدس سره( يتم في الروايات التي فيها الذيل مذكوراً والغاية موجودة وحينئذ يلزم محذور 

المناقضة حسبما يدعي ذلك)قدس سره(، ولكن بالإضافة إلى الروايات التي فقدت الذيل المذكور وبقيت مشتملة على 

، والناس في سعة ما لا يعلمون، فلازمه أن تكون الأصول (1)ط مثل )رفع عن امتي ما لا يعلمون(مجرد الصدر فق



ولا يسري إجمال تلك الأدلة التي اشتملت على الغاية إلى  -شاملة لأطراف العلم الإجمالي بمقتضى إطلاق الذيل

 الأدلة التي لا تشتمل على الغاية المذكورة.

ة مثل )لا تنقض اليقين بالشك وإنما تنقضه بيقين مثله( كون الغاية التي هي العلم متعلقة ثانياً: إن الظاهر من الأدل

 بنفس ما تعلق به الشك، بحيث لا يكون رافعاً 

_______________________________ 

 

 .1378/  1ع /10* ليلة الأربعاء 

 .1من أبواب جهاد النفس ح 6باب  369: 15( وسائل الشيعة 1)

  277           

لموضوع الاستصحاب إلا العلم الوجداني لا التعبدي، فكان متعلق العلم نفس متعلق الشك، وهذا طبعا إنما يتأتى في 

موارد العلم التفصيلي حيث يكون متعلقه هو نفس متعلق الشك، أما في موارد العلم الإجمالي فلا يكون متعلق العلم 

اف والعلم قد تعلق بوجود النجاسة في أحدهما، فلا تكون الغاية على هذا نفس متعلق الشك، لأن الشك قد تعلق بالأطر

شاملة لموارد العلم الإجمالي بل تختص بالتفصيلي فقط، ويبقى الصدر شاملا بمقتضى إطلاقه لموارد العلم الإجمالي 

 والتفصيلي، فيكون موجبا لجريان الأصول في الأطراف.

على كلمة )بعينه( وأفادت التأكيد كما ارتآه)قدس سره(، فكان شاملا لكلا ثالثاً: إن بعض الروايات وان اشتملت 

الموردين بمقتضى الإطلاق، إلا أن هناك روايات أخر كرواية عبد الله بن سنان )كل شيء فيه حلال وحرام فهو لك 

رام ومعناه حتى ( قد اشتملت على كلمة )منه( وهي ترجع إلى نفس الح(1)حلال حتى تعرف الحرام منه بعينه فتدعه

تعرف الحرام، من ذلك الشيء فتدعه، وفي موارد العلم التفصلي كلا الأمرين معروفان الحرام والحلال فيدعه قطعا، 

وأما في موارد العلم الإجمالي فالذي هو معلوم نفس الحرمة بين الإنائين أما الحرام بعينه فغير معلوم على نحو 

رفت أن وجوب إيداعه إنما يكون حيث يعرف الحرام بعينه لا الحرمة، إذاً فالذيل يميزه أنه إناء زيد أو عمرو، وقد ع

والغاية يختصان بموارد العلم التفصيلي دون الإجمالي، ويبقى شمول الصدر شاملاً بلا معارض لموارد العلم 



 الإجمالي.

جمالي للمناقضة بين الصدر رابعاً: إنه لو فرض أن المحذور إثباتي، وأن الأصول لا تجري في أطراف العلم الإ

والذيل من ناحية نفس العلم الإجمالي، فلازمه أن يقول بذلك حتى لو كان العلم الإجمالي غير منجز في التأثير من 

 ناحية خروج بعض الأطراف عن الابتلاء، أو يكون الامتثال حرجياً أو ضرورياً ولا يلتزم بذلك)قده( أصلاً.

يان الأصول في أطراف العلم الإجمالي ليس إثباتيا كما ادعاه الشيخ)قدس سره( وكيف كان فالإشكال في عدم جر

 وإنما هو ثبوتي راجع إلى جهة المبدأ

_______________________________ 

 

 .4ح 4، أبواب ما يكتسب به الحديث ب87: 17( وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     278   

والمنتهى، إذ الحكم الواقعي بعد أن كان واصلاً إلى المكلف بالعلم الإجمالي غايته يفقد التمييز ولا أهمية له، كان 

الحكم الظاهري وهو الترخيص في الأطراف موجباً لعدم قدرة المكلف على الامتثال وهذا أمر يعود محذوره إلى 

 جهة المنتهى كما عرفت.

 تثال الإجمالي وعدمه:)المقام الثاني( كفاية الام

 وهل يكفي الامتثال الإجمالي مع التمكن من الامتثال التفصيلي أولا، والكلام فيه يقع من جهات:

في كفاية الامتثال الإجمالي مع عدم التمكن من الامتثال التفصيلي، ولا ريب في كفاية الامتثال  الجهة الأولى:

عبودية من العبد، كما لو فقد القبلة وحصرها في جهتين فصلى إلى كل الإجمالي في هذا المقام، لأنه منتهى إظهار ال

 جهة صلاة، فإنه يكفي ذلك بحكم العقل والشرع وإن استلزم التكرار سواء كان الواجب تعبديا أو توصلياً.

 في كفاية الامتثال الإجمالي مع التمكن من الامتثال التفصيلي فهل يجزي ذلك أولا. الجهة الثانية:

 ث يقع في مقامين:والبح

 في الواجب التوصلي الأول:



 في الواجب التعبدي الثاني:

 )أما البحث عن المقام الأول( في التوصليات

فلا إشكال في كفاية الامتثال الإجمالي في مورد يستطيع المكلف من الامتثال التفصيلي، لأن المقصود منها حصول 

تحقق  -كما عرفت  -ربة فيه ليقال بفقده حين ذلك، وإنما المطلوب المأمور به خارجاً وتحققه بدون اعتبار قصد الق

الفعل في الخارج كيف اتفق، وهذا المعنى يتحقق بنفسه عند الامتثال الإجمالي، كما لو علم أنه مدين بدرهم اما لزيد 

 ، ويلحق بذلكأو لعمرو وقد أعطى درهماً لكل منهما، فإنه يقطع بفراغ ذمته حتماً وإن امكنه أن يمتثل تفصيلا

  279           

الوضعيات من الطهارة أو النجاسة والعقود والايقاعات، فلو كان عنده ماءان أحدهما مطلق والآخر مضاف وكان 

بدنه متنجساً فغسل بدنه بكل منهما، فلا ريب أنه يقطع بازالة النجاسة عن بدنه سواء كان المطلق هو الأول أو 

 لاً بأن واحداً منها صحيح كفى في تحقق المنشأ خارجاً.الثاني، وكذا لو جمع المكلف بين إنشاءات متعددة يعلم إجما

في الاحتياط في بابي العقود والايقاعات، باعتبار أن المطلوب فيها  (1)وقد استشكل الشيخ الأنصاري)قدس سره( *

علم هو الجزم بالنية على نحو لا يكون الحكم معلقاً على أمر لا يعلم الحصول، وإذا أنشأ المكلف صيغتين وهو لا ي

السبب المؤثر للانتقال بخصوصه وإنما يعلم بتحققه من أحد أمرين لا يكون جازماً بالنية، بل معلقاً للحكم على أمر 

غير حاصل، وهو موجب للبطلان، ولذا لا يصح التعليق في الإنشائيات إجماعاً من أجل اعتبار الجزم بالنية في 

 الانشاء.

 صيلي في خصوص العقود غير كاف أصلاً.فالامتثال الإجمالي مع التمكن من التف

مسلم ولكن المورد ليس من صغرياته، فإن الجزم المعتبر في النية في العقود  -كبروياً  -)والجواب عنه( إن الأمر 

إنما هو الجزم بالإعتبار النفساني بأن يكون جازماً على الإعتبار من قبل نفسه، وليس بمتردد في اعتباره النفسي 

بالصيغة المخصوصة، وتعليق الحكم على أمر لا يعلم حصوله، إذا أوجب ترديد المنشئ فيما اعتبره في الذي أبرزه 

 نفسه كان ذلك مبطلا كما لو قال: بعتك إن جاء زيد يوم الجمعة فهو لا يدري أنه حصل منه الإعتبار أو لا.

لصيغتين اللتين يعلم بمؤثرية أحدهما في وأما ما نحن فيه فهو ترديد في الحكم والامضاء الشرعي، فإنه إذا أتى با



الامضاء، لم يكن ذلك ترديداً في اعتباره من ناحية وقوع العقد وعدمه، بل هو جازم بالوقوع إلا أنه يتردد في السبب 

 الناقل هل هو هذا أو ذاك وكم من فرق بينهما.

 فيفإن التردد في الحكم الشرعي لا ينافي الجزم من حيث اعتباره، بل لا ينا

_______________________________ 

 

 .1378/  1ع /13* ليلة السبت 

 .173: 3( المكاسب 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     280   

التأثير حتى لو قطع بعدم الامضاء، كما لو قطع بأن المعاملة الربوية بين الأب وولده غير جائزة ومع ذلك أقدم عليها 

 ثم بعد انكشف له الجواز، فإنه لا إشكال في صحة المعاملة من حين وقوعها.

وإمضاء الشارع لذلك،  بل يحكم بصحة معاملة الكفار على فرض اجتماع الشرائط، مع أنهم لا يعترفون بالشريعة

 وإذا كان الإنشاء لا ينافيه الجزم بعدم إمضاء الشارع، فكيف ينافيه الترديد في الإمضاء.

 إذاً الامتثال الإجمالي في باب العقود مع التمكن من الامتثال التفصيلي كاف من حيث الصحة.

 )وأما البحث عن المقام الثاني( التعبديات

الي في العباديات التي تكون قصد القربة معتبرة في نفس الفعل حين الامتثال فهذا على وأما كفاية الامتثال الإجم

 قسمين:

 في الموارد التي لا يكون الواقع منجزاً في حق المكلفين. القسم الأول:

 في الموارد التي يكون الواقع منجزاً عليه. القسم الثاني:

الفحص، والموضوعية بعد الفحص أو قبله، فإن الشارع المقدس في فكالشبهات الحكمية البدوية بعد  أما القسم الأول:

هذه الموارد رخص المكلفين في الفعل أو الترك لعدم تنجز الواقع عليهم، وإن كان الواقع خلاف ذلك، فلو أراد العبد 

ن وجود امتثاله الاحتياط في المقام وكان في الواقع هو الاتيان به، ولكن المكلف في سعة من هذا الأمر، وبالرغم م



التفصيلي وهو الترخيص الشرعي فاحتياطه بعد ذلك مجزٍ وكاف لو صادف الواقع بعد اطلاعه عليه بعد ذلك، فإنه 

أتى بما يكون غاية في العبودية لأنه غاية ما يتمثل به، فالاحتياط في هذه الموارد مجزٍ وكاف عن الواقع في مورد 

 التمكن من الامتثال التفصيلي.

القسم الثاني: وهو الذي يكون الحكم الواقعي فيها منجزاً كموارد العلم الإجمالي والشبهات الحكمية قبل وأما *

 الفحص، فالاحتياط فيه )تارة( لا يستلزم

_______________________________ 

 

 .1378 /1ع /14* ليلة الأحد 

  281           

 التكرار من حيث العمل.

يستلزمه، وعلى التقديرين إما أن يكون التكليف المعلوم بالإجمال استقلالياً أو ضمنياً والذي لا يستلزم  وأخرى:

تكرار العمل إما أن يكون أصل الطلب والمحبوبية محرزة وإنما الشك في الخصوصيات، أو لا يكون محرزاً لدى 

 المكلف فهنا صور:

زم للتكرار وكان الواقع المنجز عليه استقلاليا، وكان الطلب أو )الصورة الأولى( ما لو كان الاحتياط غير مستل

المحبوبية محرزاً في الجملة كما إذا شك في غسل الجمعة أو استحبابه فانه لا إشكال في صحة الاحتياط، وأن 

 المكلف لو جاء بما يحتمل وجوبه بداعي الأمر المحرز وجوده بما هو جامع لقيوده وشروطه صح ذلك، وأتى بما

يمكن التقرب به، فلو صادف عمله الواقع أجزء وكفى، فإنه قام بالامتثال في ظرف لم يحرز نوعية التكليف، وتقرّب 

 إلى المولى في ذاك، فهو مطيع غاية الإطاعة.

إنما الإشكال في ذلك الاحتياط والمانع له اعتبار قصد الوجه والتمييز في العبادة، وهو اتيان الفعل بقصد وجوبه 

 حبابه وهو هنا متعذر لعدم تشخيص الواقع هنا ليمكن قصده.واست

 )والجواب عنه( أولاً: أنه لا دليل على اعتبار قصد الوجه والتمييز في العبادة.



 ثانياً: أنه على تقدير الشك في اعتباره يمكن التمسك بإطلاق الدليل ونفي اعتباره شرعاً في العبادة.

العملي وهو البراءة بناء على إمكان اعتباره بدليل شرعي كما هو المختار، ومع تعذر الإطلاق يرجع إلى الأصل 

من اعتباره بحكم العقل لعدم إمكان أخذه في متعلق الأمر  (1)وأما بناء على ما ذهب إليه صاحب الكفاية)قدس سره(

لو أرادها الشارع المقدس لبينها شرعاً، فأيضاً يمكن نفيه نظراً إلى ان هذه الأمور مما لا يلتفت إليها عامة المكلفين، ف

 وعدم بيانه كاشف عن عدم اعتباره لها.

كيف كان فالاحتياط في هذه الموارد التي لا يستلزم التكرار ويكون الواقع المنجز مستقلا وقد أحرز أصل الطلب، 

 وجوه التيأمر ممكن وصحيح، وما يحتمل أن يكون مانعاً من صحته وهو اعتبار قصد الوجه قد عرفت دفعه. ال

_______________________________ 

 

 .274( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     282   

 أقيمت على اعتبار قصد الوجه واستدل بوجهين على اعتبار قصد الوجه في العبادة هنا.

 الإجماع المنقول على أن نية الوجه معتبرة في العبادة، )والجواب عنه( أولا: أنه منقول لا يفيد. الوجه الأول:

ثانياً: إنه محتمل المدرك ومعه لا يكون كاشفاً تعبدياً عن رأي المعصوم)عليه السلام(، ولعل الوجه في اعتباره هو 

 الوجه الثاني من وجوه اعتباره.

و قبحه إنما يكون بالقصد حين الامتثال، بمعنى أن الفعل إذا كان حسناً بعنوان خاص إن حسن الفعل أ الوجه الثاني:

فلا يقع صحيحا وحسناً خارجا إلا وأن يؤتى به بقصد ذاك العنوان كضرب اليتيم إنما يكون حسناً إذا كان للتأديب، 

 وإلا فلا يكون حسناً.

ويحتمل أن يكون حسنه معنونا بعنوان خاص لا يعرفه  وما نحن فيه لما لم يكن حسن الفعل معلوماً لدى المكلف،

المكلف، كان من الضروري أن يتوصل إليه ولو بنحو الإشارة الإجمالية، وهي عنوان كونه واجبا أو مستحباً، ومع 

 الاحتياط لا يستطيع من تمييز هذا العنوان، لذا لا يقع العمل الاحتياطي منه حسناً.



شارة إلى ذلك العنوان الحسن كما يمكن باتيان الفعل بصفة وجوبه أو استحبابه، كذلك )والجواب عنه( أولاً: إن الإ

يمكن الإشارة إليه بداعي أمره وما هو المأمور به وإتيانه برجاء المحبوبية، فإن الامتثال بهذا النحو يحقق العنوان 

 لعنوان الخاص بقصد الوجه.الحسن الذي هو مطلوب في العبادة، ولا تنحصر الإشارة الإجمالية إلى ذلك ا

ثانياً: إن الإشارة الإجمالية لا داعي لها في تحقق الحسن، بل الحسن يحققه شيء آخر وهو إتيان الفعل بالعنوان  *

الذي أخذ في متعلق الأمر كما يقتضيه العقل، مثلا الأمر بالصوم يقتضي إتيان الفعل بعنوان أنه صوم، وكذا الصلاة 

الدليل الخارجي من إجماع وغيره على اعتبار قصد القربة في العبادة، فكان علينا إتيان الفعل  وما شاكلها، وقد قام

 المأمور به بالعنوان الذي صار متعلقا للأمر

_______________________________ 

 

 .1378 /1ع /15* ليلة الاثنين 

  283           

متقرباً به إلى الله تعالى، أما باقي الأمور فليس بمعتبر في العبادة المذكورة أصلاً لعدم قيام الدليل عليها، وعلى 

فرض تحقق الشك في اعتبارها فندفعه بالإطلاق أو البراءة على مسلكنا، وعلى مسلك الكفاية ندفعه بعدم تحقق البيان 

ت إليها العامة، فكان عليه بيانها لو أراد اعتبارها في الفعل ومع عدم من الشارع حيث إنه من الأمور التي لا يلتف

 البيان يستفاد عدم اعتبارها، فهذا المقدار هو المحقق للحسن، أما اعتبار قصد عنوان خاص فغير محتمل.

الامتثال  إذاً الاحتياط في موارد العبادة الغير المستلزمة للتكرار مع إحراز أصل المحبوبية في ظرف التمكن من

 التفصيلي لا بأس به ومجز عن الواقع.

)الصورة الثانية( أن يكون الاحتياط غير مستلزم للتكرار، والواقع منجز عليه ضمنا لا استقلالاً، كما إذا شك في 

السورة أنها جزء واجب للصلاة أو مستحب، فانه لو جاء بها برجاء المحبوبية وبداعي الأمر المتعلق بها كان ذلك 

مع أنه متمكن من الامتثال التفصيلي في المقام والاحتياط في هذه الصورة أو  -لو صادف بعد ذلك  -عن الواقع  مجز

لى من الصورة الأولى، لأن إشكال اعتبار قصد الوجه والتمييز إنما هو مختص بالواجبات الاستقلالية، أما الواجبات 



تعلق بالمجموع المركب منها، فلو كان للأجزاء بخصوصها الضمنية فليس فيها جهة حسن استقلالا وإنما الحسن م

حسن لكانت واجبات استقلالية وهذا خلاف الفرض، إذاً فالاحتياط فيها لا محذور فيه مع التمكن من الامتثال 

 التفصيلي.

التكليف )الصورة الثالثة( أن يكون الاحتياط فيها غير مستلزم للتكرار والواقع منجز عليه استقلالا مع عدم كون 

معلوماً أصلاً بأن لم تكن أصل المحبوبية محرزة، كما لو تردد أمر شيء بين الوجوب وعدم الاستحباب بأن يكون 

مباحاً في نفسه لا بالإضافة إلى الشارع، فلو تمكن من الامتثال التفصيلي فيه إما بالاجتهاد أو التقليد ولكنه مع ذلك 

 احتمال أمره فهل يكون مجز أو لا؟ ولا إشكال في إجزائه كما قلنا سابقاً.أراد الاحتياط بأن يأتي بالفعل بداعي 

 وربما يستشكل من الاحتياط في هذه الصورة لوجهين:

ما تقدم من اعتبار قصد الوجه في المأمور به لمصححية حسن العبادة ولا يمكن تحققه هنا لعدم إحراز  الوجه الأول:

 الأمر.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     284   

)فيجاب عنه( أولاً: إن إتيان الفعل بداعي أمره أيضاً يشير إلى حسن الفعل، ثانياً: إن المعتبر نفس عنوان ما تعلق به 

 الأمر بالإضافة إلى التقرب إلى الله تعالى، وأما ما زاد على ذلك فليس بمعتبر.

من أن معنى العبادة أن يأتي المكلف بالفعل بداعي الأمر  (1)ما ذهب إليه المحقق النائيني)قدس سره( الوجه الثاني:

الصادر من المولى المتعلق بذلك الفعل بعنوان أنه طاعة وامتثال لأمره، فيكون انبعاثه نحو الفعل إنما هو بداعي ذلك 

قق معنى الأمر الذي صدر من المولى والعقل بحكم بأن العبد ما دام متمكنا من الإطاعة التفصيلية يستطيع أن يح

الإطاعة التي هي الانبعاث نحو الفعل بداعي أمر المولى، أما لو ترك هذا المسلك مع التمكن منه وذهب إلى الإطاعة 

الإجمالية فلم يكن بإتيانه الفعل بداعي احتمال تعلق الأمر به محققاً لحقيقة الإطاعة، لأن الإطاعة الإجمالية في طول 

 ياط غير ممكن بحكم العقل في المقام مع التمكن من الامتثال التفصيلي.الإطاعة التفصيلية، وعليه فالاحت

ومع الشك في ذلك لو فرض تجنّب العقل عن هذا الحكم فلا محالة من الرجوع إلى قاعدة الاشتغال، باعتبار أن العبد 

شك بفراغ ذمته بعد انشغال ذمته بتكليف مولوي لو جاء بالفعل بداعي الاحتمال مع التمكن من التفصيل، فهو ي



 وسقوط التكليف عنه، ومعه لابد من التمسك بقاعدة الاشتغال.

 والنتيجة أن الإطاعة التفصيلية لابد منها في هذا الغرض.

)الجواب عنه( إن العقل ليس شأنه الحكم بالمتقدم أو المتأخر، وإنما وظيفته الإدراك، وفي باب الأوامر يدرك أن 

المولى، فان كان المأمور به توصلياً أدرك أن اللازم على العبد الإتيان بما تعلق أمر  الواجب هو الإتيان بما أمر به

 المولى به فيسقط الأمر بمجرد الإتيان بذلك الفعل خارجاً.

وإن كان عبادياً إن الواجب هو الإتيان بما تعلق به أمر المولى، وقد عرفنا من دليل خارجي أن قصد التقرب معتبر 

 و عبارة عن إضافة الفعل إلى الله سبحانه.في العبادة، وه

_______________________________ 

 

 .79: 3( أجود التقريرات 1)

  285           

إذاً فهو يدرك حسن الإطاعة، أما أكثر من ذلك فليس للعقل أن يعتبره في متعلق الأمر، فإذا جاء العبد بالفعل برجاء 

محبوبية الفعل وبداعي احتمال أمر المولى، فقد حصل المقصود على تقدير مصادفته لأنه جاء بالفعل مضيفاً الله 

ته وتعلق أمر المولى به، والإطاعة تحصل بالإتيان بما أمر به تعالى، وقد انبعث نحو الفعل بداعي احتمال مطلوبي

 المولى، أما انبعاثه يكون بأمر المولى لا بداعي احتمال أمره فغير معتبر.

ولو شككنا في ذلك فالقاعدة هي البراءة لا الاشتغال، باعتبار أن العبادة بعد أن علمنا أن الواجب فيها الإتيان بما هو 

وبنفس ذلك العنوان، وقد قام الدليل على اعتبار إضافة الفعل إليه تعالى، نشك في أن مفاد ذلك  متعلق أمر المولى

الدليل هو جامع الإضافة أعم مما لو كان المأمور به أو المحبوبية معلوماً أو محتملاً، أو خصوصية الإضافة معتبرة، 

 محبوبية.وهي التي تتحقق في مقام العلم بما أمر به المولى أو العلم بال

)وبعبارة أخرى( الشك في سعة الإضافة وضيقها وأن المعتبر هو الجامع أو الخصوصية الزائدة في العبادة، وإذا 

 كان الشك في الحقيقة راجعاً إلى الخصوصية فالبراءة تجري في الزائد.



لى أن يأتي بالفعل بداعي والمتحصل من هذا كله أن الاحتياط في الموارد التي لا يجوز فيها أصل المحبوبية ممكن ع

رجاء المحبوبية، وهذا كله في الموارد التي يحتمل الوجوب فيها أو الإباحة، وما لو دار الأمر بين الشرطية 

 والمانعية فالاحتياط فيها لا يمكن.

 الإحتياط المستلزم للتكرار

وأما إذا كان الاحتياط مستلزماً للتكرار في مورد يتمكن المكلف من الامتثال التفصيلي كما في الشبهات الحكمية، 

مثل ما لو تردد الواجب بين القصر والإتمام فياتي بكليهما، أو جهر أو إخفات فيأتي بالأول بداعي المحبوبية والثاني 

 بعنوان أنه قرآن في الصلاة.

لموضوعية كالتردد في أمر القبلة فيصلي إلى الجهات الأربعة فيحرز بذلك أنه أتى بالواجب بالرغم أو في الشبهات ا

 من تمكنه في كلا الشبهتين من الرجوع إلى الامتثال التفصيلي.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     286   

 فقد استشكل الأصحاب من حسن الاحتياط هنا لوجهين:

 إن الاحتياط المستلزم للتكرار يستلزم اللعب بأمر المولى والعبثية به ومعه لا يصدق الامتثال. الوجه الأول:

 :(1)وأجاب عنه صاحب الكفاية)قدس سره( بجوابين

 )الجواب الأول( أن التكرار إن كان بداعي عقلائي لا يكون حينئذٍ لعباً بأمر المولى.

لى ليلزم منه اللعب كما قيل، وإنما هو في طريق الامتثال وإحرازه )الجواب الثاني( أن التكرار ليس نفس أمر المو

 ولا مانع منه.

)وغير خفي( أن الجواب الثاني منه)قدس سره( متين لأن التكرار إنما كان في طريق به يصل إلى حقيقة الأمر 

 المولوي، وفي هذا الحال لا مانع من ضم ما ليس بمأمور به إليه وإن كان لعباً.

واب الأول فليس بصحيح، لأن العبد مأمور بأن يأتي بالفعل بداعي أمر المولى، فمتى ما انتفى داعوية أمر وأما الج

 المولى بطل العمل لا محالة.



أما تقربه للفعل بدواعي عقلانية فليس بمدرك لتحقيق معنى العبادية، إذ العبد ليس مأموراً بإتيان الفعل بالدواعي 

ية أمر المولى، فما قاله صاحب الكفاية)قدس سره( من أن اللعب بأمر المولى لا مانع منه العقلائية عند انتفاء دعوا

 مادام الغرض العقلائي مترتباً عليه في غير محله.

* 

من أن الإطاعة الاحتمالية في  (2)للإشكال في الاحتياط هنا ما ذكره سابقاً المحقق النائيني)قدس سره( الوجه الثاني:

صيلية، باعتبار أن معنى الإطاعة انبعاث العبد نحو ما أمر به مولاه وبأمر المولى وبعثه، وهو يتم طول الإطاعة التف

في الموارد التي يعلم العبد فيها بوجود الأمر، وأما موارد احتمال وجود الأمر فالانبعاث لا يكون بأمر المولى بل 

 بداعي احتماله، وهذا لا يحقق معنى الإطاعة.

_______________________________ 

 

 .275( كفاية الأصول: 1)

 .1378 /1/ ع 20* ليلة السبت 

 .79: 3( أجود التقريرات 2)

  287           

)والجواب عنه( أما من حيث أصل المبنى والبحث عن الكبرى فقد سبق أن قلنا إن العقل ليس من وظيفته التشريع 

والتدخل في هذه الشؤون، وإنما مهمته الإدراك، وفي الأمور العبادية يرى العقل أن الطاعة عبارة عن انبعاث العبد 

 الى.نحو ما أمر به مولاه مضافاً ومتقرباً به إلى الله تع

أما القيود الزائدة كانبعاثه بأمر المولى لا بداعي الاحتمال فيمكن نفيها بالإطلاق، وإذا كان معنى الطاعة الانبعاث 

نحو المتعلق الذي أمر به المولى فلا يفرق الحال بين أن يكون أمر المولى صادراً بنحو الجزم والقطع، أو بنحو 

بوبية واحتمال البعث يكون منبعثا نحو متعلق أمر المولى، فهو طاعة بلا الاحتمال، فإن من أتى بالفعل برجاء المح

 محذور.



مضافا إلى أننا لو شككنا في الإضافة إلى الله تعالى حين الإتيان بالعمل أنها اعتبرت بنحو الجامع سواء كان بنحو 

مر، أمكننا إجراء أصالة الجزم في الأمر، أو الاحتمال، أو خصوصية الإضافة التي تتأتى في مورد الجزم بالأ

البراءة من الخصوصية لأنه من موارد الأقل والأكثر الارتباطيين ونتيجته أن الإطاعة الاحتمالية في عرض 

 الإطاعة التفصيلية.

وأما من حيث البناء والصغرى فنقول: لو سلمنا بمقالة المحقق النائيني)قدس سره( واعترفنا بتقديم الإطاعة التفصيلية 

حتمالية فالمورد ليس من مصاديق القاعدة، لأن مقالته)قدس سره( تتأتى في الموارد التي لا يحرز فيها وجود على الا

المحبوبية في الفعل، بل يتردد بين الوجوب والإباحة فيكون الامتثال هناك بداعي احتمال وجود الأمر من مصاديق 

طوع الصدور من المولى ومتيقن بثبوته، غاية الأمر أن الكبرى، وأما ما نحن فيه فأصل المحبوبية محرزة والأمر مق

المكلف يفقد تمييزه بين الأطراف ويستطيع أن يعين ما ينطبق عليه أمر المولى، وهذا لا يضر في مقام الامتثال فإذا 

 عاً.جاء العبد بالفعل فإنما يكون بداعي الأمر الذي جزم بصدوره من قبل المولى لا محتمل الصدور، فهو إطاعة قط

والدليل عليه: أن العبد لو سئل عن داعي انبعاثه نحو الفعل فلا يجيب إلا بداعوية ذلك الأمر الجزمي، فهذا ليس من 

 موارد الكبرى التي جاء بها المحقق النائيني)قدس سره( وكم فرق بين الامتثال الاحتمالي والإجمالي،

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     288   

نعم هناك مورد آخر وهو أن المكلف يتمكن من الامتثال القطعي بالاحتياط ومع ذلك يبني على أن يأتي بفرد واحد، 

كما لو جهل القبلة بين جهات أو جهل ثوبه الطاهر بين ثوبين وكان يتمكن من الصلاة في كل واحد ولكنه بنى على 

صلي فيه، فلو صادف الواقع اتفاقاً فصحة عمله تبتني على أن يأتي بصلاة واحدة في ثوب واحد، أما في الآخر فلا ي

أن الإطاعة الاحتمالية في طول الإطاعة التفصيلية أو لا، والقائل بالطولية لا يصحح العمل بخلاف غير القائل بها، 

 ولكنه مع ذلك يستحق عقاباً من ناحية تجريه أو مخالفته للواقع.

 متثال التفصيلي القطعي الوجداني وقد عرفت صوره.هذا كله في الاحتياط مع التمكن من الا

 



 الاحتياط مع التمكن من الامتثال الظني

 

 إذا دار أمر المكلف بين الاحتياط والامتثال التفصيلي الظني فهل يمكنه أن يحتاط ويترك الامتثال التفصيلي أو لا؟

لشارع المقدس بعد أن اعتبر الظن حجة شرعاً واعلم أن جميع ما قيل هناك يجري هنا بلا فرق بينهما، نظرا إلى أن ا

وأمر بامتثاله والقيام بما جاء به، فقد صار حجة شرعية معذرة كالعلم الوجداني، بلا فرق بينه وبين القطع الوجداني 

وحيث قلنا هناك بجواز الاحتياط مع التمكن من الامتثال التفصيلي القطعي نقول به هنا، وإن لم نقل بجوازه هناك لم 

 نقل به هنا.

نعم هناك فرق بينهما من جهة أخرى؛ وهو أن المكلف لو امتثل ما علم به قطعا وجدانا لا يبقى مجال للاحتياط 

حينئذٍ، نظراً إلى ارتفاع موضوعه وهو احتمال بقاء الواقع، وهذا بخلاف الظن فإنه لو امتثل ما قامت الحجة على 

حتمل الخلاف في الفرد الثاني وموضوعه باق وهو الاحتمال وجدانا، اعتباره فله مجال للاحتياط بعد ذلك، حيث ي

فيأتي بما قامت الحجة عليه بنحو الجزم، ويأتي بالفرد الثاني بداعي الاحتمال ورجاء لتحصيل الواقع، فإن الاحتياط 

 حسن عقلا وشرعا.

  289           

وهنا خلاف بين القوم في خصوص هذا المورد أنه هل يمكن تقديم ذلك الفرد بعنوان الاحتياط على ما قامت الحجة 

عليه، ثم يأتي بعد ذلك بما قامت عليه الحجة أو لا، مثلا من سافر إلى أربعة فراسخ ولم يرد الرجوع ليومه، فهل 

ر كما هو الظاهر، فالإتيان بالتمام بعد ذلك من باب الاحتياط يصلي قصراً أو تماماً، فلو قامت الأدلة على لزوم القص

وأنه حسن، وفي هذا المورد هل يستطيع الاتمام أولاً ثم الإتيان بالمقصود الذي قامت الأدلة عليه، أم لابد من إتيان ما 

 قامت الحجة عليه.

يه أولاً أن يمتثل ما قامت الحجة عليه إلى منع تقديم الاحتياط، وأن الواجب عل (1)ذهب المحقق النائيني)قدس سره(

ولو تعبدا، ثم يحتاط بالفرد الثاني نظراً إلى أن الإطاعة الاحتمالية في طول الإطاعة التفصيلية، فإنه لو أتى بالتمام 

بعنوان احتمال وجود الواقع فبعد إتيانه يحتمل أن يكون قد أتى بالواقع المطلوب منه، ومعه لا يتمكن من أن يأتي 



لقصر الذي قامت الحجة عليه بنحو الجزم بالأمر، لما عرفت أنه يحتمل أن يكون بإتيانه التمام الذي جاء بعنوان با

 الاحتمال قد أتى بنفس الواقع فلا مجال للثاني حينئذٍ، وعليه فلا يجوز تقديم المحتمل على المظنون.

حيث قال الشيخ إن المستفاد  (3)زي)قدس سره(، والسيد الشيرا(2)وقد نسب هذا المنع للشيخ الأنصاري)قدس سره(

من الأدلة في هذا المورد هو الإتيان بالتمام، فالاحتياط يتم بالقصد فلو عكس لم يصح، وبعكسه قال السيد إن المستفاد 

 من الأدلة القصر والاحتياط يتم بالتمام فلو عكس لم يصح.

ياط به على الذي قامت الحجة عليه، والوجه فيه أنه لو امتثل والصحيح أن يقال: إنه لا مانع من تقديم ما يتم الاحت*

أولاً الفرد الذي قام الدليل الظني عليه كالقصر فيأتي به بعنوان أنه مأمور به شرعا بنحو الجزم التعبدي لا 

 الوجداني، فهو

_______________________________ 

 

 .3:81( أجود التقريرات 1)

 .74: 1( فرائد الأصول 2)

 .176( حاشية نجاة العباد: 3)

 .1378 /1ع/21* الاحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     290   

 يحتمل حينئذٍ وجدانا بأنه لم يمتثل الواقع، فلو جاء بالإتمام بعد ذلك برجاء المحبوبية بنحو الاحتياط كان حسناً.

وهكذا لو عكس فجاء أولاً بالفرد الذي يحتاط به وهو الإتمام برجاء المحبوبية، فهو وإن كان يحتمل سقوط الواقع 

بإتيانه ولكنه يعلم حين ذاك أنه لم يأت بما هو مأمور به شرعاً وبما هو مكلف بإتيانه، فلو جاء بالمقصر بعد ذلك 

 جزم تعبدي وليس بوجداني. فالجزم بتكليفه لا ينافي ما احتاط به أولاً لأنه

فالمتحصل من هذا كله عدم الفرق بين التقديم والتأخير، لأنه في كلتا الصورتين المأمور به شرعي والمكلف يعلم 

بأنه مطلوب تعبدي لا وجداني، فإن جاء به أولاً فله مجاله للاحتياط بعد ذلك لبقاء موضوعه وهو الاحتمال، كما أنه 



ن احتمل سقوط الواقع بما أتى به إلا أنه لا يعلم بسقوط ما أمر به المولى، بل يعلم ببقائه لحد لو احتاط أولاً فهو وإ

 الآن، فإتيانه لما قام عليه الدليل الظني في محله ولو بنحو الجزم التعبدي.

 

 الاحتياط في موراد التمكن من الامتثال الظني المطلق

 

د التمكن من الامتثال الظني المطلق بناء على الانسداد الذي لم يقم والبحث يقع عن إمكان العمل بالاحتياط في مور

 دليل معتبر على حجيته، فهل يجوز له الاكتفاء بالامتثال الإجمالي أم لابد له من الامتثال التفصيلي الظني.

مع أن من  تعجبه ممن ادعى طولية الاحتياط بالإضافة إلى الظن المطلق، (1)وقد أظهر الشيخ الأنصاري)قدس سره(

 جملة مقدمات دليل الانسداد عدم وجوبه، فكيف يدعي الطولية.

والصحيح أن يقال: إنه لابد من التفصيل بين الكشف والحكومة، فإنه بعد أن علم المكلف إجمالاً بثبوت تكاليف في 

 حقه، ورأى طرق الوصول مغلقة عليه

_______________________________ 

 

 .71: 1( فرائد الأصول 1)

  291           

من علم وعلمي، وأن الاهمال غير جائز، وجريان الأصول النافية مستلزم لمحق الدين كلية، تعين عليه الاحتياط، 

فإن علم بأن من مذاق الشارع المقدس عدم إرادة امتثال تلك التكاليف بالطريق الإجمالي بلا نظر إلى استلزامه 

والعقل يستكشف من ذلك أن الشارع المقدس قد جعل مطلق العسر والحرج أو الإخلال بالنظام فالاحتياط غير جائز، 

الظن حجة، إذ مع انسداد هذه الطرق كلها لا يمكن أن يهمل الشارع المكلف من حيث الامتثال، فجعل الظن إنما 

بجعل شرعي، فلو علم إجمالاً بنجاسة أحد الإنائين ثم قام الظن المطلق على نجاسة ذلك بالخصوص لا يتمكن 

 الركون إلى الاحتياط لأنه على هذا الأساس غير جائز. المكلف من



وأما بناء على الحكومة والعلم بأن الشارع المقدس لا ينهى عن العمل بالاحتياط، ولكن العقل لا يوجبه على المكلف 

 للزوم العسر والحرج فلابد من التبعيض، وموارد الامتثال متعددة فهناك مظنونات ومشكوكات ومحتملات، وترجيح

أحد الأخيرين على الأول بلا مرجح فلابد وأن يقدم الأول عليهما فيحتاط في خصوص المظنونات، فإذا علم إجمالاً 

بنجاسة أحد الإنائين ثم ظن بأن النجاسة في خصوص هذا الإناء فمقتضى حكومة العقل أن يحتاط في خصوص 

الثاني المشكوك كان لا مانع منه، لأن الاحتياط إنما المظنون فيقتضي التبعيض، وحينئذٍ فلو أراد الاحتياط في الفرد 

 وضع أولاً واقتصر على الظن من ناحية عدم وجوبه، أما لو أراد تحمل هذه المسؤولية فلا مانع منه حينئذٍ.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     292   

 

 

 مبحـث الظـن

 

 الكـلام في الظـن*

 ويقع البحث عنه في جهات:

أنه لا إشكال في أن الظن من حيث هو ليس فيه إراءة كاملة عن الواقع كالقطع الوجداني، وإنما  الجهة الأولى:

 يكشف عنه كشفا ناقصاً يحتمل معه الخلاف، وتجري الأصول النافية في موارده فيسقط عن التنجز.

جاً إلى تعبد شرعي وجعل فإذا أريد إثبات متعلقه وصيرورته حجة كالقطع معذراً في مقام الامتثال، كان حتماً محتا

مولوي يتمم به كاشفيته الناقصة عن الواقع ويجعله كالقطع من جهة الإراءة سواء كان الكاشف عن حجيتهِ دليل 

لفظي أم لبي كالإجماع، كما وقد يكون الكاشف عن الحجية هو العقل، فانه بناء على الانسداد وعدم جواز الاحتياط 

تكليف فيها، يدرك العقل بعد تماميتها أن الشارع المقدس جعل الظن حجة فيكون في الموارد التي يحتمل ثبوت ال

 معتبرا بحكم الشرع والكاشف عنه العقل، وليس العقل في هذه الموارد حاكماً بحجية الظن.



جية من أن العقل يحكم بحجية الظن بناء على الانسداد لا وجه له، فإن العقل شأنه الكشف عن الح (1)فما عن الكفاية

 لا الحكم بالحجية، والحاصل أن حجية

_______________________________ 

 

 .1378 /1ع /22* ليلة الاثنين 

 .275( كفاية الأصول: 1)

  293           

الظن إنما تكون بالجعل الشرعي وبتتميم جهة الكشف الناقص بلا فرق في ذلك بين الثبوت والسقوط، فكما أنه لا 

حجية للظن في ثبوت التكليف وتجري معه البراءة، كذلك لا حجية له في سقوط التكليف بعد ثبوته وتجري فيه قاعدة 

 الاشتغال.

القول بكفاية الامتثال الظني في مقام سقوط التكليف  (1)ققينوقد نسب صاحب الكفاية)قدس سره( إلى بعض المح

معللاً ذلك من باب عدم وجوب دفع الضرر المحتمل، لأنه إذا امتثل المظنون احتمل بقاء الواقع على حاله ومعه 

يحتمل العقاب على الترك والعقاب ضرر، فإذا اقتصر على الامتثال الظني فلازمه أنه يحتمل الضرر ومع ذلك لا 

فكان الاقتصار على الامتثال الظني في مقام السقوط من باب عدم وجوب دفع الضرر المحتمل، ثم قال  يدفعه،

 فتأمل.

والجواب عن ذلك: أولاً: إن العقل ليس مشرعاً في مقام الامتثال، وليس من حقه أن يكتفي بالامتثال الناقص ويسقط 

التكليف على تقدير مخالفة ظنه للواقع، ولا يلتزم بذلك به التكليف، وكيف يعذر العبد في ترك الامتثال بعد ثبوت 

 أحد.

ثانياً: لو تم ذلك لاكتفى بالمشكوكات أيضاً، لأنه عند الاقتصار عليها يحتمل الضرر ومع ذلك لا يجب دفعه، وهذا لا 

 يلتزم به أحد أيضاً.

ع الخلاف فيه بين القوم في لزوم وأما تعليل صاحب الكفاية)قدس سره( فهو غير تام، فإن الضرر المحتمل الذي وق



دفعه وعدمه إنما هو الضرر الدنيوي، وأما الضرر الأخروي وهو العقوبة والذي هو المحتمل هنا، فلم يختلف اثنان 

في لزوم دفعه مع تنجز التكليف الواقعي، فإن معنى احتمال العقاب على العمل لا يكون إلا في مورد يحتمل عدم 

المأتي به، وهذا مساوق لتنجز التكليف الواقعي، ففي سائر موارد الأمارات الشرعية التي  انطباق المأمور به على

تقوم على طهارة شيء أو نجاسته يحتمل في الواقع أن لا يكون الشيء نجساً، فلا يستحق على تركه العقاب، ويحتمل 

، ومعه كيف لا يوجب العقل دفع العكس فيستحق العقاب، واحتمال العقوبة يكون في مورد تنجز التكليف الواقعي

 الضرر المحتمل.

_______________________________ 

 

 .147( هو المحقق الخونساري)ره( في مشارق الشموس ص 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     294   

ومن هنا قلنا بلزوم الفحص في الشبهات الحكمية حيث يحتمل استحقاق العقوبة ومعه لابد من الفحص، كما أنه في 

الأصول كذلك فإن من يدعي النبوة يحتمل أن يكون في الواقع مصدقاً بقوله فيستحق العقوبة على تركه، ومعه يكون 

 جب الفحص.التكليف منجزاً في حقه، ومع احتمال الضرر هنا كيف لا ي

وعليه فمتى ما امتثل ما قام عليه الظن فهو يحتمل بقاء الواقع فيستحق العقوبة على تركه، ومعه يجب دفع الضرر 

 ولا يرتفع إلا باليقين.

وكيف كان فالظن ليس حجة بنفسه ومن دون جعل شرعي بلا فرق في مقام الثبوت والسقوط، وإنما حجيته تكون 

 مم جهة كاشفيته عن الواقع، فيكفي حينئذٍ في مقام الثبوت والسقوط، وهذا واضح.بجعل من الشارع المقدس فيت

 

 إمكان التعبد بالظن وعدمه



 

ادعى ابن قبة أنه يستحيل وقوعاً أن يعبدنا الشارع المقدس بالعمل بالظن، وأن الأدلة التي يستظهر منها الوقوع لابد *

 من صرفها عن ظاهرها إلى معنى آخر.

إن قامت على الاستحالة كان لابد من صرف الظواهر إلى معنى آخر مثل ما ورد كل استواء ملازم  ونحن والأدلة

)الرحمن على العرش  للجسيمة، فإذا قام الدليل على استحالة ثبوت الجسمية له تعالى وجب صرف الآية

 لها. عن ظاهرها، وإن نهضت الأدلة على إمكان التعبد بالظن كانت الأدلة موافقة (1)استوى(

إلى الحمل على الإمكان في مورد  (2)ومع الشك في ذلك فما هو الثابت في المقام، ذهب الشيخ الأنصاري)قدس سره(

 التردد، للبناء العقلاني على الحكم بالإمكان ما لم تثبت الاستحالة.

_______________________________ 

 

 .1378/  1ع /23* ليلة الثلاثاء 

 .20:5( طه1)

 .87: 1ئد الأصول ( فرا2)

  295           

 (1)وأشكل عليه صاحب الكفاية)قدس سره( بوجوه.

أنه ليس هناك بناء من العقلاء على الأخذ بالإمكان في مورد التردد بين إمكان الشيء واستحالته، نعم ثبت  الأول:

 البناء منهم في الأعمال الخارجية الجوارحية وأما الأمور الجوانحية، فليس هناك بناء منهم أصلاً.

في استحالة شيء وإمكانه إلا ان ذلك لا يفيد  إنه لو ثبت بناء من العقلاء في الحمل على الإمكان عند التردد الثاني:

 القطع بالثبوت، وإنما يفيد الظن والكلام في إمكان التعبد الشرعي بهذا الظن.

أنه لو تم ذلك فأي فائدة في هذا البحث بعد أن كانت المسألة أصولية يترتب عليها حكم شرعي حيث إنه لو  الثالث:

فلا حاجة إلى البحث عن الإمكان لأن الوقوع أخص منه، ومع قيام الدليل على قام الدليل وأثبت وقوع التعبد بالظن، 



 الوقوع لا نحتاج إلى البحث عن الإمكان.

 وإن انتفى قيام الدليل على وقوع الظن فلا أثر للبحث عن الإمكان والاستحالة إذ البحث هنا اصولي وليس بفلسفي.

بما حاصله أن بناء العقلاء إنما يتأتى في الإمكان والاستحالة على الشيخ)قدس سره(  (2)وأشكل المحقق النائيني

 التكوينية، والبحث هنا في الإمكان والاستحالة التشريعية.

والصحيح أن يقال إن ما ذهب إليه الشيخ الأنصاري)قدس سره( هو الصحيح وأنه مورد الشك يجب الأخذ بالإمكان 

بداية البحث أنه يقع في الموارد التي يكون هناك دليل يظهر منه وقوع للبناء العقلائي، والوجه في ذلك إنا قلنا في 

التعبد بالظن ويشك في إمكان التعبد ليؤخذ بظاهره، أو في استحالته ليصرف عن ظاهره إلى معنى آخر، ولا ريب 

 في أن البناء العقلائي هو الأخذ بالدليل على حسب ظاهره

_______________________________ 

 

 .276( كفاية الأصول: 1)

 .111: 3( اجود التقريرات 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     296   

 ما لم تثبت الاستحالة، مثلا آية النبأ وغيرها دلت على حجية خبر الواحد وأن الظن المستفاد من ذلك حجة.

فلو شك في إمكان التعبد الشرعي بالظن واستحالته بنحو لو ثبت الإمكان لأخذ بظاهر تلك الأدلة، كما أنه لو ثبتت 

الاستحالة لصرفت الأدلة إلى معانٍ أخر، فهل في هذه الموارد العقلاء يرفعون يدهم عن العمل في ظهور الدليل 

ون بظهور هذه الأدلة، ويعملون على حسب مقتضاها إلى أن لاحتمال ثبوت الاستحالة، أو فقل هل تجد العقلاء يأخذ

 تثبت استحالة التعبد بالظن ولا يحتاجون إلى إثبات الإمكان، حينئذٍ فان الوقوع أدل على الإمكان.

ولعل صاحب الكفاية)قدس سره( استفاد من ظواهر الأدلة القطع بالوقوع، لذا منع بناء العقلاء في هذا المقام لعدم 

 ذلك، ولكن المستفاد منها ظهور ذلك دون القطع به فهناك مجال للبحث عن البناء العقلائي. الشك في

وأما ما ذكره المحقق النائيني)قدس سره( والجواب عنه واضح، فان الإمكان والاستحالة من الأمور الواقعية التي 



ا تكويني غاية الأمر أن متعلقه قد يدركها العقل، وليس الإمكان منقسما إلى قسمين تكويني وتشريعي، بل هو دوم

يكون أمراً تكوينياً، كما لو قيل: إن نزول المطر في يوم كذا ممكن، وقد يكون تشريعياً كما لو قيل الحكم الفلاني 

 ممكن.

 والنتيجة أن الذي ثبت من جميع ما قلناه إن التعبد الشرعي بالظن ممكن ما لم تثبت استحالته.

 التي أقيمت على استحالة التعبد بالظن.والبحث فعلاً في الوجوه 

  297           

 الوجوه التي اقيمت على استحالة التعبد بالظن

 وقد استند مدعى الاستحالة على دعواه إلى وجهين:

ويعود الإشكال فيه إلى جهة ملاك التكليف، ببيان أن الأمارة إن قامت على إباحة شيء، فإن كان  الوجه الأول:

الحكم الواقعي واجباً كان ذلك تفويتاً للمصلحة الملزمة، وإن كان حراماً كان إلقاء في المفسدة الملزمة، وهذا هو 

 المراد من تحليل الحرام.

لواقع مباحاً لزم من ذلك الإلقاء في مشقة عظيمة، وهذا هو المراد من وان قامت على وجوب شيء أو حرمته وكان ا

 قولهم تحريم الحلال.

 وكيف كان فالحكم الظاهري إما أن يستلزم تحليل الحرام أو تحريم الحلال وكل منهما محذور مستقل.

رية والواقعية مستلزم إما ويعود الإشكال فيه إلى جهة التكليف وحاصله أن الجمع بين الأحكام الظاه الوجه الثاني:

اجتماع الضدين أو المثلين، لأن الحكم الظاهري إن كان دالاً على الوجوب وكان الواقع حراماً فقد لزم من التعبد 

 بالظن اجتماع الضدين في موضوع واحد، وإن كان الواقع وجوبياً لزم من التعبد به اجتماع المثلين وكلاهما محال.

 الين في ناحية الملاك والتكليف مندفعان.ولا يخفى أن كلا الإشك*

 )أما الجواب عن الإشكال في جهة الملاك( فلأن صور المسألة فيه ثلاثة:

 أن يكون الواقع مباحاً من حيث العمل، والأمارة تقوم على وجوب فعله أو لزوم تركه وهو الحرمة. الأول:

 على إباحته.أن يكون الواقع حراماً أو واجباً، وتقوم الأمارة  الثاني:



أن يكون الواقع واجباً وتقوم الأمارة على حرمته، أو الواقع حراماً والأمارة تقوم على وجوبه فهذه صور  الثالث:

 ثلاث.

_______________________________ 

 

 .1378 /1ع /24* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     298   

)أما الصورة الأولى( وهي التي قامت الأمارة على إلزام المكلف إما بالفعل أو الترك مع أن الواقع قد ثبت الترخيص 

 فيه فليس فيها محذور أصلاً.

إذ غاية ما يقال هنا أن الأمارة كيف ألزمت المكلف بالفعل أو الترك مع أن الواقع خال عن كل مصلحة، وإنما فيه 

 ليس ذلك إلا إلقاء المكلف في مشقة عظيمة.ترخيص من الجهتين ف

فنقول: إننا وإن التزمنا بأن الأحكام تابعة للمصالح والمفاسد في المتعلقات، إلا أنه لا نقول بوجودها في كل فرد فرد، 

بل وجودها في النوع كافٍ في جعل الحكم على طبقها، )وبعبارة أخرى( المصلحة أو المفسدة التي تدعو المولى لأن 

حكم على طبقها لا يشترط أن تكون شخصية، وإنما المصلحة في النوع مصححة لأن ينشيء المولى الحكم على ي

طبقها، وهذه المصلحة النوعية لا ينافي تخلف بعض الأفراد عنها باعتبار أن جعله على نحو العموم إنما كان من 

د ظاهراً بلا ملزم في الواقع فلا يكون ذلك منافياً باب التحفظ على الغرض الواقعي، فإذا الزم المولى في بعض الأفرا

 ومحذوراً، وقد وقع ذلك في الشرع والعرف.

أما في الشرع المقدس فكتشريع العدة على النساء، فإن المصلحة في ذلك هو التحفظ على الأنساب وعدم اختلاط 

تزويج بعد الطلاق إلا أن التعبد الشرعي المياه، ولكننا نجد في بعض الموارد أن ليس هناك اختلاط مياه لو أرادت ال

يقضى بذلك، وليس في البين أي منافاة أصلاً باعتبار ان الشارع المقدس شرعها بنحو العموم تحفظا على تلك 

 المصلحة الموجودة في بعض الموارد.

ني لأنهم لصوص، ولكن وأما في العرفيات فيما لو أمر المولى عبده بأن لا يودع أمواله عند أحد إذا دخل البلد الفلا



هذا العموم لا ينافي أن يكون هناك بعض الأمناء والعدول في البلد، لأن الغرض من العموم التحفظ على الواقع ولا 

 ينافي التخلف عن بعض الأفراد، فإن المصلحة المطلوبة نوعية لا شخصية.

رض التوصل إلى الواقعيات، فايجابها أو وما نحن فيه كذلك فإن جعل الأمارة من قبل الشارع المقدس إنما كان لغ

تحريمها في بعض الموارد التي لم تكن في الواقع مصلحة أو مفسدة ملزمة لا ينافي العموم الذي ذكرناه، مثلا 

 الطبيب

  299           

ربما ينهى المريض عن أكل الشيء الفلاني مدة معينة مع أنه لا أثر لذلك لو تناوله، إلا أن نهيه في المقام لا ينافي 

 المصلحة الموجودة في أصل الاحتياج إليه في سائر المقامات.

 احاً.إذاً فلا إشكال في أمر المولى بالعمل بالأمارة الدالة على الوجوب أو التحريم وان كان الواقع مب

)وأما الصورة الثانية( وهي ما كان الواقع واجبا أو محرماً والأمارة تدل على اباحته، فإنه يلزم في بعضها تفويت *

 المصلحة أو الإلقاء في المفسدة.

 البحث عن ذلك واقعاً في مقامين. (1)وقد جعل الشيخ الأنصاري)قدس سره(

 حه.عند انسداد باب العلم، الثاني: عند انفتا الأول:

)أما الأول( وهو ما إذا لم يكن للمكلف طرق تفيده العلم لتوصله إلى الحكم الواقعي الذي أمره الشارع المقدس، ففي 

هذه الموارد لا محذور من جعل الأمارة التي تدل على الإباحة وإن كان الواقع محرماً أو واجباً، إذ المكلف حين 

ارة في حقه كان مرخصاً في الفعل والترك، فإنه بعد أن كانت الطرق الانسداد لو لم يجعل الشارع المقدس له الأم

منحصرة عنده بالبراءة، وهي تنفي التكليف عنه ولا توجب العقوبة عليه لو خالف الواقع، وكذا كان له الاحتياط 

مكلف لو لم بترك ما هو محتمل الحرمة أو الإتيان بما هو محتمل الوجوب لحسن العقل بذلك، ولكن ليس معناه أن ال

يمتثل ذلك الاحتياط وتركه ثم صادف عمله خلاف الواقع كان مستحقاً للعقوبة، فإنه في كلا الصورتين إذا فات الواقع 

منه لم يكن ذلك باسناده إلى الشارع المقدس، فلو دلت الأمارة على الإباحة، وفرضنا أن الواقع واجب أو حرام لم 

ألقاه في المفسدة، فإن حال المكلف قبل الأمارة كحاله بعدها، حيث الأمارة  يكن الشارع قد فوّت عليه المصلحة أو



 مرخصة له كما هو حاله قبلها.

)وأما الصورة الثالثة( وهي ما لو كانت الأمارة دالة على إيجاب ما هو محرم واقعاً أو بالعكس، ففي ذلك أيضاً لا 

 محذور فيه، لما عرفت أن الشارع المقدس حيث

_______________________________ 

 

 .107: 1( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     300   

رأى المصلحة حاصلة في جعل الأمارة باعتبار أنها على الغالب تصيب الواقعيات، وقلما تخطيء وتخالف، فنظراً 

 لهذه الجهة أضحى موارد قليلة تكون الأمارة مخالفة للواقع في سبيل الحصول على المصلحة العامة.

لواقع على الأغلب تزاحم تلك المفسدة )وبعبارة أخرى( المصلحة التي تحصل عند جعل الأمارة من جهة مطابقتها ل

التي تنشأ عند مخالفة الأمارة للواقعيات، ولكن تلك المصلحة أهم من المفسدة المذكورة، فلا محالة تتقدم في نظر 

الشرع، وبهذا أصبحت الأمارة التي تقوم على ترك ما هو واجب الإتيان واقعاً أو بالعكس لا يلزم منها محذور 

 صلحة موجودة في أصل الجعل كما عرفت، هذا كله بناء على الانسداد.شرعي ما دامت الم

)وأما الثاني( وهو مع الانفتاح وهو ما لو تمكن المكلف من الوصول إلى الواقعيات بطريق العلم فهل يكون في جعل 

 الأمارة محذور أو لا؟

الواقع غير واجب، بل هو لازم الترك، أو ربما يقال: بأن الشارع المقدس كيف يعبّدنا بأمر ملزم الإتيان مع أنه في 

 كيف يعبّدنا بأمر ملزم الترك مع أنه في الواقع واجب، وما هذا إلا تحليل الحرام وتحريم الحلال.

)والجواب عنه( إنه ما هو المراد من العلم والانفتاح؟ فإن أريد فيه القطع بالواقعيات ولو كان مخالفا للواقع، فجعل 

ورة مما لا إشكال فيه بل هو من موارد الانسداد، لأن المراد بالانسداد ليس إلا انسداد باب الأمارة في هذه الص

الوصول إلى الواقع وهو حاصل هنا لأنه جهل مركب، وإن أريد منه العلم المطابق للواقع في كل مورد، ويراد من 

 ساء أهل بيت الرحمة.الانفتاح انفتاح باب الوصول إلى الواقع فهذا أيضاً لا يحصل أصلًا حتى لن



وفي هذه الصورة تارة يتحدث على القول بالسببية وأخرى على الطريقية،)أما على القول بالسببية( فلا إشكال في 

 التعبد بالأمارة إذ السببية تتصور على أنحاء ثلاث:

أنه ليس هناك واقع وهو الذي ذهب إليه الأشعري من أن الواقع دائر مدار ظنون المجتهد وقيام الأمارة، و الأول:

 سوى ذلك الظن فهذا واضح، إذ ليس هناك مخالفة للواقع كي يرد الإشكال، وإنما الواقع نفس ما قام الدليل عليه.

  301           

وهو الذي ذهب إليه المعتزلي من أن الواقع موجود في محله ولكن عند قيام الأمارة ينقلب إلى مؤداها، وهذا  الثاني:

 أيضاً لا محذور فيه من جعل الأمارة حينئذٍ فيه إذ لا واقع بعد قيامها ليشكل من جهة مخالفتها له.

حة يتدارك بها ما فات من الواقع على تقدير من أن الواقع على ما هو عليه، ولكن بقيام الأمارة تحدث مصل الثالث:

المخالفة، كما يعبر عنه بالمصلحة السلوكية، فأيضاً ليس في البين تفويت للمصلحة وإن كان هذا الوجه يرجع إلى 

 أصرا على ذلك ومهما كان فلا تفويت على التقادير الثلاثة. (1)الطريقية إلا أن الشيخ والمحقق النائيني)قدس سره(

على الطريقية( في فرض انفتاح العلم والوصول إلى الأحكام بطريق قطعي وجداني، فأيضاً لا إشكال من قيام  )وأما*

الأمارة على وجوب ما هو حرام واقعاً أو بالعكس، وذلك فإن هذه الطرق التي توصل إلى الواقع إنما هي طرق 

 ايا الخارجية، وهي غالباً تصيب الواقع وقلما تخطئه.عقلائية قد تبانى العقلاء على الأخذ بها في سائر الموارد والقض

والشارع المقدس في هذا المقام أمره دائر بين أمرين، إما أن يأمر المكلفين باتخاذ طرق تفيد العلم وتوصل إلى الحكم 

سلكها  الواقعي، أو يلزم بالاحتياط والتام بجميع شؤونه ليصل بذلك إلى الواقع، وإما أن يمضي هذه الطريقة التي

العقلاء في سائر افعالهم الخارجية تسهيلا على المكلفين، وبما أن الطريق الأول فيه عسر وجرح على المكلفين، بل 

هو أمر متعذر عليهم غير موافق لسهولة الشريعة المقدسة فلابد من أن يمضي الطريقة الثانية تسهيلا عليهم، ونظراً 

اقتضى تقديم جعل الأمارة في مورد الانفتاح على اتخاذ طرق مفيدة للعلم لهذه المصلحة الموجودة وهي التسهيل فقد 

أو أمر بالاحتياط، ولا ينافى في ذلك أن تكون الأمارة مخطئة في بعض الموارد لأن مصلحة التسهيل متقدمة على 

 تلك المفسدة.

 وطالما يبيح الشارع المقدس أموراً تسهيلاً على المكلفين وهي فيها اقتضاء



_______________________________ 

 

 .117: 3، أجود التقريرات 110: 1( فرائد الأصول 1)

 .1378 /14 /28* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     302   

المنع كالحكم بطهارة الحديد، فإن مقتضى الأخبار الدالة على أن في الحديد بأساً شديدا هو الحكم بنجاسته، ولكن 

مصلحة التسهيل واحتياج سائر الناس إليه دعى الى الحكم بالإباحة لأن في حكمه بالمنع عسراً وحرجاً شديدين، إذ 

 ليس في البين تفويت لمصلحة أو إلقاء في المفسدة.

على أن الالتزام بامتناع التعبد بالأمارة في فرض الانفتاح لا يترتب عليه أثر عملي، إذ هو مجرد فرض لا واقع له، 

حتى زمن حضور الإمام)عليه السلام(، فإن العلم بالواقع في جميع الأحكام، ولا سيما في الشبهات الموضوعية 

كن الرجوع إلى نفس الإمام)عليه السلام( في كل مسألة وفي ممتنع عادة حتى لأصحاب الإمام)عليه السلام( إذ لا يم

 كل شبهة وفي كل ساعة، وعليه فلا مانع من التعبد بالأمارة في ناحية الملاك.

 )وأما الجواب عن الإشكال في جهة التكليف( فالبحث يقع عنه في مقامين.

 جتماع المثلين.)المقام الأول( فيما إذا كانت الأمارة مطابقة للواقع فيتوهم لزوم ا

 )المقام الثاني( ما إذا كانت الأمارة مخالفة للواقع فيتوهم لزوم اجتماع الضدين.

)أما المقام الأول( فحاصله ما نقوله إنه عندما يكون الواقع موافقاً لما قامت الأمارة عليه بأنه ليس في البين اجتماع 

هو طريق إلى الواقع، وأنه ليس في قيام الأمارة على شيء المثلين، لأن جعل الأمارة والتعبد بمقتضى مؤداها إنما 

مصلحة أصلاً، إنما المصلحة واحدة دعت المولى لأن يجعل الواقع على طبقها، كما دعته لأن يجعل طريقا يوصل 

ن إليها فكل منهما قد جعل بداعي تلك المصلحة الواحدة، غاية الأمر قد انشأت تلك المصلحة بإنشائين وإبرازين، فكا

تعددا في الإنشاء، أما المبرز والحقيقة فواحدة، وإذا كان كذلك فليس هناك حكمان ليلزم اجتماع المثلين بل حكم واحد 

قد حصل عليه إنشاءان، نظيره ما لو قال المولى لعبده: أكرم زيدا، ثم قال له أكرم ابن بكر، ثم قال له: أكرم اخا 



 عناوين تشير إلى معنى واحد وهو نفس زيد. خالد، ثم قال له: أكرم هذا، فإن جميع ذلك

إذاً بناء على الطريقية ليس إلا حكم واحد فلا يلزم اجتماع المثلين، فإن الحكم الواحد أنشأ بعنوانه الواقعي تارة، 

وبعنوان جعل الطريق والأمارة أخرى، ثم لو فرضنا أن في قيام الأمارة على شيء مصلحة قبال مصلحة الواقع، 

 حتانفهناك مصل

  303           

وحكمان، ونسبة الواقع إلى مؤدى الأمارة العموم من وجه، فربما يكون واقع ولا أمارة، وربما يعكس الأمر، وربما 

 يجتمعان، وفي صورة الاجتماع نلتزم بتأكد الحكمين كإكرام العالم الهاشمي، وهكذا مورد الحرمة نلتزم فيها بالتأكد.

)وأما المقام الثاني( وهو ما إذا كانت الأمارة مخالفة للواقع فقد يتوهم فيها لزوم اجتماع الضدين فقد أجيب عنه *

 بأجوبة متعددة.

)الجواب الأول( ما ذكر الشيخ الأنصاري)قدس سره(في أوائل بحث البراءة من أنه يعتبر في التضاد ما يعتبر في 

ي الحقيقة إلى التناقض وقد اعتبر في حصول التناقض بين الشيئين وحدة التناقض، لأن استحالة التضاد تعود ف

الموضوع الخارجي بالإضافة إلى أمور أخر، فإذا توارد السلب والإيجاب على موضوع واحد حصل من ذلك 

التناقض مصطلح، أما لو تواردا على موضوعين مستقلين كالقيام والقعود ارتفع محذور التناقض، كما ان البياض 

 والسواد إنما يتأتى التضاد بينهما لو عرضا على موضوع واحد وأما مع التعدد فلا تضاد بينهما.

والحكم الظاهري إذا خالف الواقعي لا يحصل بينهما مضادة مصطلحة لاختلاف موضوعيهما، فإن موضوع الحكم 

فيه وهو متأخر برتبتين عن الواقعي للشيء بعنوانه الأولي والحكم الظاهري مجعول للشيء بعنوان أنه مشكوك 

الحكم الواقعي، إذ في المرحلة الأولى يوجد موضوع الحكم الواقعي فيوجد حكمه، وفي مرتبة ثانية يتعلق الشك به 

فإذا تم ذلك حصل الحكم الظاهري بعده فهو متأخر عن الواقعي بمرتبتين، وكل منهما موضوعه مستقل، فالأول هو 

 ي الشيء بعنوان أنه مشكوك فيه فلا مضادة بينهما لعدم وحدة الموضوع.الشيء بعنوانه الأولي، والثان

)والجواب عنه( أن الحكم الظاهري وإن لم يصل إلى الحكم الواقعي، إلا أن الحكم الواقعي يتوصل إلى الحكم 

 الظاهري، ببيان: أن الإهمال في الواقع



_______________________________ 

 

 .1378 /1ع /29* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     304   

مستحيل فلابد إما من التقييد أو الإطلاق، لأن المولى إذا لاحظ شيئا كالخمر وأراد أن يحكم عليه بالنجاسة، فلابد وأن 

يلحظ المولى تلك الحالات الطارئة على ذلك الموضوع وانقساماته إلى أمور عديدة التي منها أنه معلوم الخمرية 

نجاسة على الموضوع سواء تعلق العلم به أو الشك وهذا هو معنى ومشكوكها، وحينئذٍ فإما أن يجعل الحكم وهو ال

الإطلاق، أو يجعل على خصوص المعلوم الخمرية دون المشكوك وهذا هو معنى التقييد، أما الإهمال بأن يقول 

المولى جعلت النجاسة على الخمر بلا نظر إلى صورة العلم أو الشك وبلا لحاظ التقييد والإطلاق فغير صحيح، 

 اء كان الإطلاق والتقييد لحاظيا كما هو الصحيح أو كان نتيجة كل منهما.سو

وبناء عليه فان كان المولى قد جعل الحكم على الواقع الأعم مما لو تعلق به علم أو جهل، كان لازمه اجتماع 

ت فقد عاد الحكمين الظاهري والواقعي، لأن في مورد الجهل يتحقق الحكم الظاهري، والمفروض أن الواقعي ثاب

المحذور وهو اجتماع الضدين، وإن فرضنا اختصاص الحكم الواقعي بمورد تعلق العلم، كان محذور اجتماع 

الحكمين مرتفعا، لأنه في مورد الجهل ليس الموجود فيه إلا الحكم الظاهري دون الواقعي، إلا أن هناك محذورا آخر 

 غير تام.وهو التصويب، وكيف كان فما جاء به الشيخ)قدس سره( 

من أن المجعول في باب الأمارات  (1))الجواب الثاني( ما ذكره صاحب الكفاية)قدس سره( في حاشيته على الرسائل

الحجية التي هي عبارة عن المنجزية مع المطابقة والمعذرية مع المخالفة، بنحو لا تكون مستتبعة لحكم شرعي ولا 

المثلين كما أنه في مورد الخطأ لا يلزم اجتماع الضدين، إذ ليس في  منتزعة منه، ففي مورد الاصابة لا يلزم اجتماع

البين اجتماع حكمين ليرد المحذور، وإنما هناك حكم واقعي، وهناك حكم وضعي وهو الحجية، ففي مورد الاصابة 

 يتنجز الواقع وعند الخطأ يكون المكلف معذوراً.



التي تستتبع حكماً شرعياً أو منتزعة منه، فيكون في البين وأما بناء على أن المجعول في باب الأمارات الحجية 

 حكمان عند الموافقة والمخالفة إلا أن هذين الحكمين لا محذور فيهما من حيث الاجتماع، إذ الحكم الواقعي إما

_______________________________ 

 

 .70( درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: 1)

  305           

إنشائي أو شأني أو فعلي من بعض الجهات، والحكم الظاهري فعلي أو فعلي من جميع الجهات ومهما كان فلا 

 مضادة بينهما.

)والجواب عنه( أن ما جاء به)قدس سره( محل نقاش، إذ ما هو المراد من أن الحكم الواقعي شأني فإن أراد بالشأني *

و المولى لأن يأمر به على سبيل الإيجاب أو فيه مفسدة تدعوه لأن ما كان الواقع مشتملا على مصلحة إلزامية تدع

ينهى عنه من دون أن يكون في البين حكم وجوبي أو تحريمي، وإنما الواقع فيه شأنية واقتضاء للحكم، بخلاف الحكم 

لتصويب الظاهري فإنه فعلي من حيث الوجوب والتحريم وأن الأمارة قائمة على خلافه، ففيه محذور التسبيب وا

على مذهب الأشعري لأن معناه أن الواقع خال عن كل حكم وأن صفحة الوجود ليس فيها شيء من الأحكام، وأنه 

ليس للجاهل حكم واقعي سوى مؤدى الأمارة، والأحكام تدور مدار قيام الأمارات على الشيء فهذا باطل، مضافا إلى 

 واقعا، فلو توقف ثبوته واقعاً على قيام الأمارة عليه لزم الدور. استلزامه الدور لأن قيام الأمارة على حكم فرع ثبوته

وان أراد بالشأني أن الحكم ثابت للواقع بحسب طبعه وبمقتضى عنوانه الأولي حسبما فيه من المصلحة أوالمفسدة، 

ه من ولا يمنع من أن يكون ذلك الواقع محكوماً بحكم آخر بمقتضى طرو عناوين عليه تقتضي ذلك وتوجب تبدل

الحكم الأولي إلى الثانوي، فالواقع ربما يكون حلالاً بحسب طبعه الأولي ولا ينافي حرمته بالعنوان الثانوي، فالواقع 

لا ينافي ذلك قيام الأمارة على حرمته فيكون الواقع الأولي بعنوان كونه  -وإن حكم عليه بالوجوب  -بعنوانه الأولي 

 مشكوكاً حراماً.

ن الشأنية بهذا المعنى تستلزم التصويب المعتزلي نظراً لتبدل الواقع وانقلابه عند قيام الأمارة وهو ففيه ما لا يخفى لأ



 غير صحيح.

وان أراد بالشأني هو أن الحكم على الواقع مهملاً كما ربما يظهر من كلامه)قدس سره( غير مقيد بشيء ليلزم 

 على الواقع بلا لحاظ أحدهما وكان الظاهر مقيداً التصويب، أو مطلق ليلزم محذور الاجتماع بل كان مجعولاً 

 بصورة الشك.

_______________________________ 

 

 .1378 /1ع /30* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     306   

ففيه أن الاهمال غير معقول كما قلنا، فلابد من لحاظ أحد الأمرين، فإن كان مطلقا لزم محذور الاجتماع، وإن كان 

 مقيداً لزم التصويب.

 إذا فالشأنية بجميع معانيها لا نتعقل لها معنى صحيحاً أصلاً.

الإنشاء بما هو كذلك لا مضادة  وأما ما ذكره صاحب الكفاية)قدس سره( من أن الحكم الواقعي إنشائي، فمعلوم أن

بينه وبين الأمارة أصلاً، لأنه عبارة عن إبراز ما في النفس وإلقائه على ذمة الغير، ولكن نقول إن ذلك الإنشاء إن 

كان مجرداً عن داعي البعث والزجر بأن كان بداعي السخرية أو الاستهزاء أو القانون، فهو في الحقيقة مصداق 

 وليس بمصداق للحكم الواقعي حقيقة، فهو خارج عن الموضوع.للقانون والسخرية، 

مضافا إلى أن الحكم الواقعي إذا كان لا بداعي البعث والتحريك فلماذا يجب الفحص عنه في الشبهات الحكمية 

 ومستحب في الشبهات الموضوعية.

ا غير صحيح مع أن الفحص وكيف يحسن الاحتياط مع أن الواقع ليس بداعي البعث بل بداعي السخرية، إذاً فهذ

 واجب.

 مضافاً إلى لزوم التصويب والتسبيب، إذاً المفروض أنه لا واقع في البين، إذاً فعلى أي شيء تقوم الأمارة.

وان كان ذلك الإنشاء بداعي البعث والتحريك فهذا في الحقيقة أمر فعلي من ناحية المولى، لا يحتاج من جهته إلى 



قيقه خارجاً إلى تحقق موضوعهِ، فمتى ما حصل الموضوع خارجاً فقد وجب تحقيقه وإلا شيء آخر، وإنما يتوقف تح

 فلا، فهو من هذه الناحية فعلي وليس بإنشائي.

وأما الجواب عما جاء به صاحب الكفاية)قدس سره( في رفع غائلة محذور اجتماع الضدين أو المثلين بين الحكم *

من جميع الجهات، والظاهري فعلي من جميع الجهات ولا تنافي بينهما ما  الواقعي والظاهري، بأن الواقع فعلي لا

 دامت الرتبة مختلفة.

_______________________________ 

 

 .1378 /2ع /4* ليلة السبت 

  307           

)فنقول( إن معنى فعلية الحكم المجعول على نحو الإنشاء ليس إلا تحقق الموضوع المعلق عليه الحكم بجميع ما 

اعتبر في ذلك الموضوع من قيود وشرائط، فقبل تحقق الموضوع خارجاً ليس هناك إلا إنشاء حكم على موضوع، 

المقدس وجوب الحج على كل مستطيع بنحو وفعليته تكون عند تحقق ذلك الموضوع خارجاً، مثلا إنشاء الشارع 

القضايا الحقيقية، فمتى ما تحققت استطاعة خارجاً بجميع ما اعتبر فيها صار وجوب الحج فعلياً، وأما قبل ذلك فليس 

 هناك حكم أصلاً إنما هو إنشاء حكم ولا أثر له.

الواقع، فإما أن يكون مطلقاً سواء علم  إذا عرفت هذا فالأحكام الواقعية بعد أن علقها المولى على موضوعاتها وهي

المكلف به أو جهله وقامت الأمارة عليه، أو مقيداً بصورة العلم به وعدم قيام الأمارة عليه، ففي الصورة الأولى عند 

 قيام الأمارة عليه يلزم اجتماع الحكمين الفعليين وهو مشكل.

يجتمع الحكمان لعدم وجود الحكم الواقعي، ولكن يلزم  وفي الثانية عندما يجهل بالواقع وتقوم الأمارة عليه لا

 التصويب الباطل الذي لم تقل به الشيعة الإمامية.

مضافاً إلى أن لازم ذلك أن تكون الأحكام الواقعية في مورد الجهل بها مقطوعة العدم، لأن المفروض تقيد 

 موضوعها بمورد العلم فعند التردد يجزم بالعدم ولا معنى للشك بها.



إذاً فمقالة صاحب الكفاية تتم على فرض التقييد ولا تتم على فرض الإطلاق وإن كان على فرض التقيد يلزم محذور 

 التصويب.

أن المجعول في باب الأمارات والأصول المحرزة  (1))الجواب الثالث( ما ذهب إليه المحقق النائيني)قدس سره(

لتعبدي والكاشفية بالغاء احتمال الخلاف، بمعنى أنه في مورد الجهل للواقع الطريقية والوسطية في الإثبات والعلم ا

بالواقع وعدم العلم الوجداني به يجعل الشارع المقدس في حق المكلفين مؤدى الأمارة والأصل المحرز واقعاً 

 اعتبارياً، ويجعلهم عالمين بذلك الواقع المجهول بحسب

_______________________________ 

 

 .128: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     308   

الحقيقة، فلا يكون هناك حكم تكليفي ليلزم منه اجتماع الضدين بل الأمارة كالقطع الوجداني، فكما أن المكلف إذا علم 

وجدانا بالواقع تنجز عليه مع المطابقة وأصبح معذوراً عند المخالفة، كذلك عند قيام الأمارة على الواقع يكون عالماً 

 علماً حقيقياً، فكلما تكون هناك من آثار ثابتة للواقع عند تعلق العلم به من به ومحرزاً له إحرازاً تعبدياً شرعاً لا

المنجزية عند المصادفة والمعذرية عند الخطأ تكون ثابتة للواقع المحرز بالأمارة أو الأصل، وحيث لا يتوهم اجتماع 

المحذورين، لعدم كون المجعول فيها  الضدين عند مخالفة القطع للواقع أو المثلية عند الموافقة فكذلك هنا ليلزم أحد

حكماً شرعياً ليلزم اجتماع حكمين، وإنما هناك علم تعبدي يحصل عند قيام الأمارة على شيء، ولهذا آثار كما عرفت 

 من منجزية ومعذرية عند الإصابة والخطأ، فلا حكم عند قيام الأمارة على شيء.

ائيني)قدس سره( هو الصحيح من الأجوبة في مقام الجمع بين والظاهر أن ما جاء به شيخنا الأستاذ المحقق الن

الأحكام الظاهرية والواقعية، فإن المجعول في باب الأمارات والأصول المحرزة الطريقية والعلم التعبدي، وأن من 

 لية.آثار ذلك المنجزية عند الاصابة والمعذرية عند الخطأ، فلا اجتماع بين حكمين ليلزم محذور التضاد أو المث

والفرق بين ما ذكره الكفاية والمحقق النائيني)قدس سره( أن صاحب الكفاية يرى أن المجعول في باب الأمارة 



والأصول المحرزة نفس المعذرية والمنجزية، بينما يرى النائيني المجعول فيها العلم التعبدي ويترتب عليه المعذرية 

ابلة للتخصيص لأنها من الأحكام العقلية، فلابد أن يكون التصرف والمنجزية، حيث قلنا إن قاعدة قبح العقاب غير ق

 فيها بجعل الموضوع وهو البيان فيجعل طريقا ويعتبره بيانا وعلما ولا محالة ترتفع القاعدة لوجود الموضوع.

اليد، واليد  نعم هناك فرق بينهما من ناحية تقدم الأمارة على الأصول المحرزة كما يقدم الإقرار على البينة وهي على

 على أخبار العدل الواحد، وهذا لا يوجب فرقاً في أصل المجعول فيهما.

 )الأصول غير المحرزة(*

 أن الأصول غير (1)وقد أفاد المحقق النائيني)قدس سره(

_______________________________ 

 

 .1378 /2ع /5* ليلة الأحد 

 .135: 3( أجود التقريرات 1)

  309           

المحرزة كأصالة الإباحة والاحتياط ليست ناظرة للواقع، وإنما هي وظائف عملية مقررة عند الشك في الواقع ولابد 

من الإجابة عنها إلى بيان مسبق، ذلك أن الأحكام الواقعية ما لم تصل إلى المكلف لا تكون محركة له وباعثة نحو 

 فيها فهنا مرحلتان:العمل أو زاجرة عنه، وإذا لم يصل إليه وشك المكلف 

)الأولى( قد يكون ملاك الواقع والغرض الذي من أجله دعى المولى لأن يجعل الحكم على طبقه بالغاً من الأهمية 

مقداراً لا يرضى المولى بفواته حتى في مورد عدم وصول التكليف إليه، ولابد وأن يجعل طريقا يمكنه التحفظ عليه 

ياط كالأعراض والنفوس والدماء، فان حفظ نفس المؤمن قد بلغ من الأهمية في من المخالفة، وليس ذلك إلا الاحت

نظر الشارع المقدس مبلغا لا يرضى بفواته حتى في مورد الشك في إيمانه، ومن أجل ذلك ورعاية لهذه الجهة 

ان ليلزم أوجب الاحتياط على المكلفين في ظرف الشك، فإن صادف الاحتياط الواقع لم يكن هناك حكمان متغاير

المحذور، بل ليس في البين إلا مصلحة واحدة دعت المولى )تارة( ليوجب الحكم على طبقها واقعاً، )وأخرى( بأن 



يوجبه بطريق الاحتياط فالإنشاء وإن تعدد إلا أن المنشأ في كليهما واحد، وإذا لم يصادف الاحتياط الواقع بأن خالفه 

يلّ ذلك ليس إلا، فلا وجوب للاحتياط ليلزم التضاد بينه وبين الترخيص لم يكن هناك حكم واقعي بل صورة حكم وتخ

 الواقعي.

)المرحلة الثانية( وقد لا يكون الواقع بالغاً مرتبة من الأهمية يدعو المولى لأن يوجب الاحتياط في مورد الشك، بل 

وجوب أو الحرمة، ففي مورد يرخص المولى في هذه المرحلة ويجعل الإباحة في مرحلة الامتثال عند الشك في ال

المصادفة وإن كان حكمان واقعي وترخيصي إلا أنه محذور بينهما باعتبار اختلاف الرتبة بينهما، ومع المخالفة لا 

 يلزم التضاد لعدم كونهما في مرتبة واحدة.

بما يحكم به في مثل بل لنا أن ندعي أن المولى لا يحتاج إلى أن يرخص في المقام، فله أن يوكل الأمر إلى العقل حس

 هذه الموارد، وبما أن التكليف غير واصل للمكلف فلا مانع من الفعل أو الترك، ولا عقاب على تقدير المخالفة.

ولقد أكّد)قدس سره( هذا المعنى وأفاد بأن الشك له لحاظان في نظر المولى )فتارة( يلحظ بما أنه صفة قائمة في 

 علم والشجاعة وما شاكلهما، )وأخرى( يلحظ بما أنه جهة تحير وتردد للمكلفالنفس كسائر الصفات النفسانية كال

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     310   

بالإضافة إلى الواقع، وبالنسبة إلى اللحاظ الأول الحكم الواقعي فيه إطلاق يشمل حتى مورد الشك، ولكن بالإضافة 

إلى الثاني الإطلاق لا يشمل هذه الصورة، والأصول إنما جعلت باللحاظ الثاني لا الأول، أو فقل المأخوذ في 

 في البين مناقضة أو مضادة. موضوع الأحكام الظاهرية هو الإعتبار الثاني، فلا يكون

 )والجواب عنه( أن ما ذكره في الأصول غير المحرزة لا ينهض في دفع الإشكال.

أما في إيجاب الاحتياط وأن وجوبه طريقي فلأن المعنى صحيح، وهو أن الغرض من الاحتياط التحفظ على الواقع 

المصلحة التي دعت إلى إيجابه لا يشترط  في ظرف الجهل إلا أن تخصيصه بصورة مصادفة الواقع غير تام، لأن

أن تكون شخصية وفي كل مورد لتوجد عند المصادفة وتنتفي عند الخطأ، بل المصلحة نوعية نظراً إلى أن الغالب 

في الواقع لما كان يحصل في سائر الموارد كان على الشارع أن يوجب الاحتياط بنحو العموم تحفظا على الواقع 

وإن انتفى الواقع في بعض المقامات وتخلف عنها فإن المصلحة النوعية تراعي الغالب دوماً ولا  ورعاية لعدم فواته،



يضرها التخلف في بعض الموارد كالعدة، ولذا كان لسان أدلة الاحتياط مطلقة غير مقيدة بموافقة الواقع مثل من حام 

كان في البين حكم واقعي وإن عبرّ عنه ، وعليه فإن صادف الاحتياط الواقع (1)حول الحمى أوشك ان يقع فيه(

بإنشائين إذ المصلحة واحدة، وإن خالف ولم يكن في البين واقع فالاحتياط ههنا واجب نظراً للمصلحة النوعية كما 

 عرفت، ففي هذه الموارد أيضاً حكم من جهة الاحتياط وليس تخيّل حكم أو تصوره.

ادفة الواقع كان غير معقول، إذ لا يمكن للمكلف أن يحرز مضافاً إلى أن وجوب الاحتياط لو قيد بصورة مص

مصادفة الواقع ليعلم بأن الاحتياط حينئذ واجب والا كان الاحتياط منتفياً بانتفاء موضوعه، وهو عدم وصول الواقع 

 إلى المكلف فيكون إيجاب الاحتياط لغواً محضاً، إذ مع عدم إحراز مصادفته للواقع لا يحرز وجوب الاحتياط

لاحتمال كونه غير مطابق للواقع فتجري البراءة عنه، ومع إحراز الواقع ينتفي الاحتياط بانتفاء موضوعه وهو عدم 

 إحراز الواقع.

_______________________________ 

 

 .3329حديث  243ص  3( سنن أبي داود ج1)

  311           

وأما ما ذكره النائيني)قدس سره( أخيرا من إمكان أن لا يكون للحكم الواقعي إطلاق بالنسبة إلى حال تحير المكلف، *

فحاصل ما ندعيه أن المولى إما أن يكون مطلقا أو مقيدا سواء كان الإطلاق لحاظيا أو نتيجة الإطلاق، لأن الاهمال 

م بمورد العلم من جهة التصويب كان مطلقا، ولازمه أن اجتماع غير ممكن في الواقع وإذا استحال تقيد ذلك الحك

 الحكم الظاهري الترخيصي مع الواقعي الإيجابي ولازم اجتماعهما ترتب أحد المحذورين المتقدمين.

وأما ما أفاده)قدس سره( من أن اختلاف الرتبة مصحح لاجتماع الحكمين، لأن الحكم الترخيصي الذي استفيد من 

وعه الشك في الواقع وهو متأخر عن الواقع بمرتبتين، واختلاف ذلك مصحح للاجتماع، فهذا باطل، البراءة موض

لأن الذي يرفع غائلة محذور الاجتماع ليس الاختلاف في الرتبة بل الاختلاف في الزمان والمفروض أن الزمان 

 ماع الحكمين.واحد فهذا غير كافٍ، إذاً فما ذكر من الوجوه لا توجب رفع غائلة محذور اجت



والتحقيق أن يقال إن الأحكام الشرعية لا مضادة بينها في أنفسها، فإن الأحكام الواقعية إنما هي سنخ من الإعتبارات 

القائمة في النفس، إذ المولى قد يعتبر شيئا في نفسه وفعلا من الأفعال فيرى العبد قريباً من ذلك الفعل، فيلقي ما 

 بد، ويحمّله مسؤولية ذلك الشيء فيبعثه نحوه ويسمى بالوجوب.اعتبره في نفسه على ذمة الع

وقد يعتبر الترك فيلقي ما اعتبره في نفسه على ذمة العبد ويزجره عنه ويسمى بالتحريم، وواضح عدم التنافي بين 

العقلاء يعتبرون الأمور الإعتبارية، وكذا بين إبرازها بالالفاظ، وهذا الإعتبار القائم بالنفس أمر عقلائي وعرفي، فان 

الدين على ذمة المديون، والعرف يعتبر الشيء على زيد وأنه هو المسؤول عنه فيعبر عن ذلك بأنه على رقبتك، 

 فجهة الإعتبار لا تنافي بينها أصلاً.

 إنما التنافي يكون في موردين:

ن الإعتبار المذكور لابد وأن ينشأ في المبدء وهو الجهة التي يعبر عنها بعلة الحكم من المصلحة والمفسدة، لأ الأول:

 عن سبب ومقتضٍ يدعو المولى إلى ذلك الإعتبار بناء على تبعية الأحكام للمصالح والمفاسد، بل حتى لو قلنا

_______________________________ 

 

 .1378 /2ع /6* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     312   

 بمقالة الأشعري فلابد وأن نقول بوجود غرض عقلائي يبعث المولى لذلك الإعتبار وإلا لكان عبثا.

في المنتهى، وهي جهة الامتثال حيث يستحيل على المكلف أن يمتثل الحكمين المتضادين الواصلين إليه، فإنه  الثاني:

حيل، أو فقل كيف يدعو المولى نحو شيء يلزم التضاد في حكم العقل بلزوم امتثال الوجوب والتحريم وهو مست

ويحرك العبد نحو فعل إذا كان واجباً ويزجره عن ذلك الفعل إذا كان حراما، والعبد لا يستطيع في مقام العمل أن 

 يحقق كلا الطلبين.

ق واحد، وأماٍ من جهة المبدء فالتنافي أيضاً واقع حيث يلزم من اجتماع الحكمين اجتماع المصلحة والمفسدة في متعل

وهو محال، لأنه من اجتماع الضدين وكذا يستحيل اجتماع الترخيص مع الوجوب أو الحرمة فإنه يعود إلى وجود 



 المصلحة وعدم وجودها في شيء واحد.

)وبعبارة أخرى( إذا كان الشيء واجدا لمصلحة إلزامية دعت المولى ان يأمر به. وان كان واجداً لمفسدة إلزامية 

 نه وهما لا يجتمعان في شيء واحد.دعته ان ينهي ع

كما أن الإيجاب والترخيص لا يجتمعان في شيء واحد لأن الترخيص معناه كون المصلحة ليست بملزمة في 

 التكليف، ومعنى الوجوب أن المصلحة ملزمة وهذا خلف.

 دء ولا في جهة المنتهى.إذا عرفت ما تقدم اتضح لك أنه لا تضاد بين الأحكام الظاهرية والواقعية لا في جهة المب*

)أما جهة المبدء( فلأن المصلحة التي دعت المولى لجعل الأحكام الواقعية على موضوعاتها إنما هي نفس الفعل 

والمجعول، بينما الأحكام الظاهرية كانت المصلحة في نفس جعل الحكم لا متعلقه، فلا يلزم من اختلافها اجتماع 

 حكم الواقعي ناشيء من مصلحة أو مفسدة فيمصلحة ومفسدة، لما عرفت من أن ال

_______________________________ 

 

 .1378 /2ع /7* ليلة الثلاثاء 

  313           

المتعلق، وأما الظاهري فهو تابع لمصلحة في نفسه، وفي ظرف الشك في الواقع قد لا تكون هناك مصلحة في الواقع 

 أصلاً.

)ففي موارد الاحتياط( الذي جعله المولى في موارد الشبهات الحكمية قبل الفحص إنما وجب لمصحلة في نفسه، 

وهو رعايةً وتحفظاً على مصلحة الواقع في مورد الشك على تقدير وجوده نظراً لأهميته، فكانت المصلحة من 

المولى إلى إيجاب الواقع ناشئة عن المتعلق الاحتياط نفس الجعل والتحفظ على الواقع بينما المصلحة التي دعت 

نفسه. وقد يكون الواقع خالياً عن كل مصلحة في متعلقه ولكن الاحتياط واجب فعلا لوجود مصلحة في الجعل فأين 

 التنافي بينهما.

رض )وكذا موارد الإباحة والترخيص( كما في الشبهات الحكمية بعد الفحص أو الشبهات الموضوعية مطلقا، فإن الغ



الذي دعى المولى إلى جعل الترخيص والإباحة في موارد الشك في الواقع، ليس إلا التسهيل على المكلفين من جهة 

عدم وقوعهم في العسر والحرج حين شكهم في الواقع وهذه مصلحة لا ترجع إلى نفس الواقع والمتعلق بخلاف 

 نفس الفعل الخارجي.الأحكام الواقعية، فإن الغرض من جعلها إنما هي المصلحة في 

 فالإباحة ترخيصاً من جهة وجود المصلحة في نفس الجعل لا تنافي وجود المفسدة في الواقع الغير الواصل للمكلف.

 قائلا إلى أنه لا تنافي من جهة المصالح والمفاسد. (1)وإلى هذا ذهب صاحب الكفاية)قدس سره(

 في ناحية المبدء. والنتيجة أنه لا تنافي بين الحكم الظاهري والواقعي

)وأما جهة المنتهى( فلأن المحذور الذي كان من جهة عدم مقدورية المكلف على العمل لا يتأتى هنا، لأن الحكم 

الظاهري والواقعي لا يجتمعان في موردٍ، إذ الحكم الظاهري موضوعه الشك في الحكم الواقعي فهو ثابت في ظرف 

 لم يكن الواقع منجزاً وواصلاً للمكلف.

 وإذا وصل الحكم الواقعي للمكلف وعلم به كان ذلك باعثا أو زاجراً له نحو

_______________________________ 

 

 .277( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     314   

العمل بحكم العقل ويستحق المكلف العقاب على مخالفته، وفي هذا الحال لم يكن حكم ظاهري لارتفاع موضوعه 

 بوصوله الواقع.

إذاً لم يكن هناك مورد يجتمع فيه كلا الحكمين ليلزم المحذور من ناحية العمل بل أي مورد فرض لأحدهما يرتفع 

حكام الظاهرية والواقعية سواء كانت الأحكام الظاهرية من سنخ الأمارات الآخر لا محالة، فعلى هذا لا منافاة بين الأ

التي كان المجعول فيها الحجية والمعذرية أو الوسطية والطريقية، أو سواء كانت من الأصول الغير المحرزة التي 

ه فلا منافاة بينهما كان إيجاب الاحتياط فيها أو الإباحة الترخيصية من باب المصلحة في الجعل دون المجعول، وعلي

 أصلاً.



 وقوع التعبد بالظن *

ويقع البحث عن الأدلة التي دلت على حجية بعض الظنون وعدمها وقبل الخوض في النزاع لابد من تأسيس الأصل 

 أولاً.

فنقول: إن مقتضى الأصل العملي في مقام الشك في الحجية هو أصالة عدم الحجية ولا تثبت الحجية إلا بالعلم، أو 

 قل إن الشك في حجية شيء إنشاء مساوق للقطع بعدم الحجية فعلا باعتبار أن أثر الحجية أمران:ف

 الاستناد في مقام العمل والامتثال على طبق تلك الحجة التي قامت لدى المكلف. أحدهما:

لتكاليف الواقعية، أو في إذ المكلف لو لم تقم الحجة عنده لكان الواجب هو الاحتياط في موارد العلم الإجمالي الكبير با

موارد العلم الإجمالي الصغير كما لو علم بأن الواجب عليه إما القصر أو الإتمام لمن سافر أربعة فراسخ ولم يرد 

الرجوع ليومه، بل قد يكون التنجيز ثابتا بمجرد الاحتمال كما في الشبهات الحكمية قبل الفحص، فإن الواجب على 

د تنجز الواقع وقبل قيام الأمارة على التكليف هو الاحتياط أولاً لأنه موجب للبراءة يقينا، المكلف في هذه الموارد بع

 فإذا قامت الأمارة على التكليف لا يجب عليه الاحتياط حينئذٍ، لأنه جاء بما هو حجة شرعاً وتنجز عليه التكليف.

_______________________________ 

 

 .1378 /2ع /11* ليلة السبت 

  315           

نعم لو قامت الأمارة على أحد طرفي العلم الإجمالي سقط وجوب الاحتياط عنه وكان معذوراً على تقدير مخالفة 

الواقع، كما إذا دلت الأمارة على وجوب صلاة الجمعة يومها وكان الواجب الظهر، كان المكلف حينئذ معذوراً غير 

 مستحق للعقاب.

: إسناد المؤدى والمدلول إلى الشارع المقدس، وهذا يتم إذا فرض كون الشيء حجة إذ معنى الحجية كما ثانيهما:

عرفت أن الشارع المقدس يجعل من قامت الأمارة عنده عالماً بالواقع تعبداً ويخرجه عن حيز ما لا يعلم وقول بغير 

 الى ويقول إنه صادر منه تعالى، فهو قول مع العلم.علم، فإذا كان عالماً تعبداً فيتمكن أن يسند ذلك إلى الله تع



وهذه الحجية التي لها أثران لا تترتب على مجرد واقعها، بل لابد من وصولها إلى المكلف وإحرازها عنده ولو بحكم 

 الشارع، إذ في مورد لم تصل الحجة إلى المكلف لا مجال له من العمل على طبق أحد فردي المعلوم بالإجمال، وإنما

 الواجب هو الاحتياط في هذه الموارد حتى عند الاحتمال لأنه منجز حيث يكون قبل الفحص.

كما أنه ليس له إسناد ذلك إلى الله تعالى لأنه قول بغير علم وتشريع في مقام الحكم، بل لابد من الاحتياط في تلك 

 ي.الموارد حتى تحصيل العلم الوجداني بالانحلال أو بالظفر بالمقدار الكاف

في مقام تأسيس الأصل وأفاد بأن الشك في الحجية مساوق للقطع  (1)والى هذا أشار الشيخ الأنصاري)قدس سره(

بالعدم، لأنه يلزم التشريع في مقام الإسناد فيما لم تحرز الحجية في مورد ينتفي كلا الأثرين ولا يترتبان عليها وإن 

 تعلق الشك بها.

حيث اعتبر أن أثر الحجية هو التنجيز والتعذير، وليس أثرها إسناد المؤدى  (2)وناقشه صاحب الكفاية)قدس سره(

إلى المولى ولا الاستناد إليها في مقام العمل، بل بين الأثرين المذكورين وهما الإسناد والاستناد وبين الحجية من 

 النسبة عموم من وجه، فربما يجتمعان في مورد وربما يفترق الإسناد عن الحجية

_______________________________ 

 

 .126: 1( فرائد الأصول 1)

 .280( كفاية الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     316   

فيصح الإسناد إليه تعالى من دون أن يكون في البين حجة شرعية، كما ربما يعكس الأمر فتكون حجة في البين ولا 

يصح الإسناد كالظن على الحكومة، حيث العقل يرى أن الشارع المقدس لم يعين طريقا للمكلفين يتوصلوا به في مقام 

فكان الظن على هذا الأساس حجة ولكن لا يصح أن يسند الامتثال فيحكم بلزوم الظن واتباعه في موارد العمل، 

 المكلف العمل إلى الله تعالى، لأن العقل هو الذي حكم بالحجية لا الشرع.

 فالأثر المترتب على الحجية إنما هو التنجيز عند المصادفة والتعذير عند الخطأ.



نما هما سابقان عليها ومن آثار الاحتياط في موارد )والجواب عنه( أولاً: إن التنجيز والتعذير ليسا من آثار الحجية وإ

العلم الإجمالي الكبير أو الصغير، ولا يسقط إلا بالعلم الوجداني أو بالظفر بالمقدار الكافي فهما سابقان على الحجة 

 نفسها، بل أثر الحجية نفس الإسناد والاستناد كما عرفت.

ي التساوي، لأن الشيء بعد أن صار حجة وكان المجعول فيها نفس إن النسبة بين الإسناد والحجية إنما ه وثانياً:

العلم التعبدي فيكون المكلف عالماً تعبدياً بالواقع، ومع هذا الحال كيف لا يستطيع من إسناد المؤدى إليه تبارك 

 وتعالى.

عدم الحجة ليس إلا وأما ما قيل: بأن الشيء يصح الإسناد فيه وليس بحجة فهو باطل أيضاً، لأن الإسناد في فرض 

 تشريع محرّم وقول بلا علم وهو غير صحيح.

وأما ما قيل به من أن الشيء ربما يكون حجة ولا يصح الإسناد فيه بالظن على الحكومة فهو غير صحيح، لأن 

العقل في هذه الموارد ليس شأنه التشريع بل الإدراك لا غير، وهو يدرك بأن العمل بالاحتياط في مورد المظنون 

أمر حسن وإن تركه يستوجب العقاب فيلزم المكلف باتباعه دون موارد الاحتمال والمشكوك فيه، وهذا ليس من قبيل 

 الحجية وقول تعبداً بل هو من التبعيض في الاحتياط.

فالمتحصل من هذا كله أنه في موارد الشك في الحجية لابد من القطع بعدم الحجية لأنه مترتب على الوصول، ومع 

 إحرازه لا يمكن الحكم بوجوده.عدم 

  317           

 أدلة المنع عن العمل بالظن *

للقاعدة الأولية عند الشك في الحجية وأفاد أن مقتضاها هو القطع  (1)وبعد أن تعرض شيخنا الأنصاري)قدس سره(

 بعدم الحجية عند الشك فيها.

)ولا تقف ما ليس  استدل لإثبات حرمة العمل بالظن بالعمومات والآيات الناهية عن العمل بغير علم مثل قوله تعالى:

 .(3))إن الظن لا يغني من الحق شيئاً( . وقوله تعالى:(2)لك به علم(

صول إلى الواقع وادعى أن المستفاد من هاتين الآيتين الشريفتين هو النهي عن اتباع كل ظن يتخذ طريقا في الو



لنقصان كاشفيته عنه وعدم إرائته له، نعم هناك بعض الظنون الخاصة التي قام الدليل على اعتبارها قد خرجت عن 

العموم المذكور بالتخصيص، فكل مورد شككنا في حجيته أو في قيام الدليل على حجيته بعد أن كان يفيد الظن 

 اعه.وجداناً كان الحكم هو العموم المانع من اتب

إلى المنع من التمسك بالعموم في الموارد التي يشك في حجية شيء، وجعل  (4)وقد ذهب المحقق النائيني)قدس سره(

التمسك به من قبيل التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية، ببيان: أن الأدلة المانعة إنما نهت عن اتباع ما ليس بعلم 

على اعتباره بالخصوص وأنه حجة شرعا فهو في نظر الشارع علماً والنهي عن الأخذ بكل ظن، وما قام الدليل 

تعبدا، وقد خرج عن تلك الأدلة المانعة خروجاً بالحكومة، لأنه رفع للحكم بلسان رفع الموضوع، فما شك في حجيته 

ذا الاحتمال لا يرجع فيه إلى العموم لاحتمال أن يكون علما في الواقع قد جعل الشارع المقدس له هذه الصفة، ومع ه

 كيف يمكن أن يقال إنه ليس بعلم وإنه ظن يحرم اتباعه.

_______________________________ 

 

 .1378 /2ع /12* ليلة الأحد 

 .125: 1( فرائد الأصول 1)

 .36: 17( الاسراء2)

 .36: 10( يونس3)

 .148: 3( أجود التقريرات 4)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     318   

 )والجواب عنه( يقع في مقامين:

المقام الأول: في أن مدلول هذه الآيات الناهية هل هو النهي المولوي عن العمل بالظن، أو الأمر الارشادي إلى ما 

يحكم به العقل من عدم صحة الاعتماد على الظن، وأن العبد في مقام العمل لابد له من تحصيل المؤمن من العقاب، 

 ون الظن، حيث يحتمل الظن مخالفته للواقع.وهو منحصر بالعلم د



الظاهر الثاني وأن الشارع المقدس في صدد بيان عدم مؤمنية الظن من العقاب في مقام الامتثال إرشاداً إلى ما يحكم 

العقل به من أن كل أحد إذا أراد الامتثال والعمل فلابد وأن يعتمد على سلطان يضمن له الخلاص من العقوبة ويكفل 

، والعقل لا يرى الظن مؤمناً (1))قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين( لأمن من العذاب، كما جاء في الآية الكريمةله ا

من العقوبة المولوية لأنه لا يغني عن الحق شيئاً فكان الطريق منحصرا بالجزم واليقين، فمتى أحرز العبد وجزم بأن 

ن عليه اتباعه وإلا فلا، أو فقل أن الإنسان في أفعاله واعتقاداته لابد طريق امتثاله للتكليف مؤمنا له من المؤاخذة كا

 وأن يكون جازماً ومتيقناً بالمؤمنية والطريق المحرز لهذه الجهة هو الجزم واليقين دون الظن.

ضى الظن نعم، الأمارة التي قام الدليل العلمي على حجيتها وأنها تفيد الظن بالواقع لم يكن الاعتماد عليها على مقت

فانه لا يغني شيئاً، بل كان على متقضى الجزم واليقين بجعل الحجية الشرعية لتلك الأمارة وعلى الدليل العلمي القائم 

 على حجيتها فإن هذه الجهة متيقنة قطعا.

بل حتى في موارد الأصول كأصالة البراءة، فإن عمل المكلف على طبق الترخيص الذي أفاده الأصل المجعول في 

ارد الشك ليس على مجرد احتمال عدم الوجوب واحتمال عدم الحرمة، بل الجزم واليقين بأن هذه الأصول مو

مجعولة من قبل الشارع المقدس بمقتضى الأدلة العلمية الدالة على عدم الاعتناء باحتمال الوجوب أو الحرمة، فيجزم 

 بالمؤمنية ويقطع بعدم استحقاق العقوبة لو صادف المخالفة.

 نت هذه الآيات الشريفة ترشد إلى هذه الناحية التي يحكم العقل بها،فكا

_______________________________ 

 

 .111: 2( البقرة 1)

  319           

وهي عدم كفاية الظن في مقام المؤمنية من المؤاخذة والعقوبة في مقام العمل، وهذه الجهة لا تقبل التخصيص ولا 

الحكومة فلا يقال إن بعض الظنون تغني عن الحق، فإن لسانها آب عن التخصيص، وإلى هذا المعنى أشارت الآية 

مون في مقام الامتثال بالمؤمنية فيقطعون بعدم استحقاق ، باعتبار أنهم يجز(1))ان المتقين في مقام أمين( الكريمة



 العقوبة لذا كانوا آمنين.

 وكيف كان فالآيات الناهية ترشد إلى حكم العقل بعدم كفاية الظن في مقام المؤمنية في مرحلة الامتثال والعمل.

ا في موارد مشكوك الحجية تمسكاً )المقام الثاني( إن الأدلة المانعة التي نهت عن اتباع كل ظن هل يكون التمسك به*

 بالعمومات في الشبهات المصداقية ليتم مقالة المحقق النائيني)قدس سره(، أو لا.

فنقول: إن الأمارات التي جعلها الشارع المقدس طريقاً للواقع واعتبر العلم التعبدي فيها، هل كان الأثر مترتبا على 

 رتبة على وصولها وإحرازها لدى المكلف.حجيتها وإن لم تكن واصلة إلى المكلف، أو مت

فان قلنا بأن الأثر مرتب على واقع الحجية وإن لم تصل إلى المكلف كان ما قاله المحقق النائيني)قدس سره( 

صحيحاً، وأن التمسك بالعمومات في موارد الشك في الحجية من قبيل التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية، لأن 

 ي حجيتها يحتمل أن تكون علماً بحسب الواقع، ومعه كيف يتمسك بعموم عدم كونها علماً.الأمارات التي شك ف

إلا أن لازم ذلك عدم جريان الأصول في موارد الشك في قيام الأمارة، فإن من علم بفسق زيد مثلا وقد قامت على 

المقام لاحتمال أن تكون تلك عدالته أمارة مظنونة، يحتمل أن تكون حجة شرعاً لا يستطيع إجراء الاستصحاب في 

 الأمارة المذكورة علماً تعبدياً ولم يصل أمرها من الشارع المقدس إلينا.

ففي موارد الشك في الحجية أو في حجية الموجود لا يرجع فيه إلى الأصل لاحتمال أن يكون بحسب الواقع علماً 

 تعبدياً مع أنه لا يمكن الالتزام به.

_______________________________ 

 

 .51: 44( الدخان1)

 1378 /2ع /13* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     320   

إلا أن الصحيح خلاف ذلك، فان الأثر إنما يترتب على الحجة الواصلة، وأما الحجة الغير الواصلة فليس لها أثر عند 

المكلف أصلاً بحيث لا تكون باعثة وزاجرة ما دامت هي في واقعها، فالعمل ما لم يصل حجته إلى المكلف عمل 



 م به المكلف لا يكون العمل به عملاً بالعلم.بغير علم وإن كان حجة في الواقع، إذ كونه كذلك ولم يعل

 وعليه فالحجة المشكوكة باعتبار أنها لم يحرز وصولها فهي ملحقة بالعدم.

 )بقي في المقام شيء(

بعد أن أسس القاعدة الأولية عند الشك في حجية شيء وهو القطع بعدم  (1)هو أن الشيخ الأنصاري)قدس سره(

 ب عدم الحجية عند الشك فيها.الحجية استشكل في جريان استصحا

 جريان الاستصحاب لوجهين: (2)وقد منع المحقق النائيني)قدس سره(

لزوم تحصيل الحاصل منه، ببيان أن الاستصحاب إنما يجري في الموارد التي يكون الأثر مترتبا على  الوجه الأول:

الأدلة الثابتة فيرتب أثر الوجود إن كان الواقع والمكلف يشك في تحققه، فالشارع المقدس يعبده بالبقاء بمقتضى 

المشكوك فيه هو الوجود أو العدم إن كان كذلك، وأما لو كان الأثر مرتباً على الشك نفسه أو على الواقع والشك 

 فبمجرد تحقق الشك يقطع بعدم ترتب الأثر بلا حاجة إلى نفس الاستصحاب.

على عدم الحجية هو عدم صحة الاستناد في مقام العمل على وما نحن فيه كذلك، فان الأثر المشكوك فيه المترتب 

طبق الحجة، وعدم صحة إسناد المؤدى إلى المولى، وهذان الأثران مترتبان على نفس الشك بالحجية، فبمجرد الشك 

بد في الحجية يقطع بعدمها، لأن الشك فيها مساوق للعدم بها، وإذا كان الأثران يحصلان بمجرد الشك بالحجية فالتع

 بعدم ترتب الأثر شرعاً بدليل الاستصحاب إنما هو تحصيل للحاصل.

* 

 ان التمسك بالاستصحاب هنا لغو محض، ببيان: أنا لو فرضنا الوجه الثاني:

_______________________________ 

 

 .127: 1( فرائد الأصول 1)

 .150: 3( أجود التقريرات 2)

 .1378 /2ع /14* ليلة الثلاثاء 



  321           

أن تحصيل الحاصل معقول، إلا أنه لا يصدر من الحكيم إلا ما اشتمل على فائدة وأثر، والأثر هنا لما كان مترتبا 

 على نفس الجهل بالواقع والشك به فإحراز عدم الحجية بالاستصحاب مما لا يترتب عليه أي أثر.

)والجواب عن كليهما واضح(: أما عن الأول: فلأن جريان الاستصحاب لا يلزم منه تحصيل الحاصل باعتبار أن 

مجرى الاستصحاب إنما هو عند الشك في الحجية الإنشائية، وهل أن الشارع المقدس أنشأ حجية الأمارة المعينة 

 وجعل لها هذه الصفة ورتب الأثرين عليها أو لا.

ة يعبدنا الشارع المقدس بعدم تحقق الجعل وأن الحجية الشأنية غير مجعولة أصلاً، وأما ما هو وفي هذه المرحل

متعلق القطع الوجداني فذلك الحجية الفعلية، وكم من فرق بين الأمرين وليس هنا تحصيل حاصل لاختلاف المتعلق 

 عبد.في كل منهما وإن اتحد الأثر، فما هو حاصل بالوجدان غير ما هو حاصل بالت

 )وأما الجواب عن الثاني( فيكون بالنقض والحل.

)أما النقض( فلأن الروايات المانعة من العمل باتباع القياس لا يبعد بلوغها خمسمائة رواية، والإنسان في الحقيقة في 

 غنى عنها لأنه بمجرد الشك في حجية القياس يقطع بعدم الحجية أي بعدم ترتب الأثرين، ومعه لا داعي للنهي

 الشرعي عنها.

وكذا في موارد أصل البراءة كحديث الرفع وأصل الإباحة فان المكلف لولا هذه الأدلة بمجرد الشك في تحقق 

التكليف يحكم عقله بالإباحة اعتماداً على القاعدة المعروفة من قبح العقاب بلا بيان، ولا يكون اللسان الشرعي بعد 

 جاب عن هذين الموردين يجاب عن موردنا.الحكم العقلي إلا لغواً محضاً، فكلما ي

)وأما الحل( فحاصله أن الأحكام العقلية على نحوين: )نحو منها( تكون منجزة غير معلقة على شيء وهي استقلالية 

في عرض الحكم الشرعي كحسن الإطاعة وقبح المعصية، ففي مثلها لا يتوقف أمرها على حكم شرعي فسواء حكم 

 جزي في هذه الصورة.أو لا، فالعقل حكمه تن

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     322   



ء الحكم العقلي راجحاً )ونحو منها( تعليقي في طول الحكم الشرعي فمتى ما خلا المورد من الحكم الشرعي جا

منجزاً، كقاعدة قبح العقاب بلا بيان فانها متوقفة على عدم البيان الشرعي، فإذا صيرّ المولى في المرحلة الأولى شيئا 

 بيانا لم يكن مجال لأن يحكم العقل بعدم العقاب، إنما يستطيع من ذلك إذا انتفى الحكم الشرعي.

لحكم العقلي بعدم ترتب الأثرين في مورد الشك في الحجية إنما هو معلق على أن وما نحن فيه من القسم الثاني، فإن ا

لا يكون للشارع المقدس تصرف في موضوع هذا الحكم، وإذا عبدنا الشارع في المرحلة الأولى بدليل الاستصحاب 

يان الاستصحاب وحكم بعدم ترتب الأثرين لا حاجة بعده للرجوع إلى ما يحكم العقل به، وعلى هذا لا يكون جر

 لغواً.

 هذا تمام البحث في تأسيس الأصل، ولنبدء بالبحث عما وقع التعبد به من الأمارات والكلام يقع في مباحث.

  323           

 

 

 حجية الظواهر*

 

لا خلاف في حجية ظواهر الألفاظ، وهو أمر تسالم عليه العقلاء في محاوراتهم، وأن النبي)صلى الله عليه وآله 

وسلم( وأو صيائه المعصومين)عليه السلام( لم يخترعوا طريقة خاصة في محاوراتهم وبيان مراداتهم الجدية من 

عتماد على الظهور في مقام العمل، فكان ذلك إمضاء الألفاظ سوى الطريقة التي استقر بناء العقلاء عليها من الا

 -منهم)عليه السلام( وتصحيحاً لتلك الطريقة، لذا قلنا في بداية البحث إن حجية الظهور من الأصول الموضوعة 

والكبريات المسلّمة التي لم يقع فيها نزاع بين المسلمين، وإنما الخلاف وقع  -وأنها ليست من مسائل علم الأصول 

 -القوم في أمور ثلاثة:من 

 أن حجية الظهور هل هي مشروطة بالظن بالوفاق أو بعدم الظن على الخلاف أولا. الأول:

 أن حجية الظهور تختص بمن قصد إفهامه أو تعم حتى غير المقصودين بالإفهام. الثاني:



 أن حجية الظواهر تشمل حتى ظواهر الكتاب أم تختص بالاخبار فقط. الثالث:

 ث عن الأمر الأول()أما البح

فالصحيح أن حجية الظهور لا تقيد بمورد الظن بالوفاق أو بعدم الظن بالخلاف، لأن المتبع في الحجية البناء 

العقلائي المحض من قبل الشارع المقدس، والعقلاء لا يرون العبد معذورا لو أمره مولاه بما هو ظاهر الوجوب أو 

يا أنه لم يحصل له الظن بالوجوب أو عدم الظن بخلافه أي الاستحباب، بل العموم، وتهاون في مقام الامتثال مدع

 يرون الظواهر في هذا المقام حجة ويجب القيام على طبق ذلك الظهور.

_______________________________ 

 

 .1378 2/ ع 15* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     324   

نعم في غير موارد الاحتجاج كقول الطبيب وأمثاله إذا احتمل العبد أنه في مقام السخرية، فالظهور لا يكون حجة في 

حقه ما لم يحصل له الظن بالوفاق أو الاطمئنان لأن المطلوب تحصيل الواقع، وكذا في موارد التجارة والأموال فإن 

بل يعتمدون على الظنون بالوفاق أو حصول الاطمئنان لهم،  سيرتهم في هذه الموارد لا يأخذون بمجرد الظهور،

وهذا خارج عن محل البحث، لأن النزاع فيما كان المطلوب هو الخروج عن عهدة التكليف وفي مثله العقلاء يدابون 

 على الأخذ بالظهورات، إذاً حجية الظواهر لا تقيد بالظن بالوفاق أو بعدم الظن بالخلاف.

 مر الثاني()وأما البحث عن الأ

إلى اختصاص حجية الظواهر بالمقصودين بالإفهام وبنى انسداد  (1)ذهب المحقق القمي)قدس سره( صاحب القوانين

باب العلم والعلمي في معظم الأحكام على أن الأخبار الشريفة قد قصد منها إفهام المشافهين أمثال زرارة ومحمد بن 

ناً طويلاً ممن ليسوا بمشافهين بالخطاب فليست الظواهر حجة في مسلم ومن عاصرهما، أما المتاخرون عنهم زم

 حقهم، ونتيجة ذلك اختصاص حجية الظواهر بالمقصودين بالافهام دون غيرهم.

ولهذا ادعى انسداد باب العلم والعلمي، لأن طريق العلم الوجداني متعذر، كما أن الإجماع قليل وجوده وليس في 



في الكتب المعتبرة وهي مختصة بمن قصد إفهامه، فلابد وان ينتهي الأمر إلى حجية كل  البين إلا الروايات المذكورة

 ظن.

 كلام المحقق القمي)قدس سره( وقربه بوجهين: (2)وقد وجّه الشيخ الأنصاري)قدس سره(*

 راجع إلى منع الكبرى وأنه لا حجية للظواهر لغير المقصودين بالإفهام. الأول:

 لصغرى وأنه لا ينعقد ظهور للأخبار بالنسبة إلى غير المقصودين بالأفهام.راجع إلى منع ا الثاني:

_______________________________ 

 

 .439: 1( قوانين الأصول 1)

 .1378 /2ع /18* ليلة السبت 

 .161: 1( فرائد الأصول 2)

  325           

)أما الوجه الأول( فحاصله أن أصالة الظهور إنما تعتمد على جريان أصالة عدم الغفلة في حق المتكلم والسامع 

بالإضافة إلى القرينة التي يؤتى بها على إرادة خلاف ما هو الظاهر، فإن المولى إذا كان بصدد البيان وقد جاء بلفظ 

 ينة تدل عليه.له ظاهر فإرادة خلاف ذلك الظاهر محتاج إلى نصب قر

 واحتمال أن يكون المولى قد أراد خلاف ذلك الظاهر وقد تعمد في تركه للقرينة منفي من جهة كونه في مقام البيان.

فلم يبق إلا احتمال أن يكون الترك للقرينة )إن كان مريداً لما هو خلاف الظهور( من جهة الغفلة منه أو من جهة 

 لى بينّها والسامع غفل عنها.السامع الذي قصد إفهامه، وكأن المو

وفي كلا المقامين مبنى العقلاء على جريان أصالة عدم الغفلة، وإذا جرت أصالة عدم التعمد وأصالة عدم الغفلة 

يثبت أن الظهور اللفظي هو المراد للمولى دون أن يريد خلافه ويكون ذلك كاشفا عن مراده الجدي، فكان المقصود 

 في حقه بعد أن يتمسك بهذه الأصول العقلانية. بالإفهام يتخذ الظهور حجة

أما المتأخرون والذين لم يكونوا مقصودين بالإفهام وإن حضروا مجلس الخطاب، فهم وان تمكنوا من إجراء أصالة 



عدم الغفلة في حق المتكلم وفي حق السامع، ولكن لا فائدة في ذلك إذ من الممكن أن يكون السامع غير غافل ولكن 

لية أو مقالية التحقت بالكلام وأوجب تغيره، ولا مدفع لهذا الاحتمال في المقام ومعه لا يمكنه الأخذ قرينة حا

 بالظهور.

)بعبارة أخرى( حينما بينّ المولى كلامه لم يأت بقرينة مقالية في الكلام ليتغير المعنى ويتضح الخلاف لكل أحد، 

امع إليها وفهم المعنى المجازي، ونحن لم نطلع عليها، ولأجل هذا فلعله اعتمد على قرينة مقامية أو حالية التفت الس

 اختص ظهور الخطاب بأولئك المشافهين ولم يشمل الغائبين غير المقصودين بالإفهام.

 فكانت حجية الظواهر في حق المتأخرين ممتنعة.

فة إلى القرائن المتصلة، أما ثم لو سلمنا أن ظهور الخطابات لا تختص بالمشافهين بل تعم غيرهم ولكن ذلك بالإضا

القرائن المنفصلة التي تتأخر عن البيان كيف يستطيع غير المشافه من إحرازها ليظهر له المعنى المراد، إذا علم أن 

 طريقة

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     326   

المتكلم هو الاتكال على القرائن المنفصلة فإن ذلك من قبيل احتفاف الكلام بما يصلح للقرينة لا الشك في أصل وجود 

القرينة إذ المشافه يستطيع من إحراز المعنى لأنه يعلم بالقرينة وإن كانت منفصلة، وأما غيره فقد عرفت أن ذلك من 

 .قبيل قرينية الموجود ولا مدفع لهذا الاحتمال

)والجواب عنه( أولاً: أن أصالة عدم الغفلة وإن لم تجر في حق غير المقصودين بالإفهام إلا أنها ليست منشأ لأصالة 

الظهور، فإن النسبة بينهما عموم من وجه لأن أصالة عدم الغفلة أصل بنى العقلاء عليه على أن كل عاقل إذا صدر 

كما قلنا في قاعدتي التجاوز  -ختياره وبحسب ما هو مرتكزه منه فعل فلابد وأن يصدر منه على حسب إرادته وا

وأن مقتضى سير الإنسان في عمله أن يأتي بالأفعال حسب الترتيب، فإذا شك في طرو الغفلة عليه  -والفراغ 

 فالعقلاء يدفعون هذا الاحتمال ولا يرتبون الأثر عليه.

د عندما يشك في أن المتكلم أراد خلاف ذلك الظهور وهو أما أصالة الظهور فهو مبنى عقلائي يتبع في سائر الموار

 المعنى المجازي، فيدفع هذا الاحتمال ولا يعتني به.



أما منشأ هذا الاحتمال فيمكن أن يكون نفس الغفلة وهذا هو مورد الاجتماع، كما يمكن أن يكون شيء آخر، مع 

يؤخذ به بالمبنى العقلائي مع أن سببه ليس احتمال القطع بأن المتكلم غير غافل في المقام، وعليه فالظهور ربما 

 الغفلة بل شيء آخر، نعم يتم الكلام لو كان منشؤه هو الغفلة وقد عرفت خلافه.

ثانياً: أن القرائن المنفصلة يمكن أن تدفع بالأصل بعد الفحص عن كل قرينة، فان غير المقصود بالإفهام إذا احتمل 

توجب تغيرّ المعنى الظهوري، وتفحَّص عن ذلك ولم يعثر عليه، أمكنه أن يدفع هذا أن تكون في البين قرينة منفصلة 

 الاحتمال بالأصل.

)وأما الوجه الثاني( مما قرّبه الشيخ لمقالة المحقق القمي)قدس سره( فهو أن الأخبار الشريفة الصادرة عنهم)عليه 

ليست كما صدرت عنهم)عليه السلام(، ومن المحتمل السلام( والواصلة الينا بطريق الرواة إنما وصلت الينا مقطعة 

 ان يكون في أحد

  327           

النصفين قرينة على التعرف في ظهور النصف الآخر من الرواية المذكورة، وهذا الاحتمال يوجب إجمال الرواية، 

لأنه من احتمال قرينية الموجود لا من باب احتمال وجود القرينة ليدفع بأصالة عدم القرينة، وعليه فلا ظهور للكلام 

 بالإضافة إلى غير المقصود بالإفهام.

أن التقطيع في الأخبار الشريفة إنما يضر لو كان المقطّع للرواية راو غير عربي لم يعرف أصول  )والجواب عنه(

اللغة ومعنى البيان، فيختل المعنى المذكور وتندرس القرينة لو كانت في البين، كما أنه لو كان عارفاً بموارد اللغة 

 ولكنه غير ثقة وعدل فهذا المعنى حاصل في حقه.

 عارفا بالموارد وأنه ثقة تطمئن النفس به كأصحاب الكتب الأربعة فتقطيعهم للرواية لا يوجب أما لو كان رجلا

 الإجمال، لأن عدالتهم تمنعهم من أن يفصل الكلام عن القرينة فيختل المراد بذلك.

جوبة على أن جهة التقطيع إنما هي من جهة أن ديدن الرواة هو السؤال عن عدة أمور ومسائل متفرقة فكانت الأ

منهم)عليه السلام( تقع على طبق كل سؤال، فعندما يأتي الراوي في مقام التصنيف يفرد كل سؤال في بابه كما هو 

 ديدن المقلدين مع المجتهدين في التدرج بالسؤال منهم عن الصلاة أولاً ثم الصوم وهكذا.



كذلك في كتاب الجعفريات والأشعثيات ولو فرضنا أن التقطيع غير صحيح للزم العسر من البحث عن رواية كما هو 

 وغيرهما.

 فالمتحصل مما تقدم أن غير المشافه يستطيع من التمسك بظواهر الخطابات بلا محذور أصلاً.

 تلخيص لما تقدم*

والذي تحصل مما تقدم أن حجية ظواهر الكلام ثابتة في حق كل أحد نظراً إلى ما بنى عليه العقلاء من التمسك بها 

لإقرار وغيره، وأنها من الأصول الموضوعة فلا يتم ما بنى عليه المحقق القمي)قدس سره( من انسداد في موارد ا

 بابي العلم والعلمي والأخذ بكل ظن.

_______________________________ 

 

 .1378 /2ع /19* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     328   

بل حتى على القول بالاختصاص وأن حجية الظواهر تختص بالمقصودين بالإفهام لا ينسد باب العلمي لغير المشافه، 

لأن الأخبار الشريفة إن كان ناقلها غير الرواة المذكورين كانت مقالة المحقق)قدس سره( صادقة وأن غير المشافه لا 

 يمكنه التمسك بالظهور.

الرواة المعروفين فالدعوى المذكورة غير صحيحة، فان الإمام)عليه السلام( حينما خاطب وإن كان نقلة الأخبار نفس 

الراوي الأول وهو زرارة كان زرارة مقصوداً بالإفهام وكان يستطيع من التمسك بظهور كلامه)عليه السلام( 

عه للقرينة رفع ذلك الصادر في حق زرارة، فلو احتمل زرارة نفسه إرادة خلاف الظهور من جهة الغفلة عن سما

بالأصل، ولا يجري احتمال الغفلة في حق المتكلم الذي هو الإمام)عليه السلام(، وإذا انعقد الظهور لزرارة وجب 

التمسك به، وهذا زرارة عندما يخاطب بها الراوي الثاني وهو محمد بن مسلم فينقل له الرواية المذكورة، يكون 

لدى زرارة فينقل له زرارة كلما تلقاه من الإمام)عليه السلام( من الكلام مع محمد بن مسلم هو المقصود بالإفهام 

جميع محتوياته مجرداً عن القرينة أو منضماً لها بالحالة التي سمعها، وحينئذٍ فإذا احتمل محمد بن مسلم إرادة خلاف 



 الظهور لغفلة منه أو من المتكلم طرؤ ذلك بالأصل وأخذ بظهور ذلك الكلام.

الحال في محمد بن مسلم عندما ينقل لثالث، والثالث للرابع حتى يصل النقل إلى صاحب الكافي، وكذا بقية وهكذا 

أصحاب الكتب الأربعة يروون ذلك عن أساتذتهم حرفياً لكل من اطّلع على كتبهم القيّمة، فيكون كل مراجع لهذه 

حتمال الغفلة في حق الكليني والسامع نفسه بالاصل، الكتب مقصوداً بالإفهام، فيمكنه التمسك بتلك الظهورات ويدفع ا

ونتيجة ذلك أن الكل مقصودون بالإفهام يستطيعون التمسك بتلك الظهورات، ولا يكون على هذا باب العلمي منسدّاً 

 في حق المتأخرين بل باب العلمي منفتحاً ولا تتم مقالة المحقق القمي)قدس سره(.

 ظواهر الكتاب

 )وأما البحث عن الأمر الثالث( وهل ان حجية الظواهر تشمل ظواهر الكتاب أم تختص بالأخبار الشريفة.

 منع الأخباريون من التمسك بظواهر الكتاب، يرجع منعهم في بعض الموارد

  329           

إلى إنكار الصغرى وهي أن الخطابات القرآنية ليس لها ظهور يتمسك بها في مقام الدليل، وفي بعض آخر إلى إنكار 

 الكبرى وهي حجية الظهور.

 أما منع الصغرى فقد يقرر بوجوه أربعة:

يهم أفضل أن القرآن الكريم مجموعة رموز وألغاز ومعميات، لا يعرف حقيقة ذلك إلا أهل البيت عل الوجه الأول:

الصلاة والسلام الذي خوطبوا بتلك الخطابات، وعلى هذا الاساس أصبح كتاب الله المجيد مجملاً لا يمكن الأخذ 

 بظواهره.

)الجواب عنه( أن القرآن معجزة خالدة ومثال رائع للفصاحة والبلاغة عجز العرب أن يأتوا بمثله، ولو كان العرب 

 ر متبع لديهم، أو كان رمزاً ولغزاً كان ذلك مخلاً باعجازه.لا يفهمون منه شيئاً ولم يكن له ظهو

ولسمو بيانه وبلوغه حداً أقصى في البلاغة انقسم العرب على أنفسهم، فمنهم من آمن بمعجزته وبما جاء به من 

يه الآية الهداية، ومنهم من قال إنه سحر فظلّ وأظلّ الباقين، وكلا الفريقين يفهم القرآن ويأخذ بظهوره كما دلت عل



، نعم لا ننكر وجود رموز في بعض الموارد كفواتح السور (1))أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها( الشريفة

 وما شاكل ذلك، لكنه لا يشكّل ذلك عقبة في التمسك بالظهور. (4))ون والقلم( ،(3))وجمعسق( ،(2))كهيعص( مثل

أن القرآن على صغر حجمه اشتمل على علم ما كان وما يكون، وفيه معانٍ راقية ومطالب شامخة لا  الوجه الثاني:

 يصل إلى فهمها المستوى العادي من البشر،

_______________________________ 

 

 .47:24( سورة محمد 1)

 .1: 19( سورة التحريم2)

 .2-1: 42( سورة الشورى 3)

 .1: 68( سورة القلم 4)

  
يح مصاب

الأصول 
 ٢ج -

     330   

بل يفهمه الراسخون في العلم وهم النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( وأو صياؤه المعصومون، ولذا ورد في رد أبي 

 حنيفة

_______________________________ 

 

 إنه ويحك لا يعرف القرآن إلا من خوطب به. (1)

وإذا كان كذلك فكيف يستطيع سائر البشر أن يصلوا إلى حقيقة تلك المطالب والأسرار، لذا كان التمسك بالظهور 

 متعذراً.

)الجواب عنه( أن للقرآن معنى يشترك في إدراكه كل أحد وهو ظواهر ألفاظه، وهناك معنى باطني لا يصل إلى 

الألفاظ المدونة في القرآن لا يعرف سائر العرب معناها  فهمه إلا من بلغ المرتبة الكاملة من الرقي، فإن تلك

 الباطني، وهم غير مكلفين بفهمها إنما المهم اتباع ظواهر الكتاب وهذه جهة يتمكن عليها كل أحد.



أنه لو سلم أن للقرآن ظهور لفظي إلا أنه طرء عارض على ذلك الظهور أوجب إجماله والتوقف في  الوجه الثالث:

هو العلم الإجمالي بأن تلك العمومات القرآنية ومطلقاته مخصصات ومقيدات، وأن للمعاني الحقيقية  الأخذ به، ذلك

 قرائن تدل على المجاز تمنع من العمل بظواهره وتوجب إجماله.

)الجواب عنه( بالنقض أولاً: بأن العلم الإجمالي المذكور في الآيات الشريفة إن أوجب الإجمال فهو بعينه موجود في 

فس الروايات الصادرة منهم)عليه السلام( حيث نعلم إجمالاً بأن بعض عموماتها ومطلقاتها قد خصصت وقيدت، ن

 وهذا مما يوجب عدم العمل بها، فما يجاب عنها يجاب به هنا.

بالحل بأن العلم الإجمالي المذكور إنما يوجب الفحص عن المخصص والمقيد والقرينة على المجاز ليرتفع  وثانياً:

الإجمال بعد ذلك، لا أنه يوجب سقوط الظهور عن الحجية بالمرة، فإذا تفحص وبحث بالمقدار اللازم الذي ذكرناه 

في بحث العموم والخصوص، وهو ما أوجب الوثوق والاطمئنان بعدم وجود المخصص، كان للباحث بعد ذلك أن 

 يتمسك بالظهور بلا محذور.

* 

لت على وقوع التحريف في القرآن الكريم، ولعل في تلك الآيات الشريفة التي أن أخباراً وروايات د الوجه الرابع:

 سقطت بسبب التحريف قرينة تدل

( والظاهر أن سهو، أذ ان الرواية واردة في رد قتادة بن دعامة فقيه أهل البصرة والنص، )ويحك يا قتادة انما يعرف القران 1)

 .25ح 13ت القاضي ب أبواب صفا 185: 27من خطوب به( وسائل الشيعة 

 .1378 /2ع /20* ليلة الاثنين

  331           

 على إرادة خلاف الظهور من الآيات الباقية في الكتاب، لذا أشكل أمر الظهور في آيات الكتاب العزيز.

ي غير آيات الأحكام فلا أثر له، وأما لو كان واقعاً في آيات الأحكام : إن التحريف إن كان واقعاً فأولاً: والجواب عنه

 وكان المراد من التحريف الإسقاط والنقصان، فهذا أمر موهوم جداً.

كيف وأن حديث القرآن بلغ من الاعتناء به لدى المسلمين حداً استوجب أن يحفظ في الصدور ومعه كيف يقع 



 التحريف فيه.

التحريف ضعاف لا يعتنى بها، والقوي منها محمول على معنى آخر من التحريف وهو التقديم والأخبار الواردة في 

 والتأخير أو التأويل وكله غير معنى النقيصه والسقوط.

إن التحريف على تقدير وقوعه في القرآن وفي الآيات التي اشتملت على بيان الأحكام، فذلك أيضاً لا يضر  وثانياً:

يث وردت أخبار كثيرة أمرتنا بالرجوع إلى القرآن في مورد المعارضة بين الخبرين بل في في الأخذ بظهورها، ح

، وعلى رد الشروط المخالفة للكتاب والسنة، وهي قد صدرت (1)مطلق الأخبار وأنه يجب عرضها على كتاب الله

الآيات المشتملة على  عن الصادقين)عليه السلام( بعد التحريف على تقدير وقوعه، ولو كان ثمة تحريف في نفس

 الأحكام لكان الأمر بالرجوع إليها خلاف الغرض.

)وبعبارة أخرى( التحريف في الكتاب العزيز إن كان واقعاً بعد زمن الصادقين)عليه السلام( لكان للتوقف في الأخذ 

 بالظهورات مجال واسع نظراً إلى الإجمال الحاصل في ذلك.

قين)عليه السلام( وقد أمرا بالرجوع إليه في فرض المعارضة بين الخبرين، فهذا أما إذا كان واقعاً قبل زمن الصاد

كاشف على أن التحريف المذكور لم يكن حاصلاً في نفس الآيات المشتملة على الأحكام بل على تقديره مع غيرها، 

 أو كاشف عن أن التحريف فيها مما لا يضر في الأخذ بظواهرها.

_______________________________ 

 

 .10 -1ح  9، أبواب صفات القاضي ب106: 27( وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     332   

 ولكن الصحيح قد عرفت أن أصل التحريف أمر موهوم.

 هذه هي الوجوه التي استدل بها على منع الصغرى في ظواهر الكتاب وقد عرفت بطلانها.

 أما الاستدلال على منع الكبرى وأن ظواهر القرآن ليست بحجة فلوجهين:

)فأما الذين في قلوبهم زيغ  ان الشارع المقدس نهى عن اتباع المتشابه في الكتاب العزيز بقوله تعالى، الوجه الأول:



هو النص الذي لا يحتمل ، ومعنى المتشابه ما يحتمل إرادة الخلاف منه في قبال المحكم و(1)فيتبعون ما تشابه منه(

 الخلاف.

وبهذا المعنى يشمل الظواهر إما قطعا لأن احتمال إرادة الخلاف تتأتى في نفس الظهورات، أو احتمالاً إذا فرضنا أن 

كلمة المتشابه مجملة غير ظاهرة المراد، فيحتمل أن تكون شاملة للظهورات واحتمال شمولها لها يكفي في الحكم 

 ي عن اتباع المتشابه يوجب عدم الرجوع إلى ظواهر الكتاب.بعدم حجيتها، فالنه

)والجواب عنه( أن معنى المتشابه ما يكون أحد المعنيين متشابها للآخر بمعنى أن هذا يشبه ذاك فهو مشابه له، 

بخلاف مأخوذ من المفاعلة، وبهذا المعنى لا يشمل الظهورات التي ثبت بناء العقلاء على اتباعها، فإنهم لا يأخذون 

ذلك الظهور ولا يرون اشتباهاً بين ما يظهر من اللفظ وبين إرادة خلافه، فهو غير مشمول قطعا، كما أنه احتمالا لا 

يكون المتشابه شاملا للظهورات، إذ العقلاء بعد أن بنوا على التمسك بالظواهر فالردع عن طريقهم لا يتحقق بمجرد 

جرى أو لا اقل من كون الردع ظاهراً. فهذا المقدار من الاحتمال لا يكون  احتمال شمول المتشابه لها ما لم يكن ردع

 ردعاً عن اتباع سيرة العقلآء.

أن الروايات الكثيرة التي نقطع إجمالاً بصدور بعضها نهت عن تفسير القرآن بالرأي مثل )من فسر  الوجه الثاني:

 (2)القرآن برأيه فليتبوء مقعده من النار(

 

_______________________________ 

 

 .7: 3( آل عمران 1)

 وفيه.. من قال في القران بغير علم فليتبوأ مقعده من النار. 35ح 13، أبواب صفات القاضي ب189: 27( وسائل الشيعة 2)

 

  333           



 ولا ريب أن حمل اللفظ على ظاهره من التفسير بالرأي.

)والجواب عنه( أولاً: أن حمل اللفظ على ظاهره ليس من التفسير، لأن التفسير كشف القناع وليس حمل اللفظ على 

 ظاهره من قبيل كشف القناع إذ لا قناع.

ثانياً: على تقدير أنه من التفسير إلا أنه ليس من التفسير بالرأي، حيث العقلاء بنوا على أن المتكلم إذا جاء بلفظ فلابد 

 الأخذ بالمعنى الذي يظهر اللفظ فيه، فليس هو من التفسير بالرأي. من

 والظاهر أن المراد من التفسير بالرأي الذي نهت الأخبار عن الأخذ به ما يرجع إلى أحد معنيين:

)المعنى الأول( الأخذ بما يخالف الظهور اللفظي الذي يرجع إلى العقل الباطني كما يقصده بعض المفسرين مثل 

الخ، فيقصد من آل فرعون جنود  (2))وإذ أنجيناكم من آل فرعون( ، وروزبهان كما جاء في قوله تعالى(1)طبيالقر

الشيطان، ومن أنجيناكم جميع البشر لا خصوص أمة موسى، وهذا تفسير على ما يخالف ظاهر اللفظ وقد نهى 

 الشارع المقدس عنه.

ر اللفظ ولكن من دون مراجعة إلى الأخبار الشريفة التي ربما )المعنى الثاني( أن المراد منه هو الحمل على ظاه

تكون القرينة فيها على إرادة خلاف ذلك الظهور القرآني، فحينئذٍ يكون التفسير بلا مراجعة عبارة عن الأخذ 

 بالظهور بلا فحص وتفحص، وهذا هو التفسير بالرأي المنهي عنه.

تابي بلا مراجعة الأخبار ليتفحص عن القرينة أمر لا نسلم به، والى ولا ريب أن الحمل على ما يظهر من اللفظ الك

 أحد هذين المعنيين يرجع النهي عن التفسير الموجود في الروايات التي نعلم إجمالاً بصدور بعظها.

ليس مضافاً إلى أن الأخبار الكثيرة التي أمرتنا بالرجوع إلى القرآن عند معارضة الأخبار بل مطلقا، تدل على أنه 

 ثمة إشكال في الأخذ بظهور تلك الآيات القرآنية.

_______________________________ 

 

 .1935طبع دار الكتب مصر  381ص  1( تفسير القرطبي ج1)

 .49: 2( البقرة 2)



  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     334   

 )بقي في المقام شيء(*

 اعلم أن لكل لفظ دلالات ثلاثة:

)الدلالة الأولى( ما أوجب اللفظ بمجرد صدوره انتقال ذهن السامع إلى المعنى مع علمه بالوضع، والمعروف بين 

القوم أنها دلالة وضعية، ولكن الصحيح أنها أنسية، لأن الالتفات إلى المعنى والانتقال إليه يحصل من مجرد سماع 

إذا كان نائماً، بل حتى لو صدر من متكلم غير شاعر، بل حتى من ذاك اللفظ ولو مع العلم بعدم إرادة المتكلم له، كما 

غير متكلم صاحب شعور فإن الذهن لأجل أنُسه بالمعنى لكثرة استعمال اللفظ فيه أوجب ان ينتقل إلى المعنى بمجرد 

في بحث  سماع اللفظ، ولو كانت الدلالة وضعية لاختصت بصورة إرادة المستعمل تفهيم المعنى المذكور، لما قلنا

الوضع أنه عبارة عن تعهد الواضع والتزامه بأنه متى أراد تفهيم معنى يعبرّ عنه باللفظ الخاص، والانتقال المذكور 

 لا يكون مسبباً عن التعهد الخاص بل في الحقيقة منشؤه أنس الذهن بكثرة الاستعمال.

ى بكلامه للسامع وأراد ما هو الموضوع له اللفظ )الدلالة الثانية( دلالة اللفظ على أن المتكلم قد قصد تفهيم المعن

بحسب تعهده والتزامه وما هو المراد بالارادة الاستعمالية، وهذه الدلالة تسمى عند القوم بالدلالة التصديقية، وعندنا 

لكلام عن بالدلالة الوضعية، ولا تتم هذه الدلالة إلا إذا أحرزنا كون المتكلم قصد التفهيم للمخاطب، ولابد من خلو ا

كل قرينة متصلة حالية أو مقاليّة، لأن وجود القرينة المتصلة على إرادة خلاف ذلك يكشف عن أن المتكلم قد نقض 

قراره السابق الذي التزمه على نفسه بأنه متى أراد إحضار معنى أمام السامع عبرّ عنه بلفظ مخصوص، إذاً فدلالة 

 ينة عنه، ومع الشك فيه لا يمكن القول بدلالة اللفظ على هذا المعنى.الكلام على هذا المعنى يشترط خلو عن كل قر

)الدلالة الثالثة( دلالة اللفظ على أن المتكلم أراد ذلك المعنى الذي قصد تفهيمه للمخاطب بالارادة الجدية، بمعنى أن 

هذه الدلالة الأخيرة هي المراد الجدي للمتكلم مطابق لمراده الاستعمالي الذي ظهر من قصده التفهيم، فمسؤولية 

 الكشف عن أن المتكلم قد أراد حقيقة ذلك المعنى الذي قصد للسامع تفهيمه، وهي المسمى عندنا بالإرادة الجدية.

_______________________________ 



 

 .1378 /2ع /21* ليلة الثلاثاء 

  335           

ويشترط في تمامية هذه الدلالة عدم وجود قرينة منفصلة في الكلام لأنها معه توجب التصرف في الارادة الجدية 

دون الاستعمالية، لذا قلنا في بحث العموم والخصوص أن المخصص المنفصل لا يوجب مجازية لفظ العموم في 

جية الظهور بخلاف القرينة المتصلة فانها مانعة من المعنى ولا يكون مانعاً من انعقاد الظهور للكلام، بل مانع عن ح

 انعقاد الظهور من أو ل الأمر.

 هذه هي الدلالات الثلاثة.

إذا عرفت هذا فاعلم أنا إذا أحرزنا مراد المتكلم واقعاً في مورد وأنه ليس هناك قرينة متصلة أو منفصلة أصلاً 

 ى طبقه.بحيث جزمنا بذلك فلا كلام ولابد من اتباعه والعمل عل

أما إذا شككنا في مراده )فتارة( يكون الشك في أن المتكلم قصد تفهيم معنى اللفظ أم لم يقصد، )وأخرى( يحرز أن 

المتكلم قد قصد تفهيم المعنى من اللفظ واراد ذلك إلا أنه مع ذلك يشك في إرادته الجدية له، مع انعقاد الظهور في 

 الكلام.

 وهو المراد، فسببه يعود إلى أحد أمور ثلاثة:فان كان الشك في الجهة الأولى 

 عدم العلم بالموضوع له. الأول:

 احتمال قرينية الموجود. الثاني:

 احتمال وجود القرينة. الثالث:

فان كان الشك في المراد ناشئاً من عدم العلم بالموضوع له فلا ريب في كون اللفظ مجملا والمرجع حينئذٍ هو 

 الأصل العملي.

ان الشك في المراد ناشئاً من أجل احتمال قرينة الموجود بأن يكون الكلام محتفاً بما يصلح للقرينية كالأمر وكذا لو ك



 الواقع عقيب الحظر فلا ينعقد للكلام ظهور ليؤخذ به.

 وأما إذا كان الشك في المراد ناشئاً من احتمال وجود القرينة فهو على قسمين:

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     336   

أن يكون الاحتمال أمراً داخلياً كما إذا احتمل غفلة المتكلم عن نصب القرينة أو غفلة السامع عن سماعها،  الأول:

 الثاني: أن يكون أمراً خارجياً كما إذا وقع التقطيع واحتمل سقوط القرينة معه أو نام السامع فلم يسمع القرينة.

)أما القسم الأول( فالعقلاء بانون على عدم الاعتناء باحتمال الغفلة، ويأخذون بظهور اللفظ سواء كان احتمال الغفلة 

 في المتكلم أو السامع وذلك لإجراء أصالة عدم القرينة.

القمي)قدس )وأما القسم الثاني( فالمشهور فيه أيضاً عدم الاعتناء باحتمال التقطيع وسقوط القرينة، ولكن المحقق 

 منع فيه من الأخذ بما يكون اللفظ ظاهراً فيه على تقدير عدم وجود القرينة واقعاً. (1)سره(

 وعلى ذلك بنى انسداد باب العلم والعلمي في الأحكام نظراً إلى وقوع التقطيع في الأخبار.

أي المعلق على وجود القرينة  وما ذكره كبروياً صحيح، إذ لم يثبت من العقلاء بناء على الأخذ بالظهور التقديري

واقعاً، فإنه لو عرض على العبد نوم حين تكلم المولى فليس له العمل بظاهر ما سمعه من الكلام مع احتمال فوات 

 قرينة صارفة حين عروض النوم.

ومحمد بن مسلم  إلا أن تطبيقها على المقام مشكل ولا ينتج الانسداد لما قلناه سابقاً أن المقطعين للأخبار أمثال زرارة

عارفين باسلوب الكلام فلا تخفى عليهم القرائن الدالة على المراد بحسب المحاورات العرفية، وهم عدول وثقاة لا 

يخفون القرينة عمداً كما لا يخفونها جهلا لمعرفتهم باسلوب الكلام، فإذا نقلوا الأخبار بلا قرينة أخذ بظواهرها ولا 

 .ينسد باب العلم والعلمي أصلاً 

 وان كان الشك في الجهة الثانية وهو المراد الجدي بعد إحراز قصد التفهيم فسببه يعود إلى أحد أمور ثلاثة:*

_______________________________ 



 

 .451: 1( قوانين الأصول 1)

 .1378 /2ع /22* ليلة الأربعاء 

  337           

أن المتكلم قد قصد التفهيم من اللفظ ولكنه لا يريد معناه الحقيقي، ولم يكن ما قصده من المعنى مطابقاً لمراده  الأول:

الجدي، وكان عليه أن ينصب القرينة على الخلاف ولكنه غفل فتركها، وهذا الاحتمال لا يتأتى في الموالي الحقيقيين 

 وهم الأئمة)عليه السلام( ويتأتى في العرفيين.

أن يكون المتكلم قد قصد التفهيم من اللفظ وهو لا يريد المعنى الحقيقي، وكان عليه أن يدل عن ذلك بقرينة،  لثاني:ا

 ولكنه تركها عمداً إما لمصلحة في التأخير أو لمفسدة في التقديم، وهذا يتأتى في الموالي الحقيقيين والعرفيين.

لفظ وهو لا يريد المعنى الحقيقي، وقد اعتمد على بيان هذا المعنى أن يكون المتكلم قد قصد التفهيم من ال الثالث:

بقرينة منفصلة، ولكنها لم تصل إلى السامع إما لتقدمها عليه أو تأخرها عنه، وهو لا يعلم، لذا تردد السامع في المراد 

 الجدي من هذا اللفظ.

لك اللفظ بالبناء العقلائي حين تم بناؤهم على وفي هذه المقامات الثلاثة لا خلاف في انعقاد الظهور الاستعمالي لذ

مطابقة الظهور الاستعمالي للمراد الجدي ولا يفرق بالاحتمالات الثلاثة، ولهذا كان البناء المذكور دليلا في مقام 

 الاحتجاج والمخاصمة.

نصاري)قدس سره( وليس الظهور اللفظي كاشفاً عن المراد الجدي من جهة أصالة عدم القرينة كما ذكره الشيخ الأ

من أن المدرك في الأخذ أصالة العموم والإطلاق والحقيقة هو عدم القرينة، بل المدرك إنما هو البناء العقلائي من 

عدم الاعتناء بالاحتمالات المذكورة، ولو كان المدرك هو أصالة عدم القرينة لما أمكن التمسك بالكشف في الصورة 

القرينة تعمد المصلحة في التأخير أو مفسدة في التقديم، وليس المورد مورد الشك  الثانية التي نقطع فيها بعدم ذكر

لتجري أصالة عدم القرينة، ومع ذلك ففي هذه الصورة يتمسك بالظهور الاستعمالي ويكشف عن المطابقة للمراد 

 الجدي وما ذلك إلا للبناء العقلائي كما عرفت.



جود قرينة متصلة تمنع من الظهور الاستعمالي لكونه خلاف الغرض والحاصل أن في هذه الموارد ليس احتمال و

 وأنها مقطوعة العدم، بل ههنا احتمال القرينة المنفصلة، ولكن البناء العقلائي على الأخذ بالظهور وكشفه عن المراد

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     338   

الجدي أمر مفروغ عنه، ولا يمنع الظهور اللفظي الكاشف عن الارادة الجدية إلا القرينة الواصلة والمفروض في 

 المقام عدمها.

 

 حجية قول اللغوي*

 

المبحث الثاني مما وقع التعبد به من الأمارت قول اللغوي، فإذا تحقق ظهور لفظ في معنى من المعاني فلا ريب في 

العقلائي، وأما إذا شك في الظهور لعدم إحراز المقتضي لأجل عدم معرفة الموضوع له بالعنوان  حجيته نظراً للبناء

 الأولي أو الثانوي وهو التعيين، فهل يرجع في تعيين الظاهر إلى قول اللغوي أو لا.

 وقع الخلاف بين الأصوليين في حجية قول اللغوي فذهب بعضهم إلى ذلك استناداً إلى جملة من الأدلة.

)الدليل الأول(: أن العقلاء بنوا على الرجوع إلى ما يقرره أهل الخبرة عند الحاجة اليهم في كل فنّ كالطبيب في 

تشخيص المرض، والمهندس في تقويم الدار، ولم يثبت ردع من الشارع المقدس عن ذلك، وبديهي أن اللغوي من 

م رجوع الجاهل إلى قولهم، من دون اعتبار التعدد ذوي الخبرة والاختصاص فعند الشك في ظهور لفظ في معنى يلز

والعدالة، وعلى تقدير اعتبار شيء من ذلك في ذوي الخبرة كاعتبار العدالة في المجتهدين فإنما هو لدليله الخاص، 

 نعم يعتبر الوثوق والاطمئنان بقولهم وهو واضح.

 أن النقاش فيه صغرى وكبرى -)وغير خفي( 

 الخبرة هم الذين من شأنهم أن يعملوا آرائهم وحدسياتهم فيما يريدون معرفته.)أما الصغرى( فلأن ذوي 



واللغوي لا يعمل حدسه في تعيين الحقيقة والمجاز، بل وظيفته ضبط موارد الاستعمال والمحاورات التي استقرأها 

 في الشعر والنثر، وهذا في الحقيقة يعود

_______________________________ 

 

 .1378 /2ع /25* ليلة السبت 

  339           

إلى الحس لا الحدس ولا يتعدى عن كونه شهادة وإخبارا يقتضي إلى العدالة، فهو ليس من أهل الخبرة في تعيين 

 ظواهر الألفاظ.

)وأما الكبرى( فلأنا لو سلمنا أن اللغوي من أهل الخبرة وأن ما يقوله حجة في حق الجاهل بإمضاء من العقلاء إلا 

أن المتداول عندنا كتاب القاموس وتاج العروس وغيرهما، وقد دون في هذه الكتب ما يستعمل فيه اللفظ حقيقة كان 

 ة عن المجازية، وهذا ليس من قبيل أهل الخبرة.أو مجازاً دون أن يذكر فيها تعيين المعاني الحقيقي

)الدليل الثاني( دعوى الإجماع من العلماء في جميع الأعصار على العمل بأقوال اللغويين عند المخاصمة 

 والمحاججة، وذلك بالرجوع إلى كتبهم والعمل بها في تعيين معاني الألفاظ.

فيه نقاش إذ البعض منهم لم يتعرض لحجية قول اللغوي، )وفيه مالا يخفى( أما الصغرى فالاتفاق لدى الجميع 

 والإجماع العملي كذلك لأن عملهم بقول اللغويين لعله لحصول الاطمئنان لهم من اتفاقهم على معنى من المعاني.

وأما الكبرى فلأن الاتفاق لو سلم فهو لا يكون كاشفاً عن قول المعصوم)عليه السلام( إذ من الممكن أن يكون 

 مئنان والوثوق بأقوالهم أو للدليل الأول أو الثالث، ومعه لا يكون الاتفاق كاشفاً عن رأي المعصوم)عليه السلام(.الاط

)الدليل الثالث( الانسداد الصغير في باب اللغات الذي يستلزم حجية قول اللغوي، بادعاء أن باب العلم في معرفة 

أو للجهل بالخصوصيات بعد إحراز المعنى كالجهل بالسعة  المعاني من الألفاظ منسد إما للجهل بأصل المعنى

 والضيق، ومعه يكون الظن الحاصل بأقوال اللغويين حجة صحيحة من باب الانسداد.



، (1))والجواب عنه( أن انسداد باب العلم باللغة في الجملة مسلَّم كما ذكره الشيخ)قدس سره( في أوائل كتاب الطهارة

 من أوضح المفاهيم العرفية ويعرفه كل عارف باللغة العربية حتى الصبيان، نشك فيه منان مفهوم الماء مع كونه 

_______________________________ 

 

 .67: 1( كتاب الطهارة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     340   

حيث السعة والضيق كثيراً، فأمر الانسداد على الإجمال مسلّم في باب اللغات، ولكن لا أثر لهذا الانسداد في باب 

اللغات، لأننا إن قلنا بانفتاح باب العلم والعلمي في الأحكام الشرعية فلا أثر للانسداد في باب اللغة ولا وجه للرجوع 

 إلى قوله.

حكام وأن الظن بالحكم الشرعي حجة، فلا أثر للانفتاح في خصوص باب اللغة ولابد وإن قلنا بالانسداد في باب الأ

 من الرجوع إلى مطلق الأحكام والنظر فيها.

 وقد ذهب بعض الأعاظم إلى حجية قول اللغوي ووجّه الانسداد في اللغة بطريق آخر.*

ة أو تحريمية، ولا سبيل إلى معرفتها بطريق وهو أن المكلف بعد أن علم إجمالاً بانشغال ذمته بأحكام إلزامية وجوبي

 العلم أو العلمي فهو لا يستطيع الرجوع إلى البراءة في أطراف ذلك العلم الإجمالي للزوم محذورين.

الخروج عن الدين في الوقت الذي كانت الضرورة تدعوه إلى العمل على طبق ما جاء به الإسلام بما اشتمل  الأول:

عية، ومن الضروري أن الدين الإسلامي اشتمل على تكاليف عديدة، فلو اقتصرنا على القدر عليه من النظم الاجتما

المتيقن وجوبه من أجزاء الصلاة وشرائطها ورجعنا في غيره إلى البراءة خرجت الصلاة عن حقيقتها، وكذا الأمر 

 في سائر العبادات والمعاملات.

ل بالتكاليف الإلزامية في موارد الجهل بالأحكام، فإذا كان من إجراء لزوم المخالفة القطعية للمعلوم بالإجما الثاني:

البراءة يلزم المحذوران، فنحن والعلم الإجمالي المذكور بثبوت التكاليف الشرعية يقتضي التنجز في أطرافه، 

النافية والرجوع إلى كل ظن يحصل بحكم شرعي، وهذا الانسداد نفسه حاصل في اللغة، ولكن الرجوع إلى الأصول 



في الأطراف يلزم منه المحذور الاخير فقط، وبيان ذلك: إننا نعلم إجمالاً بأن جملة من موضوعات تلك التكاليف 

 الشرعية

_______________________________ 

 

 ، ولمدة اسبوع واحد تعطلت الدراسة، لانحراف صحة سيدنا الأستاذ مدّ ظلهّ.1378 /1ج/3* ليلة السبت 

  341           

والغالب في الألفاظ التي وردت في الكتاب والسنة قد أصبحت معانيها مجهولة لا تعرف إلا بالمراجعة لدى اللغة، 

ولكن لنا طريق علم أو علمي للوصول إليها، والرجوع إلى الأصول النافية في أطراف المعلوم بالإجمال لا يلزم منه 

لومة الموضوع يجب امتثالها وعدم تركها، ولكن الذي يلزم من ذلك الخروج عن الدين، لأنه هناك بعض التكاليف مع

المخالفة القطعية بترك الأحكام التي توقف معرفة وموضوعاتها على اللغة، وهذا محذور صحيح يجب التوقي منه، 

والرجوع فلم يبق في البين إلا نحن والعلم الإجمالي بتوقف بعض معاني الألفاظ على اللغة، ولا محالة من التنجز 

 إلى كل ظن يحصل بأقوال اللغويين.

)والجواب عنه( أولاً: أن الانسداد الذي فرض في الأحكام الشرعية لم نجد جميع مقدماته حتى يوجب الرجوع إلى 

الظن، بل جاء ببعضها دون بعض، فإن من جملة المقدمات عدم إمكان الاحتياط، فإنه بعد أن علم المكلف إجمالاً 

تكاليف إلهية فكان عليه بعد امتناع الرجوع إلى البراءة في الأطراف أن يحتاط فيها، فإن تعذر عليه بانشغال ذمته ب

الاحتياط إما بعدم جوازه كما لو أخل بالنظام أو كان غير قادر عليه أو لعدم وجوبه كما لو استلزم العسر والحرج 

لمقدمة بنفسها تجري في الانسداد باللغة ولا يلزم فينتقل إلى كل ظن يتأتى له بحكم شرعي ويعمل على طبقه، وهذه ا

منها المحذور، إذ بعد أن علم بتوقف معاني بعض الألفاظ الواردة في الكتاب أو السنة على اللغة، ولم يستطع 

الرجوع إلى البراءة فيها للمخالفة القطعية كان عليه حين ذاك أن يحتاط في أطراف ما علمه إجمالاً، ولا يلزم من 

اطه الاختلال بالنظام أو العسر والحرج فان تلك الموارد ليست بكثيرة، وإذا أمكن ان يحتاط فيها فلا وجه حينئذٍ احتي

 للرجوع إلى كل ظن يحصل له بقول اللغوي، بل لابد من الاحتياط.



التي وردت في  أنه ليس في الرجوع إلى البراءة في أطراف ذلك العلم الإجمالي مخالفة قطعية، فإن الألفاظ وثانياً:

الكتاب والسنة المتعلقة بالأحكام الإلزامية قليل منها أصبح مجهولا، وتوقف أمره على مراجعة اللغة كالصعيد والفناء 

ونحوهما، وفي كل واحد من هذه وأمثالها قدر متيقن يرجع إليه لا محالة عند الإجمال، فلا يلزم من حرمان البراءة 

 ما ادّعى.في الزائد المخالفة القطعية ك

 والمتحصل مما قلناه أن قول اللغوي ليس بحجة.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     342   

 

 

 الإجماع المنقول*

 

هذا هو المبحث الثالث الذي وقع التعبد به من الأمارات، ومن الأحرى أن يتأخر بحث الإجماع المنقول عن خبر 

الواحد لأنه من شؤونه، فإن الدليل لو تم على عدم حجية خبر الواحد لكان بالأولى أن يمنع حجية الإجماع المنقول، 

 أولا. أما لو ثبت حجية الخبر فهناك يبحث عن أن الإجماع حجة

ولكن تبعاً للأصحاب تعرضنا له أولاً، كيف كان فقد وقع الخلاف بين القوم في حجيته، فذهب بعضهم إلى ثبوت 

الملازمة بينهما وأن الإجماع المنقول حجة كخبر الواحد، وآخرون إلى نفي الملازمة بينهما وادعوا التفكيك بين 

لأحكام دون الاعتراف بالإجماع في الموضوعات، وخير من الأمرين، إذ يمكن أن يعترف بحجية خبر الواحد في ا

، فقال ما حاصله: إن الإخبار عن الشيء )تارة( يكون عن (1)بحث هذه المسألة هو الشيخ الأنصاري)قدس سره(

حس ومشاهدة فيخبر عن وقوع ذلك الشيء خارجاً كنزول المطر وأمثاله، ومعلوم أن أدلة خبر الواحد شاملة لهذا 

الإخبار ببناء العقلاء ولا يمنع من الأخذ به إلا احتمال تعمد الكذب أو الغفلة والاشتباه، والأول غير معتنى  القسم من

 به لوثوق المخبر وعدالته، والثاني مدفوع بالأصل أي أصالة عدم الغفلة التي استقر بناء العقلاء عليها.



الحدس، كما لو أخبر عن المطر واحتملنا أنه لم  )وأخرى( يكون الإخبار عن أمر حسي مع احتمال أن يكون منشؤه

يشاهده ولكنه استند في إخباره إلى مقدمات ومباديء محسوسة تستلزم ذلك كالرعد والبرق بحسب حدسه، وفي هذا 

 القسم أيضاً بنى العقلاء على الأخذ بما جاء به المخبر بلا اعتناء لاحتمال الكذب أو الغفلة والاشتباه.

 الإخبار عن أمر حدسي لكنه قريب إلى الحس بحيث يكون)وثالثة( يكون 

_______________________________ 

 

 .1378/  1ج /4* ليلة الأحد 

 .179: 1( فرائد الأصول 1)

  343           

الخطأ فيه من قبيل الخطأ في الحس، حيث أن المخبر لم يطلع بحسب الحقيقة إلا على مقدمات تستلزم تحقق المخبر 

 به خارجاً، بحيث لو نقلت المقدمات لنا لانتقلنا إلى النتيجة.

ال الغفلة وهذا القسم أيضاً بنى العقلاء على الأخذ بما جاء به بعد دفع احتمال تعمد الكذب بوثاقة الناقل واحتم

 والاشتباه والخطأ بالأصل العقلائي.

 فهذه الأقسام الثلاثة جرى بناء العقلاء على الأخذ بما جاء المخبر.

)والرابعة( يكون الإخبار عن أمر حدسي، حصل له من إخبار جماعة اتفق له العلم بعدم اجتماعهم على الخطأ، لكن 

قدس سره( بحيث لو حصل لنا علمنا بالمطابقة، أو فقل إن حدسه ليس إخبارهم ملزوماً عادة للمطابقة لقول الإمام)

ناشيء من سبب لم تكن الملازمة بينه وبين المنجزية تامة عند المنقول إليه، وفي هذه الصورة لم يتم بناء من العقلاء 

 على الأخذ بما جاء به المخبر باعتبار أن المهم من أدلتهم السيرة ولم تقم هنا.

الإخبار عن حدس استنتج من مقدمات نظرية واجتهادات كثيرة الخطأ وبعيدة الانتقال إلى النتيجة  )والخامسة( يكون

 بحيث لو نقلت إلى المنقول إليه لما انتقل إلى اللازم، بل ربما يقطع بالعدم للعلم بخطأ بعضها في موارد كثيرة.

ه، فإن احتمال تعمد الكذب وإن كان مدفوعا بالعدالة وهذا القسم من الإخبار أيضاً لم يتم بناء من العقلاء على الأخذ ب



إلا أن احتمال الخطأ في الحدس مما لا دافع له، إذ لم يثبت بناء من العقلاء على عدم الاعتناء باحتمال الخطأ في 

 الأمور الحدسية.

ارده يكون الإخبار إذا عرفت فنقول: إن الإجماع المنقول ليس بحجة يعتمد عليه في مقام العمل، لأنه في جميع مو

عن قول المعصوم)عليه السلام( عن حدس، إذ الناقل للإجماع لا يخبر عن قوله)عليه السلام( عن حس أو يخبر عن 

حدس قريب إلى الحس، ولا عن حدس تام الانتقال من المقدمات إلى النتيجة حتى عند المنقول إليه، بل ينقل عن 

ات نظرية، وفي هاتين الصورتين لا ملازمة بين اتفاق العلماء وقول حدس بعيد الانتقال، أو حدس ينشا من مقدم

 المعصوم)عليه السلام(.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     344   

فهذا الشيخ الطوسي)قدس سره( وهو من المتقدمين عندما ينقل لنا إجماعاً على مسألة فهو يخبر عن قول 

المعصوم)عليه السلام( إخبارا حدسياً لأنه يرى الاتفاق حاصلاً بين العلماء، ولم يشاهد معارضا له فينتقل إلى موافقة 

 المعصوم)عليه السلام( لذلك المجمع عليه بقاعدة اللطف.

ذ لو كان مخالفاً لما هو عند المعصوم)عليه السلام( لأظهر المعصوم الخلاف على لسان واحد منهم، فعدم الخلاف إ

 في المسألة دليل على موافقته)عليه السلام( للمجمعين.

عند ولكن هذا السبب لم يكن تاماً في الانتقال إلى الحكم عندنا، إذ ربما يكون الحكم المجمع عليه مخالفاً لما هو 

المعصوم)عليه السلام(، ومع ذلك فالإمام)عليه السلام(، لا يستطيع من إظهار المخالفة لمصلحة في تأخيره أو مفسدة 

في بيانه فعلا، فهذه الملازمة التي اعتمد الشيخ عليها ليست تامة عند المنقول إليه، فهو من قبيل القسم الرابع من 

 ند المنقول إليه، أو يقطع بعدمها.الأخبار الذي تكون الملازمة غير ثابتة ع

وكذا إجماعات السيد المرتضى)قدس سره( فهو يعتمد على القواعد والأصول، ويدعي الإجماع على الحكم اعتمادا 

على قاعدة تسالم القوم عليها أو أصل كالبراءة وأمثالها من الأصول، وليس ذلك كشفا عن قول المعصوم)عليه 

على جواز التوضي بماء الورد بالرغم من أنه ليس هناك مفتي بذلك، ولكن ولدى السلام(، كما ادعى الإجماع 

 وما شاكل. (1)النتيجة اتضح أن السيد يعتمد على أصالة البراءة )وأن كل شيء مطلق حتى يرد فيه نهي(



 فهذا الإخبار عن قول المعصوم)عليه السلام( إخبار حدسي ليس بينه وبين الواقع ملازمة أصلاً.

الإجماع المنقول من المتأخرين فانه لم يكن نقلهم بذلك إلا حدسياً من مقدمات لا توصل إلى النتيجة عند المنقول وكذا 

 إليه، أو مقدمات ربما يقطع بعدم تحقق النتيجة منها وفي مثل ذلك لا يكون قطعياً.

 مانعم لو كان الإجماع دخولياً علم أن الناقل له قد شاهد الإمام)عليه السلام(، ك

_______________________________ 

 

 .67ح 12، أبواب صفات القاضي ب173: 27( وسائل الشيعة 1)

  345           

إذا كان معاصراً للإمام)عليه السلام( وسمع منه الحكم فينقله بلفظ الإجماع بعد أن يضم إليه فتاوى العلماء، فإنه لا 

ريب في حجيته وشمول أدلة الخبر له، ولكن أنىّ لنا بتحقق هذه الصغريات والكلام فيها، بل يقطع بعدمها حيث نرى 

 ا زمن الغيبة فدعوى الرؤية لا تسمع فيها.أن ناقلي الإجماع لم يدركوا زمن الحضور، وأم

ذهب إلى حجية الإجماع المنقول في كلمات المتقدمين من الأصحاب دون  (1)ثم إن بعض الأعاظم)قدس سره(*

المتأخرين منهم، مدعياً أن المتقدمين عندما ينقلون لنا الإجماع نحتمل أن يكون مستندهم في ذلك هو السماع من قول 

سلام( ولو بواسطة سماعهم ممن سمع من الإمام)عليه السلام( لقرب عصرهم بعصر الحضور، المعصوم)عليه ال

فيكون دعواهم الاتفاق حسياً كما نحتمل أن يكون مستندهم الحدس وإن نقله للإجماع من أجل اطلاعه على مقدمات 

د إخباره حسياً أو حدسياً فأدلة الخبر بعيدة الانتقال إلى النتيجة عند المنقول إليه، وإذا دار الأمر بين أن يكون مستن

تشمله وتدفع احتمال تعمد الكذب بالوثاقة والخطأ والغفلة بالأصل، فإن احتمال أن يكون الإخبار عن حس كاف في 

الحجية ببناء العقلآء، وهذا المعنى لا يتأتى بالإضافة إلى الإجماعات التي يدعيها المتأخرون لعدم قرب عصرهم إلى 

 فعليه تكون الإجماعات المنقولة من القدماء حجة يؤخذ بها في مقام العمل. -كما عرفت  - زمن الحضور

أن أدلة خبر الواحد إنما تشمل موارد ما إذا لم يكن احتمال الاستناد إلى الحس موهوماً بنظر  أولاً: الجواب عنه

 العقلاء.



كذلك فإن احتمال الاستناد إلى الحس موهوم غير  وأما إذا كان موهوماً فالعقلاء لا يعتنون بالنقل، وما نحن فيه

عقلائي، حيث تتبعنا إجماعات قدماء الأصحاب فوجدناها مبتبنية على أمور حدسية لا تقتضي الانتقال إلى قول 

 المعصوم)عليه السلام(.

 يستند في نقله للإجماع على قاعدة اللطف لا إلى (2)فهذا الشيخ الطوسي)قدس سره(

_______________________________ 

 

 .1378/  1ج /5* ليلة الاثنين 

 .97: 3( نهاية الأفكار 1)

 .77: 2( عدة الأصول 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     346   

قد عرفت مستند إجماعاته وهو التسالم على  (1)وذلك السيد المرتضى -الحس، وقد عرفت وتعرف التفصيل عنها 

 القاعدة أو الأصل، فينقل الإجماع على الحكم حسبما يراه في نظره وفي نظر الكل موافقاً للقاعدة أو الأصل.

وكذا بقية الإجماعات، ومع الاطلاع على مدارك ما ينقلونه من الإجماع كيف يحتمل أن يكون المستند هو السماع 

 ي الحقيقة إلى النقل وإخبار عن حس، فليس الاحتمال المذكور إلا وهماً.حساً الذي يرجع ف

لو فرضنا أن الناقل كان قد سمع قول المعصوم)عليه السلام( بالواسطة، فلماذا جاء بالإجماع وضم بقية  ثانياً:

 خبر واحد.الفتاوى من العلماء إلى ذلك، أما كان الأحرى به أن يروي ذلك عن الإمام)عليه السلام( بصفته 

 فلجوؤه إلى الإجماع وضم الفتاوى من العلماء إلى ذلك السماع ضم الحجر إلى جنب الإنسان.

لو فرضنا أنه صرح في إجماعه وقال )إنه بلغني من المعصوم)عليه السلام( كذا( لا يكون ذلك إلا من قبيل  ثالثاً:

 معرفتنا لتلك الواسطة من حيث وثاقته وعدالته.الرواية المرسلة التي حذف منها الواسطة، وهي غير مقبولة لعدم 

 وعلى هذا فالإجماعات المنقولة من القدماء أيضاً لا عبرة بها وليست محل ثقة واعتماد.

نعم إن الإجماعات المنقولة من المتأخرين حجة وكاشفة عن قول المعصوم)عليه السلام( في الجملة حيث أنهم 



ذهب إليه السيد المرتضى)قدس سره(، فلا يبعد أن يكون اتفاق العلماء الذي بعيدون عن قاعدة اللطف وبعيدون عما 

وقف عليه مدعى الإجماع مستلزماً للقطع بقول المعصوم)عليه السلام( وكاشفاً عنه، فإذا نقل لنا مدّعي الإجماع 

فان كان بمقدار يوجب السبب الذي من أجله استلزم انتقاله إلى قول المعصوم)عليه السلام( وعرفنا كمية الاتفاق، 

علينا الانتقال إلى قول المعصوم)عليه السلام( بحيث كان ذلك عندنا سببا تاماً تعين علينا الانتقال إلى رأي 

 المعصوم)عليه السلام(،

_______________________________ 

 

 .13( الذريعة: 1)

  347           

وإلا كان جزء سبب عندنا، وإن كان سببا تاماً عنده لزمنا البحث مقداراً نعثر على اتفاق باقي العلماء لنضمه إلى ما 

نقله لنا ذلك الناقل، فيحصل عندنا السبب التام في الانتقال إلى قول المعصوم)عليه السلام( وبهذا المقدار كان إجماع 

 المتأخرين حجة في الجملة.

 لإجماع المنقول.هذا كله في ا

 

 الاجماع المحص ل

 

والإجماع المحصّل الذي هو أحد الأدلة الأربعة عبارة عن أن يبحث الشخص نفسه عن فتاوى العلماء فينتقل منها 

إلى قول المعصوم)عليه السلام( من دون أن يعتمد على نقل أحد من الأصحاب، والملازمة التي توجب انتقال 

قول المعصوم)عليه السلام( لا تخلو من أحد ثلاث: إما ملازمة برهانية عقلية، وإما  الباحث من هذه الفتاوى إلى

ملازمة عادية قضت العادة بها، وإما ملازمة اتفاقية تقتضي الانتقال من الاتفاق المذكور إلى قول الإمام)عليه 

 السلام(.



 الملازمة العقلية وتقريبها من وجهين: الأمر الأول:

ة اللطف التي استند إليها الشيخ الطوسي)قدس سره( في سائر إجماعاته، وحاصلها: أن الحكمة قاعد الوجه الأول:

الإلهية كما اقتضت على الله سبحانه وتعالى أن يرسل انبياء ويرفقهم بكتب سماوية احتوت على نظم وقوانين تكفل 

شر وإرشادهم إلى ما هو الصواب وكل سعادة البشر وتضمن لهم النجاح، وكانت وظيفة الرسل بيان تلك القوانين للب

ذلك من باب اللطف والرحمة بعباده، كان عليه )عليه السلام( أيضاً أن يظهر الخلاف في الموارد التي تتفق الأمة 

وتجتمع على حكم من الأحكام، ويكون ذلك مخالفاً للواقع فمن طريق اللطف وإرشاد العباد للصواب أن يظهر الإمام 

ى الخلاف على لسان بعضهم خشية من الوقوع في الهلكة، فعدم إظهار ذلك مع الاتفاق دليل على من قبل الله تعال

 قبول اتفاقهم، فكان قول المجمعين واتفاقهم ملازماً برهانا لقول المعصوم)عليه السلام(.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     348   

)والجواب عنه( أولاً: أنه بعد تسليم قاعدة اللطف، وإلا فلنا مجال للمناقشة فيها، وأنه لا يجب عليه تعالى ارشاد 

البشر ولا يكون ذلك قبيحاً منه وإنما بعث الرسل إحسان وتفضّل منه، أن اللطف إنما يقتضي الإيصال بالطرق 

شاكلها، والمفروض أنهم)عليه السلام( أو ضحوا لنا الأحكام  المتعارفة الاعتيادية إلى البشر دون طرف الإعجاز وما

بحسب طرقها المتعارفة الاعتيادية بواسطة الرواة المعاصرين لهم، وقد كان الإخفاء منا موجبا لعدم وصول الأحكام 

عدة اللطف إلينا، وقد قلنا إنه لا يلزم على الشارع المقدس أن يوصل الأحكام حتى بحسب طرقها غير العادية، إذ قا

 لا تقتضي ذلك.

فقيه واحد في عصر خاص وقد انحصرت الرئاسة الدينية فيه، وقد حكم  -والعياذ بالله  -والذي يؤيده أنه لو اتفق 

 بحكم وكان مخالفاً للواقع أفهل يجب على الإمام)عليه السلام( أن يظهر الخلاف من باب اللطف عليه، كلا.

السلام( الخلاف، وهل يظهر للمجمعين نفسه بوصف كونه اماماً وأنه هو الإمام  أنه كيف يظهر الإمام)عليه ثانياً:

ابن الإمام ويخالف ما أجمعوا عليه فهو خلاف الغرض إذا لا يستطيع من ذلك، وإذ ظهر بذلك أخذ به ولا داعي 

كونه إماماً فهذا لا أثر له للإجماع، أو يظهر لهم لا بصفة الإمامية بل بالصفة الاعتيادية بأن يلغي الخلاف، مع إخفاء 

مهما خالف، وكيف كان لا يجب على الإمام)عليه السلام( إظهار خلاف ما أجمعت الأمة عليه لطفا بالعباد، فهناك 



 من الأمور ما تقتضي المصلحة تأخير البيان حتى إشعار آخر وهي مودعة عند الإمام الثاني عشر)عليه السلام(.

 صحيحة. والنتيجة أن قاعدة اللطف غير

* 

للملازمة العقلية بين اتفاق علماء العصر على حكم شرعي يوجب وبين قول المعصوم يحصل التواتر  الوجه الثاني:

من اتفاقهم ))عليه السلام(( ببيان: أن كل خبر إذا جاء به الثقة العدل فقد حصل الظن منه بالمطابقة للواقع، واحتمال 

 لكذب، وهذا الاحتمال تدفعه وثاقة الراويإرادة خلافه منشؤه أحد أمرين. تعمد ا

_______________________________ 

 

 .1378 /1ج /6* ليلة الثلاثاء 

  349           

في الإقدام على ذلك، وأما غفلته وخطؤه والأصل العقلائي ينفيه أيضاً، وإذا انضم إلى المخبر الأول مخبر ثان 

متصف بالوثاقة والعدالة وأخبر عن نفس ذلك الحكم فلا إشكال أن جهة المطابقة للواقع تصبح قوية وأكيدة أكثر من 

وكذا لو انضم إلى ذلك مخبرون عديدون جاءوا بنفس السابق، ويضعف احتمال الخلاف من حيث الكذب والغفلة، 

ذلك الخبر فلا إشكال أن مرتبة المطابقة للواقع تصبح أكيدة حتى تبلغ حد التواتر الذي يوجب حصول القطع بالموافقة 

 للواقع، فالاتفاق من العلماء على حكم يوجب القطع بالموافقة للواقع باعتبار حصول التواتر منه كما عرفت.

جواب عنه( أن الاتفاق الذي يحصّل القطع بالموافقة إنما هو في الأمور الحسية من مشاهدة أو سماع أو غيرها، )وال

كما في الخبر المتواتر، لأن احتمال مخالفة الواقع في الخبر الحسي إنما ينشأ من احتمال الخطأ في الحس أو احتمال 

ما في الأمور الحدسية التي تبتني على الاستدلال والنظر تعمد الكذب وكلاهما ضعيفان لأجل كثرة المخبرين، وأ

والرأي فلا يستلزم الاتفاق القطع بالموافقة، لاحتمال أن يحصل الاشتباه والغلط في نفس ذلك الدليل الذي اعتمد عليه 

قة، لاحتمال المتفقون، مثل ما لو اتفق آلاف من العلماء على استحالة إعادة المعدوم، فانه لا يوجب القطع بالمواف

الاشتباه في أصل الدليل الذي بنى عليه هذا القول وما نحن فيه كذلك، إذ بعد أن عرفنا أن إخبارات القوم إنما هي 



عن أمور حدسية تستند على مقدمات وبراهين نظرية لا مدفع لاحتمال تحقق الاشتباه فيها، فاتفاقاتهم مهما بلغت فهي 

والاشتباه ومعه لا يحصل القطع بالموافقة، فإن نسبة الخطأ إلى الجميع كنسبته  تنشأ عن أمر حدسي يحتمل فيه الغلط

إلى الواحد، إذ احتمال كون البرهان غير مطابق للواقع لا يفرق فيه بين أن يكون الاستناد إليه من شخص واحد أو 

 أكثر.

وأمكن اجتماع الكل  (1)تي على الخطأ(نعم لو تم ما نسب إلى النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( من قوله )لا تجتمع أم

كان ذلك صحيحاً للملازمة بين اجتماع الأمة وقول المعصوم)عليه السلام(، ولكن كيف يتم الاجتماع من الكل مضافاً 

 إلى أن سند الرواية

_______________________________ 

 

 على ضلالة".وفيه " لا تجتمع أمتي  3ح 29، كتاب العلم ب225 /2( بحار الأنوار 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     350   

ضعيف لأنها مرسلة، ودلالتها غير تامة لعدم اختصاص الأمة بالإمامية كما ورد )ستفترق أمتي على ثلاثة وسبعين 

 .(1)فرقة(

 )الأمر الثاني( الملازمة العادية

فقد يقال بالملازمة العادية بين اتفاق العلماء على حكم والكشف عن قول المعصوم)عليه السلام(، وحقيقتها أن العادة 

قضت بأن المرؤوسين إذا اتفقوا على أمر من الأمور فذلك يكشف عن متابعتهم لرأي رئيسهم من دون انفكاك، 

متابعتهم للإمام)عليه السلام( الذي هو رئيسهم الأعلى  والعلماء الأعلام إذا اتفقوا على حكم شرعي فهو يكشف عن

 وهذا يوجب القطع بالموافقة.

)والجواب عنه( أن الملازمة المذكورة إنما تتم في الأشخاص الذين يعاصرون رئيسهم، فيستكشف من رأيهم رأي 

فلا يتحقق ذلك فيهم، والعلماء  الإمام)عليه السلام( بالملازمة العادية، وأما الأشخاص الذين تخلفّوا زمناً عن عصره

 المتقدمون والمتأخرون متخلفون عن عصر الإمام)عليه السلام( فالقاعدة لا تتأتى فيهم.



 )الأمر الثالث( الملازمة الاتفاقية.

والتي تحصل بين اتفاق العلماء على فتوى من الأحكام وبين الكشف عن رأيه)عليه السلام(، وحقيقتها أن العادة لا 

الدوام تقتضي بأن هؤلاء الأشخاص الذين بلغوا المرتبة العالية من الفضيلة لابد وأن يكون اتفاقهم ملازماً  على نحو

 لقول المعصوم)عليه السلام( فدوماً ملازمة ثابتة من اتفاقهم وقول الإمام)عليه السلام(.

تكشاف قول المعصوم)عليه )والجواب عنه( أن الدعوى المذكورة صحيحة، ولكن ليس لها ضابط يؤخذ به، إذ اس

السلام( من اتفاق هؤلاء يختلف باختلاف الأشخاص، فرب واحد إذا اطلع على عشرين فتيا من أشخاص محترمين 

أمكن له القطع بقول المعصوم)عليه السلام(، ورب آخر يحصل له من ثلاثة، ورب ثالث يحصل له من مائة، إذ 

)قدس سره(كان يدعي حصول  (2)ا أصلاً وقد أدركنا بعض الأعاظمالمدار صار على القطع الشخصي ولا تحديد لهذ

 القطع له بالحكم عندما يرى الشيخ الأنصاري، والسيد الشيرازي، والشيخ محمد تقي الشيرازي )قدس الله أرواحهم(

_______________________________ 

 

 .3ح 1، كتاب الفتن والمحن ب4: 28( بحار الأنوار 1)

 ا علي أغا الشيرازي ابن السيد الشيرازي الكبير.( السيد ميرز2)

  351           

متفقين على حكم من الأحكام نظراً إلى وثاقتهم وعدالتهم، وهذا أمر صحيح بعد أن أنيط الأمر إلى وثاقة الشخص 

 نفسه.

نعم هناك شيء واحد، وهل نستطيع أن نثبت أن هؤلاء المتفقين على حكم من الأحكام قد اعتمدوا على دليل معتبر 

 بحيث لو وصلنا ذلك الدليل لحكمنا مثلهم بنفس الحكم، أو لا؟

ان والظاهر أن أصل الاعتماد على دليل أمر مسلّم، لأن وثاقة هؤلاء المجمعين وعدالتهم تمنعهم من اقتحام ميد

الفتوى بلا دليل، إذ لازمه أن يكون فتوى بغير علم وهم منزهون عن ذلك، إلا أن الكلام في نفس ذلك الدليل الذي 

 اعتمدوا عليه في مقام الفتيا وهل هو معتبر عندنا.



اعدة أولاً: والصحيح خلاف ذلك لأننا نحتمل أن يكون ذلك الدليل أو الأصل ليس بحجة عندنا، بل ولا نرى تمامية الق

أو الأصل المذكورين خاصة وأن المتقدمين كانوا لا يتعرضون في مقام الفتيا إلى الدليل، ومن الممكن ان يكون ذلك 

 الدليل قاعدة اللطف عند الشيخ)قدس سره( أو أصل عند السيد المرتضى)قدس سره( ونحن لا نرتضي كليهما.

جماع بلا بيان مدرك له فادَّعت الإجماع عليها، وجاءت فالطبقة المتأخرة عن الشيخ لم تشاهد إلا حكماً رفع بالإ

الطبقة البعيدة واطلعت على فتوى مرفق بالإجماع ولم تذكر المدرك معه، فادعت الإجماع عليه حتى تكاثر، ولا 

 ريب ان الجميع يستندون إلى قاعدة واحدة وهي غير مقبولة عندنا.

يل المعتبر، إذاً فلا الإجماع المحصل حجة ولا المنقول منه ولكن مع وبهذه الطريقة أيضاً لا يمكن ثبوت القطع بالدل

ذلك كله لا يتسطيع المجتهد في الفقه ان يتحدى الإجماع في مورد من الموارد فاللازم إذاً هو الاحتياط اللزومي في 

 موارد الإجماعات.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     352   

 

 

 الشهرة الفتوائية*

 

 البحث الذي وقع الخلاف في التعبد به من الأمارات )الشهرة الفتوائية(: اعلم أن الشهرة على ثلاثة أقسام:

الشهرة في الرواية: هي بأن يتعدد ناقلوا تلك الرواية بالخصوص فتصبح الرواية بالغة حد الاشتهار  القسم الأول:

رى قد نقلها عدد قليل، وقد جعل المشهور هذه الشهرة من بين القوم، ويقابلها الندرة والشذوذ بحيث تكون رواية أخ

مرجحات إحدى الروايتين على الأخرى عند التعارض مستندين في ذلك إلى ما ورد في مرفوعه زرارة من 

 خذ بما اشتهر بين أصحابك ودع الشاذ النادر»قوله)عليه السلام( 

، فإن معنى المجمع (2)«خذ بالمجمع بين اصحابك»، وما في مقبولة عمر بن حنظلة من قوله)عليه السلام( «(1)



 عليه ليس هو الإجماع المصطلح بل المشهور بقرينة ما ترك الشاذ النادر.

والصحيح أن يقال إن الشهرة المذكورة في إحدى الروايتين لا تكون من المرجحات، وإنما توجب القطع بصدور تلك 

المجمع عليه في المقبولة هو الخبر الذي أجمع على صدوره من الرواية عن المعصوم)عليه السلام( لأن المراد ب

المعصوم )عليه السلام( وهذا عبارة عن الخبر المعلوم الصدور، ومع القطع بالصدور لا معنى للأخذ بالرواية 

 الأخرى التي رواها عدد قليل حيث تسقط عن الحجية في نفسها.

المشهور في عملهم على طبق رواية في مقام الحكم والافتاء، وقد الشهرة العملية: وهي التي يستند  القسم الثاني:

اعتبر المشهور أن هذه الشهرة المذكورة صالحة كخبر تلك الرواية كما يكون إعراض المشهور موجبا لوهنها، فإن 

 عمل

_______________________________ 

 

 .1378 /1ج /7* ليلة 

 .1ح 9قاضي ب، أبواب صفات ال106 /27( وسائل الشيعة 1)

 .221 /133: 4( عوالي اللئالي 2)

  353           

القوم على طبق تلك الرواية مما يقوي مركزها إن كانت رواية ضعيفة، ويستكشف من ذلك وجود قرينة خفيت علينا 

وقد اطلع المشهور عليها، كما أنهم لو أعرضوا عن رواية ولم يعملوا على طبقها فذلك يوجب وهنها وضعفها وإن 

في صلاة الوتر بأنه لا حاجة لنا إلى  (1)اني)قدس سره(بلغت من القوة مقداراً عالياً، وإلى هذا أشار المحقق الهمد

مراجعة كتب الرجال ومعرفة الراوي من حيث وثاقته وعدالته، بل يكفينا عمل المشهور في الرواية فهو الذي يكون 

 جابراً لها إن كانت ضعيفة وموهناً لها عند الإعراض عنها وإن كانت قوية.

العمل برواية وعدم الإعراض عنها ليس بمهم في البين، إنما اللازم في )الجواب عنه(: أن إعراض المشهور عن 

المقام مراجعة الكتب المدونة في معرفة الرجال والاطلاع على وثاقة الراوي وعدمه، فان كان الراوي موثوقاً به 



إن عمل المشهور لزم العمل على طبق روايته عمل المشهور بها أم لا، وإن لم يكن موثوقاً فلابد من طرح روايته و

 بها.

فإن عمل المشهور وعدمه ليس بمناط في العمل بالرواية، ومن هنا تعرف عدم صحة ما ذهب إليه المحقق 

 الهمداني)قدس سره(.

الشهرة الفتوائية: وهي التي تشتهر الفتوى بحكم من الأحكام بين العلماء الأعلام بلا معرفة سند الشهرة  القسم الثالث:

 وهذا القسم هو المراد من بحثه هنا وقد وقع النزاع في حجيته.على ذلك الحكم، 

 فقد استدل القائل بالحجية بوجوه:

* 

، ويريد الإمام)عليه (2)ما ورد في مرفوعة زرارة )خذ بما اشتهر بين أصحابك ودع الشاذ النادر( الوجه الأول:

ف بصلتها، أن كل مشهور بين الأصحاب يجب السلام( من ذلك بعد أن عبرّ بكلمة )ما( الموصولة المبهمة التي تعر

 الأخذ به بينما يدع الذي ليس بمشهور وقد عبر عنه بالنادر، وإطلاق كلمة )ما اشتهر(

_______________________________ 

 

 طبع الحيدري/ ايران قطع كبير. 47( كتاب الصلاة ص 1)

 .1378/  1ج /8* ليلة الاربعاء 

 .1ح 9أبواب صفات القاضي ب 106 /27( وسائل الشيعة 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     354   

 يدل على أن كل مشهور حتى الفتوى يؤخذ به ولا خصوصيته للرواية، وفي هذا دلالة على المطلوب.

كما وأنه ورد في مقبولة عمر بن حنظلة ما يدل على ذلك أيضاً، فإنه بعد أن فرض السائل تساوي الراويين في 

العدالة قال)عليه السلام( )ينظر إلى ما كان من روايتهم عنا في ذلك الذي حكما به المجمع عليه بين أصحابك فيؤخذ 

 ع عليه مما لا ريب فيه(.به ويترك الشاذ الذي ليس بمشهور عند أصحابك فان المجم



وليس المراد من المجمع عليه ما كان مصطلحاً لدى الأصوليين وهو الذي يقطع بصدوره عن الإمام)عليه السلام( 

فان خلافه حينئذٍ باطل، ولا يؤخذ به لمخالفته لما هو الصادر عن الإمام)عليه السلام(، بل المراد من المجمع عليه 

 ل على الأخذ بكل شهرة حتى الشهرة الفتوائية.هو المشهور، وإطلاق ذلك يد

 والجواب عن ذلك:

أولاً: أن الروايتين ضعيفتا السند، أما المرفوعة فهي مرسلة فقد ذكرت في كتاب غوالي اللئالي لابن أبي جمهور 

 مروية عن العلامة، وهي أولاً لم توجد في كتب العلامة)قدس سره(. (1)الأحسائي

قد طعن في كتاب الغوالي وفي صاحبه علماً بأن صاحب الحدائق ليس من  (2)ئق)قدس سره(ثانياً: أن صاحب الحدا

 شأنه الطعن.

وأما دعوى انجبارها بعمل المشهور فممنوعة صغرى وكبرى، أما الصغرى فلأنه لم يثبت استناد المشهور إليها، 

 وموهنين. وأما من حيث الكبرى فقد مر قريباً أن العمل والإعراض لا يكونان جابرين

وأما مقبولة عمر بن حنظلة فنفس عمر بن حنظلة لم تثبت وثاقته ولم يذكر له توثيق في كتب الرجال، نعم وردت 

 رواية في باب الوقت تدل على أن الإمام)عليه السلام( وثقه، فقد نقل

_______________________________ 

 

 .133: 4( غوالي اللئالي 1)

 .99: 1( الحدائق الناظرة 2)

  355           

... قال قلت لأبي عبد الله)عليه السلام( أن عمر بن حنظلة أتانا عنك بوقت، فقال)عليه (1)صاحب الوسائل عن الكافي

 السلام(: إذاً لا يكذب علينا.

 ولكنه من المؤسف أن هذه الرواية ضعيفة السند ومعه لا يمكن إثبات وثاقة عمر بن حنظلة بها.

بأن المراد من الشهرة كما جاء في  (2))ثانيا(: وأما في الدلالة فقد أورد على ذلك شيخنا الأنصاري)قدس سره(



المرفوعة معناها اللغوي، وهو الظهور والبروز والوضوح كما يقال، فلان شهر سيفه، أي أظهره وأبرزه، وكذا 

منه هو الظاهر والواضح، فكأن الإمام)عليه السلام( المراد من المجمع عليه في المقبولة بناء على إرادة المشهور 

 يقول خذ بما كان ظاهراً وواضحاً عند الأصحاب، وهذا معنى الأخذ بالمقطوع فلا ربط له بالمشهور فتوى.

والذي يؤيد ذلك ما جاء في الذيل من قوله)عليه السلام(: )إنما الأمور ثلاثة أمر بين رشده فيتبع، وأمر بينّ غيه 

وشبهات بين ذلك( وقد أدرج المشهور تحت ما هو بينّ الرشد والمقصود من البينّ الواضح، كما أدرج  فيجتنب،

خلاف البينّ تحت الشبهات، فهذا يكون تأييدا على أن المراد بالمشهور هو المعنى اللغوي وهو الواضح، وإذا كان 

ا يقارب القطع، وهو لا ينافي احتمال صدور كذلك فهذا الذي كان ظاهراً وبارزاً لا ريب في حصول القطع به أو م

 الآخر المخالف له، إذ من الممكن صدوره تقية من الغير، وكيف كان فالمشهور بهذا هو الظاهر.

: أن المشهور ليس فيه إطلاق يشمل المشهور الفتوائي، بل يختص بمورد الرواية وهو الخبر المشهور نظراً ثالثاً:

الصدر، ويأتي عنكم الخبران المتعارضان بأيهما أعمل قال)عليه السلام(: خذ بما  إلى ما جاء بقرينة السؤال في

اشتهر بين أصحابك، فان المعرّف للموصول لا يختص بصلته بل شيء آخر وهو مورد السؤال كما عرفت، فالمراد 

 من )ما( خصوص الخبرين لا مطلق المشهور حتى الفتوى.

 يك، فأجاب: ما كان أكبر، لا يستفادألا ترى لو قيل: أي الرمانتين أحب ال

_______________________________ 

 

 .30ح 8، أبواب صفات القاضي ب85: 27( وسائل الشيعة 1)

 .235: 1( فرائد الأصول 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     356   

منه محبوبية كل كبير بل يستفاد منه خصوص الكبير من الرمانتين، فكان المشهور في خصوص المورد هو الذي 

 يجب الأخذ به دون كل مشتهر ومشهور.

 إذاً فلا دلالة في المقبولة والمرفوعة على المدعى ولا إطلاق للصلة يشمل مطلق المشهور.



* 

لشهرة الفتوائية بما حاصله: أن خبر الواحد إنما جاز العمل به من أجل وقد استدل ثانياً على حجية ا الوجه الثاني:

إفادته الظن، ولا ريب أن الظن الحاصل من الشهرة الفتوائية أقوى من الخبر، فما دل على حجية الخبر يدل على 

 حجية الشهرة بطريق أولى.

لازمه أن يصبح كل ظن مساو للخبر أو  )والجواب عنه(: أن هذا يتم إن ابتنى حجية الخبر على إفادة الظن، فان

أقوى منه حجة سواء حصل من الشهرة أو من فتوى فقيه واحد. ولازمه أيضاً أن يكون هذا الدليل في جملة أدلة 

 حجية الظن المطلق لا من أدلة حجية الشهرة.

غالب المطابقة للواقع، إلا أن هذا المبنى غير صحيح في نفسه، فان من المحتمل أن تكون حجية الخبر من أجل أنه 

فإن غالب الإخبارات تكون عن حس وهي في الغالب مطابقة للواقع، واحتمال تعمد الكذب مرفوع بوثاقة الراوي، 

كما أن احتمال غفلته في الأمور الحسبة يدفعه البناء العقلائي، فهذه الجهة هي التي أو جبت العمل بخبر الواحد، 

 لتي كان الإخبار فيها عن حدس.وأين هذا من الشهرة الفتوائية ا

: أن الله تعالى أفاد في آية النبأ الذم على الأخذ بخبر الفاسق وأوجب التبين عند إخباره، وعلل ذلك بأن الوجه الثالث:

الأخذ بخبره بلا تبين إصابة للقوم بجهالة، ويفهم من العلة ان كل مورد ليس في الأخذ به جهالة لا مانع من العمل 

 لأن العلة في سائر مواردها )تارة( تخصص الحكم المعلل )وأخرى( تعممه. على طبقه،

فلو قال المولى )لا تأكل الرمان لأنه حامض( كانت العلة المذكورة مخصصة للحكم المذكور في بعض افراده، أما 

 يكن خمرا.لو قال )لا تشرب الخمر لأنه مسكر( كانت العلة معممة للحكم المذكور وهو حرمة كل مسكر ولو لم 

_______________________________ 

 

 .1378 /1/ ج 10* ليلة السبت 

  357           



وإذا عرفت انقسام العلة إلى تعميم وتخصيص تعرف أن العلة المذكورة في آية النبأ معممة، ولا خصوصية لخبر 

الواحد بل كل مورد لم يكن الأخذ به إصابة بالجهالة وسفاهة لا يجب التبين فيه، ومن ذلك الشهرة الفتوائية فإن الأخذ 

 ها.بها ليس إصابة للقوم بجهالة فالتبين ليس بواجب في

 )والجواب عنه( بالمنع صغرى وكبرى.

أما الصغرى، فلأن الشهرة الفتوائية توجب الجهالة والسفاهة، لأن الجهالة تستعمل في معنيين: )تارة( في السفاهة 

وهو العمل بدون نظر إلى مصلحته، فان هذا غير مرضي لدى العقلاء، إذ العقل يحتاج إلى مأمن من ناحية العقوبة، 

 الناس بلا تبين فيه احتمال ضرر فيجب دفعه. والآخذ بخبر

فالسفاهة هنا بمعنى العمل بلا لحاظ مصلحة في قبال العمل الناشيء عن مصلحة )وأخرى( فيما يقابل الأعلم بمعنى 

 أن الأخذ بخبر الفاسق جهالة لا يحصل العلم به.

معنى الأول واضح، فإن الشهرة الفتوائية والتي وبأي المعنيين فسرتا الجهالة كانت الشهرة الفتوائية جهالة، إذ على ال

هي عبارة عن اشتهار الفتوى على حكم من الأحكام استناداً إلى الحدس، لا تكون لدى العقل مدركاً لتأمين الضرر 

 المحتمل في مقام العمل فإنه لا يخرج عن كونه سفاهة لديهم.

شهرة الفتوائية مهما بلغت لا تفيد العلم والقطع بالواقع، فالأخذ كما أنه على المعنى الثاني كذلك، إذ بديهي أن الأخذ بال

 بها جهالة بمعنى ما يقابل العلم، وكيف كان فالشهرة الفتوائية لا تخلو عن كونها جهالة.

وأما الكبرى، فلأنا لو سلمنا أن الشهرة لا يوجب إصابة القوم بجهالة، ولكن عمومية التعليل وتخصيصه لا تفيد نفي 

 عن غير مورد، مما لا توجد العلة فيه إذ لا مفهوم له. الحكم

 وتوضيحه أنه لو قال المولى )لا تشرب الخمر لأنه مسكر(، فالتعليل يفيد

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     358   

أن موضوع الحرمة وهو المسكر الأعم من الخمر ولا يفيد حلية كل ما ليس بمسكر، إذ هناك من النجاسات محكومة 

 بالحرمة مع أنها ليس بمسكرة.

 اللهم إلا أن يكون التعليل بمفهومه دالاً على الانحصار وهو ممنوع.



أن غير الحامض يحل أكله، فإن كل ذلك وهكذا في جانب التخصيص )مثل لا تأكل الرمان لأنه حامض( لا يدل على 

يحتاج إلى دليل، والذي أفاده التعليل تخصيص الحكم أو تعميمه لموضوع ذلك الحكم وليس معناه نفي الحكم عن غير 

ذلك الموضوع، فإن دلالة التعليل على ذلك يتوقف على إفادة المفهوم العلية والانحصار ولم يثبت ذلك، والآية 

تضى تعليلها وجوب التبين في كل ما كان العمل به سفاهة، وهي لا تتعرض لغير مورد الموضوع الشريفة أفادت بمق

أو فقل لا تدل على عدم وجوب التبين في كل ما ليس العمل به سفاهة ليقال أن الشهرة كذلك، بل يمكن أن يكون 

 التبين فيه واجباً مع أن العمل به لا يستلزم السفاهة والجهالة.

 جميع ذلك أن الشهرة الفتوائية ليست بحجة. والنتيجة من

  359           

 

 

 خبر الواحد

 

بديهي أن البحث عن حجية خبر الواحد بحث عن مسألة أصولية لوقوعها كبرى في مقام الاستنباط، أما إنكار حجية *

خبر الواحد فيترتب عليه انسداد باب العلم والعلمي باعتبار أن الطرق التي توصلنا إلى معرفة التكليف ما عدا خبر 

حكام الشرعية لا يفي بتمام الغرض لحصوله في موارد نادرة الواحد قليلة جدا، فالعلم الضروري أو فقل القطع بالأ

 كوجوب الصلاة والصوم والحج وما شاكلهما.

 وهذا لم يتكفل بتمام الواجبات فضلا عن بيان الواجب من الأجزاء والشرائط.

لة جدا أيضاً، وهكذا الأخبار التي نقطع بصدورها من المعصوم)عليه السلام( والمتكفلة لبيان الأحكام الواقعية قلي

فليس لنا طريق يضمن الوصول إلى معرفة الواجبات والمحرمات بتمام أحكامها إلا أخبار الآحاد التي صدرت من 

الثقة أو العدل، فلو أنكرنا اعتبارها للزم سدّ باب العلم والعلمي والرجوع إلى مطلق الظن، لذا كان البحث عن حجية 

 الخبر من أهم المسائل الأصولية.



ناقش بعضهم في اندراج خبر الواحد في المسائل الأصولية باعتبار أن موضوع علم الأصول الأدلة الأربعة، وقد 

 وخبر الواحد لا يعود إلى واحد من الأدلة الأربعة وهي الكتاب والسنة والإجماع والعقل.

تكشف أن موضوع علم )والجواب عنه(: أن خبر الواحد مما لا خلاف في كونه من مسائل علم الأصول، وبذلك نس

الأصول أوسع من الأمور الأربعة، ذلك هو شيء قابل للانطباق على كل مسألة من المسائل الأصولية، هذا مع 

غض النظر عما قلناه سابقاً من أن المسائل الأصولية لا داعي للبحث عن موضوع واحد يجمعها، فان كل مسألة إذا 

كانت من مسائل علم الأصول وإن لم تكن من الأمور الأربعة، حيث كان لها اشتراك مع غيرها في تحصيل الغرض 

 قلنا في بداية بحث الأصول أن علم الأصول لا موضوع له أصلاً، وإنما هو عبارة عن جملة

_______________________________ 

 

 .1378 1ج /11* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     360   

مسائل وقواعد متشتتة جمعها اشتراكها في الدخل في الغرض الذي لأجله دوّن ذلك العلم ورتبت تلك القواعد 

 تحصيلا للمؤمنية.

وإن أبيت عن ذلك والتزمت بوجود موضوع فنقول: موضوع العلم عبارة عن جامع انتزاعي وهو ما يبحث فيه عن 

 الحجة الفعلية في مقام العمل.

ل: اختلف العلماء الأعلام في حجية خبر الواحد، فذهب جماعة من قدماء الأصحاب إلى عدم إذا عرفت هذا فنقو

 حجيته حتى جعله بعضهم كالقياس عند الشيعة، وذهب المشهور إلى حجيته.

 أدلة المنكرين

 وقد أقام المانع من حجية خبر الواحد على مدعاه وجوها:*

 ر الواحد.قيام الإجماع على عدم حجية الخب الوجه الأول:



)وفيه( أولا: أنه بالإضافة إلى كونه إجماعاً منقولا لا يعمل به، أن العمل به في خصوص موردنا أيضاً لا يمكن، 

لقيام شهرة من العلماء على العمل بذلك استناداً إلى جملة من الروايات التي دلت على الحجية، ومع هذا لابد من 

 القطع بعدم تحقق الإجماع.

كيف يتم الإجماع على عدم حجية خبر الواحد، إذ حجية الإجماع متفرعة عن حجية خبر الواحد، فإن : أنه ثانياً:

الإجماع من أفراد الخبر الواحد بل من أخس أفراده باعتبار كونه إخباراً عن قول المعصوم حدساً، فكيف مع هذا 

به المخبر عن حس، فتصحيحاً ينهض الإجماع الذي هو الإخبار عن الحدس على عدم حجية الخبر الذي جاء 

للإجماع أن ندعي أنه ورد على المنع من القسم الثاني من الخبر وهو الذي لا يرويه ثقة أو عدل كما هو أحد معنيي 

 الخبر.

الأخبار الكثيرة التي نهت عن العمل بالخبر المخالف للكتاب أو السنة، أو الخبر الذي لم يوافق كتاب  الوجه الثاني:

نبيه ولم يكن عليه شاهد أو شاهدان في أحدهما، وهذا الصنف من الأخبار المخالفة يجب طرحها وعرضها الله وسنة 

 على الجدار وأنها زخرف باطل.

_______________________________ 

 

 .1378/  1ج /12* ليلة الاثنين 

  361           

ولا إشكال أن الروايات التي تقع في طريق الاستنباط ليس عليها شاهد، وإلا فلو كان عليها شاهد لما اضطررنا 

للرجوع إليها بل لزمنا العمل على طبق ما في الكتاب أو السنة، وعليه فمن أجل هذه الروايات الناهية الكثيرة يلزمنا 

 المنع من العمل بأخبار الآحاد.

 ن هذه الأخبار الناهية على صنفين:)والجواب عنه(: أ

صنف نهي عن اتباع الخبر الذي يكون مخالفاً لكل من الكتاب والسنة، وصنف نهى عن اتباع الخبر الذي لم يوافق 

 الكتاب أو السنة ولم يكن عليه شاهد أو شاهدان في أحدهما.



من وجه مما يراها العرف مخالفة، بحيث لا )أما الصنف الأول( فالمراد بالمخالفة ما كانت بنحو التباين أو العموم 

 يستطيع العرف أن يجمع بينهما أصلاً، وهذا النحو من الخبر خارج عن محل البحث.

وأما المخالفة للكتاب والسنة بنحو التخصيص والتقييد فلا يراها العرف مخالفة، إذ كثيراً ما وجدنا أخبار الآحاد 

تقييد، فإن الكتاب لم يذكر فيه إلا القواعد والأحكام بنحو الإشارة مخالفة للكتاب والسنة بنحو التخصيص وال

 والإجمال، وأما تفصيلها فأمر موكول إلى أخبار الآحاد.

)فإن قلت(: إن المخالفة التباينية بنحو يوجب تغيير المعنى بالكلية نادرة لا تصدر من الرواة، وكثرة اهتمام الشارع 

المخالفة التباينية فهو حمل على فرد نادر وذلك قبيح، فلابد وأن يراد بالمخالفة ما بالنهي عن المخالفة، إن أريد به 

 كانت بنحو العموم المطلق.

)قلت(: إن الجاعلين للروايات والذين وضعوا ما ينافي الكتاب لم يجعلوا ذلك بنحو التباين أو العموم من وجه لنطرح 

ا الأحاديث المفتعلة في كتب أصحابنا بشكل يمكننا الاعتماد عليها ذلك بمجرد أن يصل بأيدينا، وإنما شأنهم أن يدسو

، لذا (1)كما ورد عن الإمام الصادق)عليه السلام( أنه لعن المغيرة لأنه دسّ في كتب أصحاب أبيه أحاديث كثيرة

 أشكل علينا الأمر واهتم الشارع المقدس من هذه الجهة.

_______________________________ 

 

 .62ح 29كتاب العلم ب 249: 2الأنوار  ( بحار1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     362   

)وأما الصنف الثاني(: وهو الذي نهى عن اتباع الخبر الغير الموافق للكتاب أو السنة، فكثير من الأخبار ودلالته 

 واضحة على أن ما لا يوافق الكتاب أو السنة يجب طرحه على الجدار.

إلا أننا علمنا من الخارج أن جملة من الأخبار قد قيدت مطلقات الكتاب كما أنه قد خصصته وهي بهذا المعنى لم 

توافق الكتاب والسنة، وثبوت هذه الأخبار أوجب أن نرفع اليد عن تلك العمومات الدالة على أن غير الموافق اطرحه 

وم شامل لكل ما لا يوافق الكتاب أو السنة إلا أننا علمنا من عرض الجدار، )وبعبارة أخرى( الأدلة الناهية فيها عم



 القرائن الخارجية خروج الأخبار المخصصة والمقيدة، فكان لابد من رفع اليد عن ذلك الإطلاق.

 إذاً لابد من حمل الأخبار الناهية على أحد الأمرين:

مور التكوينية مما لا يوافق مذهب الإمامية، في أصول الدين وما يرجع إلى المبدء والمعاد وغيرهما من الأ الأول:

 وقد وجد في كتبنا المعتبرة من الأخبار ما يدل على المخالفة لأصول الدين.

على الخبر الذي لا يرويه ثقة عدل، لما عرفت أن للخبر معنيين أحدهما أن يرويه الثقة العدل وهو محل  الثاني:

 ى عنه في الأخبار من حيث العمل به.النزاع، ثانيهما الغير الثقة وهذا هو المنه

* 

وقوله  (1))ولا تقف ما ليس لك به علم( الآيات الناهية عن اتباع غير العلم التي منها قوله تعالى الوجه الثالث:

 ، وهي بإطلاقها أو عمومها تشمل خبر الواحد الذي يفيد الظن بالحكم.(2))إن الظن لا يغني من الحق شيئاً( تعالى:

 )والجواب عن ذلك(: إن الأوامر التي اشتملت عليها الآيات الشريفة إن قلنا

_______________________________ 

 

 .1378 /1/ ج 17* ليلة السبت 

 .36: 17( سورة الإسراء 1)

 .36: 10( سورة يونس2)

  363           

بأنها أوامر إرشادية إلى ما يستقل العقل به من الحكم بتحصيل الأمن من العقاب حين العمل، فهي خارجة عما نحن 

بصدده من إثبات الحجية لخبر الواحد، )وبعبارة أخرى( العقل يحكم بلزوم دفع الضرر المحتمل عند إرادة الامتثال 

بعدم العقوبة وهو لا ينفي احتمال الضرر، والذي ينفي  والخروج عن التكليف، والأخذ بالظن لا يحقق إلا الظن

 الاحتمال ليس إلا العلم، إذاً فالآية خارجة عن المقام.

أما القائل بحجية خبر الواحد فهو وإن عرف بأن الحكم المتحصل من الخبر ظني، إلا أن دليل حجية الخبر قطعي 



 المأمنية بين القطع بالحكم الواقعي أو الظاهري.وهو كاف في تحصيل المأمنية من العقاب، إذاً لا فرق في 

وأما لو قلنا بأن الأوامر فيها مولوية صادرة لبيان الواقع وهو حرمة العمل بالظن، كانت أدلة حجية الخبر حاكمة 

 على تلك الآيات باعتبار أن المجعول فيها الطريقية والحجية، فيكون خبر الواحد الثقة علماً تعبدياً بجعل الشارع

 المقدس، فيخرج عن موضوع الآيات الناهية عن الظن خروجاً تعبدياً لكونه علماً.

أما لو قلنا بأن المجعول فيها الحكم الظاهري وهو الذي تدل عليه الأمارة، كانت أدلة الخبر مخصصة للآيات الناهية، 

ان في أصول الدين أو فروعه، لأن الآيات الناهية منعت من اتباع غير العلم سواء كان خبر ثقة أولا، وسواء ك

 ومعلوم أن أدلة الخبر الثقة في فروع الدين أخص منها فتخصصها وتتقدم عليها.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     364   

 

 

 أدلة المثبتين

 

 وقد استدل القائل بحجية خبر الواحد على المدعى بأمور:

)إن جائكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم  آية النبأ قوله تعالى: الأمر الأول:

 .(1)نادمين(

 وتقريب الاستدلال بها من وجوه:

بمفهوم الوصف بتقريب أن الشارع المقدس علق وجوب التبين على خبر الفاسق، ومعلوم أن التبين  الوجه الأول:

مقدمة لجواز العمل به، فالخبر الذي ليس له الأثر في العمل لا عن خبر الفاسق ليس بواجب نفسي وإنما هو شرط و

يجب التبين عنه بل لعله حرام، فإن التجسس عن كونه صادقاً أو كاذباً هو من التفحص عن عيوب الناس وهو حرام، 

بين عنه، وإذا صار التبين واجباً عند العمل فمعنى الآية، أن الفاسق لو جائكم بالخبر وأردتم العمل به وجب الت



 ومفهومه أن غير الفاسق لو جاء بالخبر فلا يجب التبين بخبره عند العمل به، وهذا هو المطلوب.

)والجواب عنه(: أنه لا دلالة لتعليق الحكم على الوصف على العلية المنحصرة وأن الحكم ينتفي بانتفائه، نعم مفهوم 

وإلا لكان ذكر الوصف لغواً، فلو قال المولى أكرم الرجل الوصف يدل على أن الحكم ليس ثابتا للطبيعة أينما وجدت 

العالم كان مفهوم الوصف أن وجوب الإكرام غير ثابت لطبيعة الرجل على الإطلاق وإنما ثابت لطبيعة خاصة 

)الرجل العالم(، وأما انحصار وجوب الإكرام بالعالم بحيث لا يثبت لغير العالم فهذا لا يستفاد من الوصف المذكور، 

 أو فقل العالم وإن أشعر بعلية للحكم إلا أنه لا يدل على انحصار العلية به لإمكان أن يثبت له الإكرام بسبب آخر.

_______________________________ 

 

 .6: 49( سورة الحجرات 1)

  365           

والآية الشريفة أفادت أن وجوب التعيين ليس ثابتاً لطبيعة خبر الواحد وإلا لكان ذكر القيد لغوا، بل ثابت للخبر الذي 

يرويه الفاسق، ولكن لا يدل على انحصار وجوب التبين بخبره فيرتفع التبين عن خبر غير الفاسق، بل أقصى ما في 

الفاسق يتبين في خبره، وأما انحصار ذلك فيه بمعنى ان التبين ينتفي البين دلالة الآية على علية الوصف للحكم وأن 

 عند انتفاء الوصف فلا فيمكن أن يثبت التبين لخبر العادل بسبب آخر.

 )فإن قلت( إذا أمكن ثبوت التبين لخبر العادل كما ثبت في خبر الفاسق فما الفرق بينهما.

لفاسق يجب التبين عنه ولو تعدد، وهذا بخلاف خبر العادل فإنه إذا )قلت(: إنه يمكن أن يكون الفرق بينهما أن خبر ا

 انضم إليه عادل آخر صار بينّة يعتد بها ولا يجب التبين في البينّة.

* 

وحاصله أن وجوب التبين علق على عنوان الفاسق وهو  (1)ما جاء به شيخنا الأنصاري)قدس سره( الوجه الثاني:

 الذاتي وعدم تعليق الحكم عليه يستكشف أن العرض له الدخل في الحكم.عنوان عرضي، فمع وجود العنوان 

: عرضية وهي كون ثانيهما: وتوضيح ذلك: أن لخبر الفاسق حقيقتين )الأولى(: ذاتية وهي كونه خبر الواحد،



لعنوان المخبر فاسقاً، وقد علق المولى وجوب التبين في الآية على العنوان العرضي دون الذاتي، ويكشف ذلك أن ا

العرضي هو العلة في وجوب التبين، ومن أجله وجب التبين في خبر الفاسق وأن ذلك العنوان له الدخل في الحكم 

انتفى التبين في  -بأن كان المخبر غير فاسق  -وأن للفاسق خصوصية، ولازم ذلك أن العنوان المذكور إذا انتفى 

 خبره وهو المطلوب.

 وأورد على هذا بثلاث إيرادات:

 )الايراد الأول( ما عن بعض الأعاظم من أن خبرية الخبر ليس من العناوين

_______________________________ 

 

 .1378 /1ج /18* ليلة الأحد 

 .254: 1( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     366   

الذاتية للخبر بل هو من العناوين العرضية، إذ الأمور الذاتية إما فصل أو جنس، والخبرية ليست كذلك بل عنوان 

 عرضي ثابت لنفس خبر الواحد، لأن معناه ما احتمل الصدق والكذب وهو معنى عرضي.

ن العرضيين بالحكم كما أن كونه خبر فاسق عنوان عرضي أيضاً فكل منهما عنوان عرضي، وتقييد أحد العنواني

 ترجيح بلا مرجح، ومن المحتمل دخالة كليهما في الحكم.

 وأما تقييد خصوص الفاسق هنا في الحكم فلأجل خصوصية المورد وهو خبر الوليد خاصة.

)الجواب عنه(: أن المراد من الذاتي هنا ليس هو الذاتي في باب الكليات الخمس فإن خبرية الخبر ليس بجنس ولا 

المراد من الذاتي كما ذكرناه في باب العوارض هو ما اصطلح عليه في باب البرهان، وهو ما يكفي مجرد فصل، بل 

تصوره في صحة حمله عليه بلا حاجة إلى وساطة أمر خارجي، كالإمكان بالإضافة إلى الإنسان فإن تصور الإنسان 

، إذ الخبر في ذاته يحتمل الصدق والكذب بلا يكفي في صحة حمل الإمكان عليه، وخبرية الخبر بهذا المعنى ذاتية له

وساطة شيء آخر في الأثناء، ويصح حمل ذلك عليه وهذا بخلاف كونه خبر فاسق فإنه ليس بذاتي، إذ لا يكفي في 



حمله على الخبر نفس تصور الخبر بل يحتاج إلى لحاظ أمر خارج عن الخبر وهو كون المخبر به ممن يصدر منه 

 الفسق.

 به بعض الأعاظم)قدس سره( من الإيراد أولاً لا يتوجه على الشيخ)قدس سره(. إذاً ما جاء

)الإيراد الثاني(: ما عن بعض الأعاظم أيضاً من أن الحكم على الطبيعة المهملة واقعاً غير ممكن، إذ الإهمال ثبوتا 

خبر العادل حجة، أو يكون  غير معقول، وحينئذٍ إما أن يكون وجوب التبين في الخبر مقيداً بخصوص الفاسق فيكون

مقيداً بالأعم منه ومن العادل، فلابد إما من التقييد بالخصوصية أو من التقييد بالإطلاق، وإذا كان التقييد بالخصوصية 

مستلزماً للترجيح بلا مرجح فلابد أن يكون الحكم مقيداً بالإطلاق ومعناه وجوب التبين في مطلق الخبر، أما اعتبار 

 ية الشريفة فإنما هو لخصوصية المورد كما عرفت، وعليه فلا يستفاد المفهوم.الفسق في الآ

 )والجواب عنه(: أن الإهمال وإن استحال واقعا إلا أنه ليس لازم ذلك التقييد

  367           

 بالإطلاق، بل يدور الأمر بين التقييد والإطلاق، إذ معنى الإطلاق كما عرفت رفض القيود لا أخذ جميع القيود.

والتقييد هو اعتبار قيد في الحكم، فإذا كان المولى مريداً للإطلاق فلازمه ان لا يذكر قيد الفاسق في الآية الشريفة، 

ن اعتبار التقييد بالفسق هنا مشعر بأن الحكم إنما هو مقيد بخصوص بل عليه أن يعلق الحكم على مطلق الخبر، إلا أ

الفاسق دون غيره، وبعبارة أخرى )القول بحجية خبر العادل وإن كان يستلزم تقييد الخبر بالفاسق إلا أن القول بعدم 

لا الأخذ بجميع حجيته لاستلزم التقييد بالاعم منه ومن العادل، بل يكفي فيه الإطلاق بمعنى إلغاء الخصوصيات 

 الخصوصيات، إذاً لا يكون التقييد ضرورياً حتى لا يكون مشعراً بالعلية(.

)الايراد الثالث(: وحاصله أن وجوب التبين المعلق على عنوان الفاسق، إن كان يدل على المفهوم فمعناه أن خبر 

عن خبر الصغير والمجنون والذي لم  غير الفاسق لا يجب التبين فيه وإن لم يكن عادلاً مع أننا نجد لزوم التبين

 يرتكب المعصية أو ل بلوغه، ولم تحصل له ملكة العدالة بعده.

فلو التزمنا بحجية خبر غير الفاسق لزم القول بحجية خبر هؤلاء لأنهم ليسوا بفساق، وليس الأمر كذلك، إذاً ليس 

 للآية دلالة على المفهوم.



 بالواسطة بين العادل والفاسق. )والجواب عنه(: مضافاً إلى أنا لا نقول

)فتارة(: ندعي أن العقلاء لا يعتمدون على خبر الصغير والمجنون ولا يرتبون الأثر عليهما، لذا فإن الشارع المقدس 

لم يتعرض لإخراجهما وإنما أخرج الفاسق حيث كان عندهم مورد اعتماد وعمل، فلا حاجة حينئذٍ إلى الردع عنه 

صصاً، )وأخرى( ندعي أن العقلاء لا يفرقون بين هؤلاء من حيث إخبارهم ويرتبون الأثر وهو خارج عن الأمر تخ

عليهم، غاية الأمر إن الآية الشريفة أوجبت التبين في خصوص الفاسق وأما بقية الأدلة فقد أخرجت الصغير 

 والعقل. والمجنون كان ذلك تخصيصا لمفهوم القضية وخروجاً عن الإطلاق لأدلة تفيد اعتبار الكبر

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     368   

 وكيف كان فلا يتوجه على الشيخ)قدس سره( أي إيراد.

نعم هنا شيء آخر وهو أن تقريب الشيخ)قدس سره( لا يختلف بحسب الحقيقة عن التقريب الأول الذي استدل به 

بمفهوم الوصف، وليس هو وجهاً مستقلاً قبال الاستدلال بمفهوم الوصف، بل صورة أخرى موضحة لبيان الاستدلال 

 بمفهوم الوصف فيرد عليه ما تقدم.

ه بآية النبأ على حجية خبر الواحد بمفهوم الشرط، وتقريبه: أن الشارع المقدس علق مما استدل ب الوجه الثالث: *

ولا ريب  (1))إن جائكم فاسق بنبأ فتبينوا( حكم وجوب التبين عن الخبر على الشرط وهو مجيء الفاسق فقال تعالى:

ية الشرطية هو أن غير أن انتفاء الشرط وهو مجيء الفاسق يقتضي انتفاء المشروط وهو التبين، فمفهوم القض

 الفاسق إن جاء بالخبر فلا يجب التبين في خبره، والشرط علة تامة في ثبوت الحكم وعدمه.

وبمقتضى إطلاق مفهوم القضية أن التبين لا يجب في غير خبر الفاسق مطلقا حتى الصغير والمجنون، وخروج 

 هما وعدم الاعتناء.هذين إنما كان للتخصص أو التخصيص من أجل اعتناء العقلاء بخبر

والنتيجة من ذلك أن أداة الشرط تفيد تعليق جملة على جملة، وأن الحكم الذي ثبت في الجزاء معلق على الشرط وهو 

 ينتفي عند انتفاء القيد.

 وقد أورد عليه أمور يعود بعضها إلى منع المقتضي كدلالته على المفهوم، وبعضها إلى وجود المانع.

من جهة المقتضى( فهو أن القضية الشرطية هنا سيقت لبيان تحقق الموضوع نظير)إن رزقت ولداً )أما الإيراد عليه 



فاختنه( فان القضية المذكورة ليس لها مفهوم، إذ انتفاء الختان عند انتفاء الولد لأجل انتفاء موضوعه، كذلك هنا فإن 

ء الموضوع لا المفهوم، إذ مع عدم مجيء الفاسق انتفاء وجوب التبين عن الخبر عند انتفاء مجيء الفاسق لأجل انتفا

 بالخبر لا خبر هناك ليجب التبين عنه أو لا يجب.

_______________________________ 

 

 .1378 /1ج /19* ليلة الإثنين 

 .6: 49( سورة الحجرات 1)

  369           

)وفيه(: أن الموضوع في القضية هنا هو النبأ ومجيء الفاسق به شرط لوجوب التبين عنه، فلا تكون القضية هنا 

مسوقة لبيان تحقق الموضوع، وتوضيحه: أن الجزاء المعلق على الشرط )تارة( يكون توقفه عليه عقلياً )مثل إن 

ارجاً، وفي مثله لا دلالة للقضية على المفهوم لأنها جائك ولد فاختنه( فان الختان لا يحصل إلا بعد وجود الولد خ

 مسوقة لبيان تحقق الموضوع، وهذه هي التي تسمى بالسالبة بانتفاء الموضوع.

)وأخرى( يكون التوقف في جانب الجزاء على الشرط مولوياً مثل )إن جائك زيد فاكرمه( فإن الإكرام غير متوقف 

ي يمكن أن يحصل من سبب غير المجيء، وفي مثله تدل القضية على المفهوم على المجيء توقفاً عقلياً، بل هو مولو

 والانتفاء عند الانتفاء.

 وهذا هو الفارق بين القضية الشرطية التي سيقت لبيان تحقق الموضوع وعدمه.

نتفاء عند ثم ان الشرط في القضايا تارة يكون أمراً واحداً كالمثال المتقدم إن جائك زيد فأكرمه وهذا يدل على الإ

 الإنتفاء إن لم يكن التوقف عقلياً وإلا فلا مفهوم للقضية وأخرى يكون الشرط متعدداً وهو على أنواع ثلاثة:

أن يكون كلا الشرطين مما يتوقف الجزاء عليهما عقلا )مثل إن جائك ولد وكان ذكرا فاختنه( فان القضية لا  الأول:

 تدل على المفهوم.

شرطين في القضية مولويين مما لا يتوقف الجزاء عليهما عقلا مثل )إن جاءك زيد وكان أن يكون كلا ال الثاني:



متعمماً فأكرمه(، فالقضية المذكورة تدل على المفهوم عند انتفاء كلا الشرطين وأن الجزاء ينتفي إذا انتفى الشرطان 

 دون أحدهما.

لشرط الآخر يتوقف عليه مولوياً، مثل: إن رزقت أن يكون أحد الشرطين مما يتوقف عليه الجزاء عقلا، وا الثالث:

ولداً وكان صحيحاً فاختنه، فإن الختان وإن توقف عقلاً على الولد إلا أن توقف الختان على الصحة ليس بعقلي، إذ 

 يمكن تحققه في فرض العلة.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     370   

 وفي مثله تدل القضية على المفهوم بالنسبة إلى الشرط الذي لا يتوقف عليه الجزاء عقلا دون الجزاء الآخر.

إذا اتضحت لك هذه الصور، فالشرط في الآية المباركة مركب من جزئين النبأ وكون المخبر به فاسقاً، وهو من 

ينتفي الحكم بانتفائه، دون الثاني فإن التوقف مولوي النوع الثالث مما كان التوقف في أحدهما عقلاً وهو النبأ ولا 

وهو كون المخبر به فاسقاً وينتفي الحكم بانتفائه، فإذا لم يكن الآتي بالخبر فاسقاً بل جاء به عادل انتفى التبين عنه، 

 وهذا هو المقصود من البيان.

 )إشكال ودفع(*

: أن وجوب التبين علق على نبأ الفاسق وهو من قبيل )فإن قلت( إن الآية الشريفة لا تدل على المفهوم بتقريب

القضايا التي سيقت لبيان تحقق الموضوع فلا تدل على المفهوم، وليس وجوب التبين معلقا على مجيء الفاسق بالنبأ 

بحيث يكون الموضوع هو طبيعي النبأ وشرطه مجيء الفاسق به، أو فقل لو كان طبيعي النبأ هو الموضوع في الآية 

ن مجيء الفاسق شرطا لوجوب التبين، لزم وجوب التبين عن كل نبأ حتى نبأ العادل عند مجيء الفاسق بنبأ وهو وكا

 باطل، إذ الموضوع هو نبأ الفاسق وتكون القضية سيقت لبيان تحقق الموضوع.

قعها، فلا محالة تعود )والجواب عنه(: أن القيود التي تذكر في كل جملة إن كان اللحاظ لتلك الجملة مرحلة ثبوتها ووا

 القيود إلى الموضوع دون الحكم، لاستحالة ثبوت الحكم المقيد للموضوع المطلق فلا تدل على المفهوم.

وإن لوحظت مرحلة إثباتها ودلالتها فان كان القيد وصفياً فلابد من عوده إلى الموضوع فتنتفي الدلالة على المفهوم، 

لى الشرط عقلياً كان القيد راجعاً للموضوع فلا تدل على المفهوم، وإن كان وإن كان شرطا فان كان توقف الجزاء ع



 مولوياً عاد إلى الحكم ودلت القضية على المفهوم كما يستظهر أهل العربية ذلك من تعليق جملة على جملة.

 وما نحن فيه كذلك فإن وجوب التبين لم يكن معلقاً على طبيعي النبأ إن جاء

_______________________________ 

 

 .1378 1/ ج 20* ليلة الثلاثاء 

  371           

به فاسق، وإنما علق التبين على النبأ الذي جاء به الفاسق، وهذا وإن كان قيداً للحكم إثباتا وتدل القضية على المفهوم 

 إلا أنه يرجع واقعاً إلى الموضوع، ولازم ذلك وجوب التبين عن النبأ الذي جاء به الفاسق.

 )تنبيه(

لشريفة تدل على حجية خبر الواحد ولو سيقت لبيان تحقق من أن الآية ا (1)ثم إن ما قاله صاحب الكفاية)قدس سره(

الموضوع من أجل إفادتها انحصار وجوب التبين في خبر الفاسق، فتدل على عدم وجوب التبين في غيره )لا يمكن 

المساعدة عليه( لأن إفادتها انحصار الحكم في الموضوع عند تحقق الشرط يستوجب دلالتها على المفهوم والانتفاء 

الانتفاء، وأنها غير مسوقة لبيان تحقق الموضوع، فإذا فرض أنها مسوقة لبيان تحقق الموضوع فمعناه عدم  عند

 دلالتها على المفهوم وهما لا يجتمعان، فما قاله)قدس سره( لا يتم.

 هذا كله في تقريب الاستدلال بآية النبأ على حجية خبر العادل.

 ريفة إنما تدل على حجية خبر العادل بشرطين:وكيف كان: فملخص ما قلناه إن الآية الش

 وجود ظهور لها في نفسها في الدلالة على المفهوم واقتضاء ذلك بحسب طبعها وهذا قد عرفت تماميته. الأول:

 عدم وجود قرينة في البين تمنع من الدلالة على المفهوم وقد عرفت أن الذيل ليس فيه قابلية للمنع. الثاني:

السابقة قد منعنا وجود مقتضي للآية الشريفة للدلالة على المفهوم، وتقريب عدم الدلالة لعدم  ولكننا في الدورة

المقتضي هو أن تمامية الدلالة تم في فرض وجود موضوع وأن له حالتين، ويعلق الجزاء على إحدى الحالتين تعليقاً 

 مولويا



_______________________________ 

 

 .296( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     372   

لا عقلياً فحينئذٍ تكون القضية الشرطية دالة على الانتفاء عند الانتفاء، وهذا بخلاف ما لو كان التعليق عقلياً فإن 

 القضية لا مفهوم لها أصلاً وتكون مسوقة لبيان تحقق الموضوع.

والآية الشريفة تصلح لاحتمالات ثلاثة بعضها يدل على المفهوم، إذ يمكن أن يكون الموضوع في الآية لوجوب 

التبين هو )النبأ( وحالتاه هو مجيء الفاسق به تارة ومجيء العادل به أخرى، وقد علق المولى وجوب التبين على 

 ثله تكون الآية دالة على الانتفاء عند الانتفاء.مجيء الفاسق بذلك النبأ وهو تعليق مولوي وليس بعقلي، وفي م

كما يمكن أن يكون الموضوع في الآية لوجوب التبين هو الجائي بالنبأ وله حالتان فاسق وعادل، فقد يكون الجائي 

فاسقاً وقد يكون عادلاً، وقد علق المولى وجوب التبين على إحدى الحالتين دون الأخرى فتدل على الانتفاء عند 

 تفاء، وأن التبين ينتفي إذا انتفى كون الجائي بالنبأ فاسقاً.الان

 ويمكن ثالثة أن يكون الموضوع في القضية نفس الفاسق وله حالتان فتارة يجيء الفاسق بالنبأ.

يجلس في داره ولم يجيء بالنبأ، وقد علق المولى وجوب التبين على إحدى الحالتين وهو كون الفاسق قد  وأخرى:

فهذه القضية لا تدل على المفهوم، إذ التعليق إنما هو عقلي والقضية مسوقة لبيان تحقق الموضوع، فكأن  جاء بالنبأ،

المولى قال ان جاء الفاسق بالنبأ فالتبين واجب، وليس معناه أن الفاسق إذا لم يجيء بالنبأ فلا يجب التبين إذ لا نبأ 

وضوع فلا تدل القضية على المفهوم، هذه احتمالات ثلاثة لابد من حينئذٍ ليجب التبين عنه، فإن سلب الحكم بانتفاء الم

 إقامة الدليل على واحد منها في مقام الإثبات.

والذي يستفاد من ظاهر الآية المباركة هو الاحتمال الثالث وأن الموضوع فيها هو الفاسق، وشرطه وجوب التبين 

قق الموضوع، وأن الفاسق في مورد عدم إتيانه بالنبأ كما لو عن خبره هو مجيئه بالنبأ فتكون القضية مسوقة لبيان تح



كان جليس داره لا معنى لأن يقال في حقه لا يجب التبين عن خبره، إذ لم يكن هناك خبر ليجب التبين عنه، كما لو 

 قال: إن جاءك ولد فاختنه، فلا تدل القضية على المفهوم حسبما يفهم العرف ذلك من هذه القضايا.

  373           

نظيره ما لو قال المولى: إن أعطاك زيد درهما فتصدق به، إذ يمكن أن يكون الموضوع هنا )زيد( وإعطاؤه الدرهم 

شرط في وجوب التصدق به فلا تدل القضية على المفهوم، كما يمكن أن يكون الموضوع)الدرهم( المعطى والشرط 

 للتصدق به إعطاء زيد له فتدل القضية على المفهوم.

ثالثة أن يكون الموضوع هو المعطى للدرهم إن كان زيد فيجب التصدق به وإلا فلا تدل القضية على كما يمكن 

المفهوم، إلا أن العرف يستظهر من المثال المذكور أن الموضوع هو زيد، وشرط وجوب التصدق بالدرهم هو 

 إعطاؤه للدرهم، فلا تدل القضية منها على المفهوم.

ية النبأ أن الموضوع فيها هو )الفاسق( فتكون مسوقة لبيان تحقق الموضوع فتنتفي وقد عرفت أن المستفاد من آ

 الدلالة على المفهوم.

وعلى تقدير الشك في ذلك فلا أقل من التردد في ظهور الآية في الاحتمالات الثلاثة فتصير مجملة، ومع عدم إحراز 

 الدلالة لا تكون الآية بحسب اقتضائها دالة على المفهوم.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     374   

 

 

 الإشكال على آية النبأ

 

 الإيراد عليها من جهة المانع

فقد ادعى أن هناك موانع تقف دون الأخذ بدلالة الآية على المفهوم وهي كثيرة، الأول: أن آية النبأ وإن اقتضت 



بنفسها الدلالة على المفهوم وحجية خبر الواحد العدل إلا أن في البين قرينة أو يحتمل القرينية، مما يوجب صرف 

لق الخبر حتى العادل منه، والقرينة التي يمكن أن تصرف ذلك الآية عن الدلالة على المفهوم وثبوت عدم الحجية لمط

 (1).)أن تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين( الظهور هي التعليل في ذيل الآية

ولا ريب أن إصابة القوم بالجهالة ليس تعليلا لوجوب التبين في خبر الفاسق، إذ ليس كل خبر صدر من فاسق أوجب 

م بالجهالة، فربما يخبر الفاسق عن ملكية شيء أو زوجية آخر، وهذا ليس مشتملا على الإصابة بالجهالة، إصابة القو

وإنما العلة في وجوب التبين عن خبر الفاسق كونه في معرض الوقوع في المفسدة، وأن العمل به يوجب فطنة 

 الوقوع في الضرر، وهذا هو المراد بالتعليل من إصابة القوم بالجهالة.

والعلة بهذا المعنى عامة تنطبق حتى على خبر العادل، إذ العادل وإن لم يتعمد الكذب في خبره إلا أنه من الممكن أن 

يحصل له الاشتباه والغفلة فكان العمل بخبره في معرض الوقوع في المفسدة والضرر، ومتى ما كان كذلك وجب 

 التبين عن خبره نظراً إلى نفس الملاك المذكور.

_______________________________ 

 

 .6: 49( الحجرات 1)

  375           

عندما أخبر بارتداد بني المصطلق، وأما  -وهو الوليد  -أما ذكر الفاسق في الآية فليس إلا لخصوصية المورد 

 التعليل المذكور فهو عام لا يختص به.

: إن الإشكال المذكور يتم بناء على أن المراد من الجهالة عدم العلم بالإضافة إلى مطابقة أولاً: )الجواب عن ذلك(*

 الواقع وعدمه، فإن خبر الفاسق والعادل كلاهما لا يورثان العلم بالواقع فيكون التمسك بهما بلا تبين جهالة.

 ينبغي صدوره من العاقل وعدم رضاية وأما بناء على أن المراد من الجهالة السفاهة التي حقيقتها الإتيان بما لا

العقلاء بما يصدر من الإنسان بلا رعاية ما ينهجه العقل السليم له، فالتعليل المذكور يختص بالفاسق، لأن الاعتماد 

على خبر العادل لا يرى العقلاء فيه سفاهة باعتبار أنه لا يكذب في إخباراته لوثاقته وعدالته المانعين له من الإقدام 



 ى ذلك.عل

واحتمال غفلته واشتباهه في النقل مدفوع بنظر العقلآء، نعم خبر الفاسق في الأخذ به سفاهة لأن احتمال تعمده الكذب 

وخطئه وغفلته موجود، فالاعتماد عليه بلا تبين عمل لا يرتضي به العقلاء فهو من الجهالة بهذا المعنى، وحيث 

لجهالة في التعليل المعنى الثاني لا محالة يختص التعليل بخبر الفاسق استظهرنا من الآية الشريفة أن المراد من ا

 دون العادل وتكون الآية دالة على المفهوم.

فإن قلت: لا يراد من الجهالة السفاهة إذ لو كان في الأخذ بخبر الواحد سفاهة، كيف رتب أصحاب النبي)صلى الله 

 ، فهذا يكشف عن عدم سفاهة في خبر الفاسق.(1)د بني المصطلقعليه وآله وسلم( الأثر حين أخبرهم الوليد بارتدا

)قلت(: إن الأصحاب حيث سمعوا بخبر الوليد كانوا لا يعلمون بفسقه وكذبه لذا نزلت الآية الشريفة وأوضحت لهم 

 حال الوليد.

عن كونه سفاهة  ويمكن أن يكون الأصحاب عالمين بالفسق، ولكن لم يتنبهوا حين إخبارهم بذلك الأمر، فقد غفلوا

 وطالما الإنسان يعلم بأن الخروج في

_______________________________ 

 

 .1378/  1ج /21* ليلة الأربعاء 

 .64: 2، الطبقات الكبرى لابن سعد 13: 1( تاريخ الطبري 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     376   

منتصف الليل إلى البيداء فيه ضرر على نفسه، ولكنه مع ذلك يخرج إلى البيداء وهو غافل عن هذا الأمر ويلتفت 

 إلى حاله أثناء سيره فيرتدع عن عمله، فكانت الآية الشريفة من هذا القبيل.

وم حاكم على التعليل المذكور، إنه لو أريد من الجهالة عدم العلم لا يكون التعليل مانعاً من المفهوم بل المفه ثانياً:*

لأن ثبوت المفهوم في صدر الآية بمقتضى التعبد يعطي صفة الحجية للخبر الواحد وأنه علم تعبدي، فالأخذ به ليس 

بجهالة بل هو علم فيخرج عن عموم التعليل بالحكومة، والحاصل أن المفهوم الدال على كون خبر العادل علماً تعبداً 



 ليل فلا تنافي بينهما.حاكم على عموم التع

نعم لو لم يكن المفهوم حاكماً على عموم التعليل لوقع التنافي بينهما، وفي مثله يلتزم بمانعية عموم التعليل عن ظهور 

القضية الشرطية في المفهوم، كما إذا قيل إن كان هذا الثمر رماناً فلا تأكله لأنه حامض، فان مفاد القضية الشرطية 

 م يكن رماناً وإن كان حامضاً.جواز الأكل إن ل

ومقتضى مفاد عموم التعليل المنع عن أكل كل حامض سواء كان رمانا أو غيره، فلا محالة يقع التعارض بينهما في 

الثمر الحامض غير الرمان، وفي مثله يتقدم عموم التعليل ويمنع من ظهور القضية الشرطية في المفهوم من جهة أن 

 ريات.المولى تصدى لبيان الصغ

وعليه فالآية الشريفة إن سلمنا باقتضائها للمفهوم، فما ذكر من المانع لا يصلح لذلك، إلا أن الكلام في أصل اقتضائها 

 وقد عرفت ما فيه.

قد يناقش أولاً: بأن مفهوم القضية الشرطية ليس بحاكم على التعليل، فإن حكومته تتم حيث يراد من الجهالة في 

كان )فتصبحوا على ما فعلتم نادمين( أما لو أريد منها الندم كما هو مقتضى ذيل الآية الشريفةالتعليل عدم العلم، و

 التعليل حاكماً على المفهوم.

 وشاملاً حتى خبر العادل، فإن الأخذ بخبر الفاسق بلا تبين لما كان يستلزم

_______________________________ 

 

 .1378/  1ج /24* ليلة السبت 

  377           

أصابه بالندامة لأجل الوقوع في مفسدة خلاف الواقع، كذلك كان الأخذ بخبر العادل يستوجب الأخذ به جهالة، لأن 

 احتمال الندم من جهة الوقوع في خلاف الواقع موجود فيه أيضاً فالأخذ بخبره بلا تبين يوجب الندم على ما فعل.

وبذلك يكون التعليل بالندم حاكما على ظهور القضية الشرطية في  فكانت العلة المقيدة شاملة حتى لخبر العادل،

 المفهوم.



)والجواب عنه(: إن الوقوع في الندم )تارة( يتأتى من أجل أنه يفوت منه الواقع فيقع في ارتكاب المعصية التي *

ة التي سلكها، كما تترتب على مخالفة الواقع من دون تقصير من ناحية الأخذ بالطرق التي جعلت في حقه، والوظيف

لو شهدت البينة على ارتداد شخص فقتله الحاكم ثم ظهر أنه مسلم، فالندم إنما كان من جهة نفس فوات الواقع لا 

التقصير في المقدمات، وأنه لماذا أخذ الحاكم بقول البينة فانه من شأنه أن يأخذ بالبينة، بل اللوم على نفس الوقوع في 

 أثر له، إذ المكلف فيه معذور في مخالفة الواقع. المفسدة فان الندم فيه لا

ولا إشكال أن احتمال الندم بهذا المعنى لا يعتني به العقلاء، فإنه لو رتب الأثر عليه للزم سقوط جميع الحجج 

 الشرعية، لأن في جميعها احتمال الندم في الوقوع في مخالفة الواقع لو عمل على مقتضاها، وهذا لا يلتزم به أحد.

للهم إلا أن يتصدى بعض للاحتياط فيترك جميع محتملات الوقوع في الندم، وهو أمر عسر جداً موجب لاختلال ا

 النظام.

)وأخرى( يراد بالندم ما يعود إلى تقصير في ناحية العبد وعدم العمل على طبق الوظيفة المقررة له، كما لو نهى 

 به فإن طابق الواقع كان هناك تجري لا غير.المولى عن اتباع خصوص هذا الخبر، ولكن المكلف عمل 

 ولو خالف استحق العقاب من ناحية تقصيره في الأخذ بما هو منهي عنه، ولا يكون معذوراً في مخالفة الواقع.

ولا يراد بالندم في الآية الشريفة المعنى الأول وهو الذي يكون المكلف عاملا بوظيفته الشرعية، وإلا لسقطت جميع 

 ن الحجية لوجود احتمالالأمارات ع

_______________________________ 

 

 .1378 /1ج /25* لية الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     378   

مخالفة الواقع فيها، بل المراد منه المعنى الثاني أي الوقوع في مفسدة مخالفة الواقع مع كونه غير معذور في ذلك، 

والندم بهذا المعنى لا يتأتى في خبر العادل بل يأتي في خصوص الفاسق، لأن خبر الفاسق هو الذي نهى الشارع عنه 

ملاً بالحجة المعتبرة ومعذور في مخالفته ولا يستحق العقوبة، وهذا دون العادل لقيام الأدلة عليه، فيكون المكلف عا



بخلاف خبر الفاسق فإن سلوكه في حال نهي الشارع عنه موجباً للوقوع في الندم، وعليه فالتعليل المقيد لا يشمل كلا 

 الخبرين ولا يكون التعليل حاكماً على المفهوم.

عليل: بأن معنى الحكومة أن يكون الدليل الحاكم شارحاً لدليل المحكوم وقد يمنع ثانياً من حكومة المفهوم على الت*

سعة أو ضيقا في موضوعه بلحاظ آثار ذلك الموضوع الثابتة له بدليل المحكوم، ففي مثل )الفقاع خمر استصغره 

ثاره الحرمة ، قد وسع دليل الحاكم موضوع الدليل الأول وهو الخمر وجعل الفقاع أحد مصاديقه من حيث آ(1)الناس(

 والنجاسة وذلك بلسان ثبوت الموضوع.

قد ضيق الدليل الثاني موضوع الدليل الأول ونفي الحرمة عن بعض مصاديق  (2)وفي مثل )لا ربا بين الوالد وولده(

ه الموضوع وهو الربا الواقع بين الوالد والولد، وهذا هو معنى أن الدليل الحاكم شارح وناظر لدليل المحكوم مثبتاً ل

في بعض الأفراد الأجنبية بلسان ثبوت الموضوع، ونافياً للأثر عن بعض ما ينطبق عليه دليل المحكوم وجدانا، فكان 

أركان الحكومة متألفاً من منزّل وهو الفقاع ومنزل عليه وهو الخمر وأثر وهو الحرمة، ثم إعمال قدرة المولى وهي 

 ر المذكور تبعاً للتنزيل.التنزيل بأن نقول الفقاع خمر وبعده يترتب الأث

وهذا كله يقتضي أن يكون التنزيل متقدماً رتبة على ترتب الأثر لا على واقع الأثر ويكون ترتب الأثر متأخراً 

 ومعلولا للتنزيل وبذلك يتم واقع الحكومة الشرعية.

 والآية الشريفة بمقتضى مفهومها لا تفيد الحكومة في نفسها لتتقدم على

_______________________________ 

 

 .1378 /1/ ج 26* ليلة الاثنين 

 .1ح 28، أبواب الاشربة المحرمة ب365: 25( وسائل الشيعة 1)

 .3و1ح 7، أبواب الربا ب135: 18( وسائل الشيعة 2)

  379           



التعليل، حيث إن معنى الحكومة تنزيل خبر العادل منزلة العلم من حيث أثره وهو عدم وجوب التبين وهذا لا يتأتى 

 هنا.

لأن الآية بمنطوقها دلت على وجوب التبين، وعللت ذلك بأن الأخذ به بلا تبين اصابة للقوم بالجهالة، وقد دلت أيضاً 

العادل لا يجب التبين عنه، وقد استفيد من هذا الحكم وهو )عدم وجوب  بمفهومها بالدلالة الالتزامية على أن خبر

التبين( حجية خبر العادل وتنزيله منزلة العلم، وقد عرفت أن شأن الأدلة الحاكمة أن يكون التنزيل سابقاً على ترتب 

 الأثر.

ك ما دام الأثر حاصلا؟ فهو والمفروض أنه تأخر عن عدم وجوب التبين الذي هو الأثر، فأي فائدة للتنزيل بعد ذل

أشبه بما لو كان الفقاع قبل التنزيل حراماً فما أثر التنزيل بعد ذلك فلا تتم الحرمة، نعم لو كان المنطوق هكذا إن 

جائكم فاسق بنبأ فحيث لا يكون حجة فيجب التبين عن خبره، فمفهومه إن جائكم العادل بالخبر فحيث أن خبره حجة 

 نفس التنزيل مذكورا وقد تعقبه الأثر فيجب ولكنك عرفت عدم ذلك. لا يجب التبين، فكان

)وبعبارة أخرى(: أن المستفاد من المفهوم أولاً عدم وجوب التبين عن خبر العادل، ويستكشف منه أن الشارع 

لتبين المقدس قد اعتبره علماً فلا معنى للحكومة، بمعنى خروج خبر العادل عن التعليل موضوعا بلحاظ عدم وجوب ا

عنه، إذ المفروض أن عدم وجوب التبين عن خبر العادل هو المستفاد من المفهوم أولاً ثم يستكشف منه أن الشارع 

 المقدس قد اعتبره علماً، فكيف يمكن الالتزام بأنه خارج عن عموم التعليل موضوعا فلا يجب التبين عنه.

 )الجواب عنه(: أن للحكومة معنيين:*

تقدم من أن الدليل الحاكم ناظر إلى دليل المحكوم وشارح له بالتصرف في موضوع دليل المحكوم )المعنى الأول( ما 

سعة وضيقاً بلحاظ الأثر، فإنه ليس بوسعه أن يرفع موضوع المحكوم عن هذا المصداق أو يضعه تشريعاً، فإن 

 ينفيالمعاملة الربوية بين الوالد والولد مشتملة على زيادة ولا يستطيع المولى أن 

_______________________________ 

 

 .1378 /1ج /27* ليلة الثلاثاء 



  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     380   

الزيادة حقيقة، ولكنه يرفع الحرمة بلسان رفع الموضوع فيعتبر المالين مالاً واحداً لا يثبت له الحرمة وإن صدق 

 الموضوع.

كما أنه في مقام الوضع كذلك، فقوله الفقاع خمر قد أطلق الخمر على هذا المصداق وجعله خمرا وهو ليس كذلك 

حقيقة، وإنما هو فرد ثانٍ ولكن نظره للأثر الشرعي وهو الحكم بالحرمة والنجاسة حيث لا يكون الموضوع قابلا 

 للتعبد بنفسه، فيكون التنزيل بلحاظ الأثر الشرعي.

حكومة بهذا المعنى هي جعل الحكم بلسان جعل الموضوع أو رفعه بلسان رفعه، والغرض منه الأثر فكانت ال

 والحكم، لذا قيل: الحكومة بهذا المعنى تخصيص بحسب الواقع والحقيقة.

)المعنى الثاني( من الحكومة ما كان الموضوع بنفسه قابلا للتعبد الشرعي بلا حاجة إلى لحاظ الأثر، فيعبدنا 

وضوع ولو لم يكن له أثر شرعي فيتصرف المولى في نفس موضوع دليل المحكوم بأن يضعه لفرد آخر فيحقق بالم

مصداقاً جعلياً لذلك الموضوع، ويدعي أنه هو هو كما في جعل الأمارات الغير العلمية علماً وإن لم يكن للعلم أثر 

تعذير، وكموارد الحيازة التي يجعلها موجبة للتمليك شرعي فيرتب على الأمارات الآثار العقلية للعلم من التنجز وال

 فيحدث ملكية ويخلق جعلا مورداً آخر للملكية ويثبتها للحيازة.

وكذا موارد التضييق فيرفع نفس الموضوع عن مصداق خارجي، فيدعي أنه ليس بموضوع لذلك كما في بيع 

 المنابذة.

ثابت لموضوع دليل المحكوم، بل الغاية من الحكومة إحداث والحكومة بهذا المعنى لا تنظر إلى الأثر الشرعي ال

مصداق للموضوع تعبداً، وقهراً بعد أن حصل الموضوع يترتب عليه الأثر شرعاً وعقلاً، أو إعدام لبعض الافراد 

فيرتفع الأثر عنه أيضاً قهراً، ومعلوم أنه إذا ثبت الموضوع أو ارتفع ترتبت الآثار للموضوع أو ارتفعت عنه 

 الملازمة.ب

إذا اتضح المعنيان من الحكومة فإن كانت الآية الشريفة تفيد المعنى الأول لتم الإشكال المذكور باعتبار النظر فيها 



إلى الأثر وترتبه متأخر عن التنزيل فكيف يكون علة للتنزيل، إلا أن الآية الشريفة تفيد المعنى الثاني، لأن المجعول 

 كما

  381           

عرفت في باب الأمارات الكاشفية والعلم وأنها فرد ثان للعلم تعبداً تترتب عليه بالملازمة الآثار العقلية من التنجيز 

والتعذير في موردي المصادفة والمخالفة، وأما الآثار الشرعية من عدم التبين في خبره فليس المولى ناظراً لها حين 

، فالآية الشريفة بمقتضى المفهوم استفيد منها الأثر الشرعي وهو عدم التنزيل وإن ترتب على نفس التنزيل قهراً 

وجوب التبين عن خبر العادل ومن الأثر المذكور تولدت الحجية، فالمولى بدليله قد وسع العلم وجعل خبر الواحد 

 فرداً من أفراده تعبداً وبالملازمة قهراً ترتبت الآثار عليه.

فردا آخر من أفراد الموضوع وإذا صار بالتنزيل فردا ثانياً ترتبت آثار الموضوع  والحاصل أن الدليل الحاكم أو جد

عليه قهراً، ولا يلزم من ذلك تأخر ما هو متقدم في المرتبة، إذ التنزيل متقدم على ترتب المعذرية والمنجزية، 

خبر العادل قد اعتبر  )وبعبارة أخرى( إن المفهوم دل على عدم وجوب التبين عن خبر العادل ومنه يستكشف أن

 علماً فيخرج عن عموم التعليل موضوعاً تعبداً وبه يندفع الإشكال.

 الإشكال ثالثاً على حكومة المفهوم على التعليل

وقد يستشكل ثالثاً في حكومة المفهوم على التعليل بأن المفهوم وهو عدم وجوب التبين في خبر العادل إنما هو *

وجوب التبين في خبر الفاسق، لأنه مدلول الدلالة الالتزامية والمنطوق مدلول الدلالة متفرع على المنطوق الذي هو 

 المطابقية.

وشأن الفرع أن يتأخر عن أصله رتبة، وبما أن المنطوق متأخر رتبة عن التعليل، كان المفهوم متأخراً عن التعليل 

 لى الشيء المتقدم عليه.بمرحلتين، ومعه كيف يحكم على التعليل إذ المتأخر رتبة لا يحكم ع

 والجواب عنه بوجوه:

: إن تأخر المفهوم عن المنطوق إنما هو في مقام الدلالة والكشف، أو فقل دلالة القضية الشرطية على الوجه الأول:



الانتفاء عند الانتفاء متأخرة عن دلالتها على منطوق الجملة الشرطية رتبة، وأما نفس المفهوم فهو غير متأخر عن 

 طوق نفسه.المن

_______________________________ 

 

 .1378 /1ج /28* ليلة الاربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     382   

)وبعبارة أخرى(: حجية خبر العادل الذي هو المفهوم ليست متأخرة عن عدم حجية خبر الفاسق الذي هو المنطوق 

رتبة، وإنما المتأخر عالم الدلالة والكشف، حيث الدلالة المنطوقية متقدمة رتبة على الدلالة المفهومية، ومعلوم أن 

 وكشفه ليكون متأخراً عنه. الحاكم على التعليل إنما هو المفهوم نفسه لا دلالته

: أنه لو فرض تأخر المفهوم بنفسه عن المنطوق، فإنما يكون مانعاً من الحكومة على التعليل إن أخذ الوجه الثاني:

بالمعنى الأول من الحكومة وهو الشرح والنظر إلى الدليل الأول بلحاظ الأثر الشرعي، وهي التي تكون بمعنى )أي( 

ناظر عن دليل المنظور إليه لأنه متفرع عليه ومعلول له، وما كان متأخراً رتبة لا يمكن أن فإنه يجب تأخر دليل ال

 يكون شارحاً له.

وأما الحكومة بالمعنى الثاني وهو الذي يكون دليل الحاكم جاعلا أو رافعاً موضوعاً عن دليل المحكوم تعبدا فلا مانع 

 إلا أنه لا مانع من خروج المفهوم تعبدا عن عموم التعليل. منها، فإن المفهوم لو فرض تأخره رتبة عن المنطوق

فالتعليل بمقتضى عمومه يدل على عدم العمل بالخبر الذي لا يفيد العلم، إلا أن المفهوم الذي أفاد حجية خبر الواحد 

وضوع العمل وبقية الأدلة، يكون جاعلا له العلم التعبدي والكاشفية، فيكون بالجعل التعبدي قد خرج وجدانا عن م

 بغير علم المستفاد من التعليل، وهذا هو معنى الحكومة.

 ولا مانع في هذه الصورة من تأخر دليل المحكوم عن دليل الحاكم أو فقل تأخر المفهوم عن المنطوق.

وهو أن تاخر المفهوم رتبة عن منطوق التعليل مانع من الحكومة  -: أن الإشكال المذكور لو تم الوجه الثالث:

نهياً مولوياً، وهو  (1))أن تصيبوا قوماً بجهالة( فانما يتم لو أريد من النهي الوارد في التعليل -لمعنى الأول والثاني با



 حرمة إصابة القوم بالجهالة.

وأما بناء على أنه إرشادي إلى ما يحكم العقل به من عدم جواز العمل، وسلوك ما لا يؤمن معه من العقاب المحتمل، 

 لى كل شخص أنوأنه يجب ع

_______________________________ 

 

 .6: 49( الحجرات 1)

  383           

يتخذ طريقا يضمن له السلامة، والأخذ بخبر الواحد لا يحصل المأمنية فلا مانع في هذه الصورة من حكومة المفهوم 

على التعليل، إذ بعد أن دل المفهوم على حجية خبر العادل كان العمل به محصلا للمأمنية من العقاب، وكان خارجاً 

 عن حكم العقل موضوعاً.

ن اتباع العمل بغير العلم كلها ترشد إلى حكم العقل بتحصيل المأمنية في مقام العمل والآيات الشريفة الناهية ع

 والامتثال وأنه لابد من العلم.

وقد اورد ثانياً على الاستدلال بآية النبأ بأن التبين في الآية الشريفة، إما أن يراد به خصوص العلم الوجداني أو *

 تدل الآية الكريمة على المفهوم. الوثاقة بالراوي، وعلى كلا التقديرين لا

)أما على الأول( فلأن اناطة العمل في الحقيقة إنما يكون على نفس العلم الوجداني دون كونه فاسقاً، إذ مع العلم 

الوجداني من خبره يكون ضم خبر الفاسق إليه من قبيل ضم الحجر إلى جنب الإنسان، وإذا اتضح هذا المعنى كان 

بق اليقين ارشاداً إلى ما يحكم به العقل وليس بأمر مولوي، واستفادة المفهوم معلقة على الحكم الأمر بالعمل على ط

 المولوي لا العقلي فلا تدل الآية الشريفة على المفهوم.

وإن أريد من التبين المعنى الثاني وهو الوثوق والاطمئنان، فمعنى الآية بحسب منطوقها أن العمل بخبر الفاسق غير 

لم يحصل منه الوثوق والاطمئنان بأنه محترز عن الكذب، ومفهومه أن العمل بخبر العادل وإن لم يحصل صحيح ما 

منه الوثوق والاطمئنان كما لو أعرض الأصحاب عنه فهو صحيح، ومعلوم أنه يلزم التهافت بين المنطوق والمفهوم، 



الخبر وأن العمل به غير جائز ما لم يكن  لأن العلماء الأعلام)قدس سره( على نحوين بعض من اعتبر الوثاقة في

 موثوقاً به سواء كان المخبر عادلاً أم فاسقاً.

فما دام محترز الكذب ولهجته الصدق يؤخذ بخبره، وبين من اعتبر في العمل بالخبر العدالة سواء حصل الوثوق به 

 .أم لا، كما لو أعرض المشهور عنه أما لو كان المخبر فاسقاً فلا يعمل بخبره

_______________________________ 

 

 .1378 /2ج /4* ليلة الاثنين

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     384   

 وإذا كان العلماء على نحوين إما هذا أو ذاك فالأخذ بمنطوق الآية ومفهومها يحدث قولا ثالثاً.

فلابد إما من رفع اليد عن المنطوق أو المفهوم، ورفع اليد عن المنطوق مع بقاء المفهوم لا يعقل، لأنه تابع له في 

الدلالة، إذاً فلابد من الثاني وهو رفع اليد عن المفهوم دون المنطوق حسماً للنزاع، فالآية على كلا التقديين غير دالة 

 على المفهوم.

 )والجواب عن ذلك(

 : إن معنى التبين ليس الوثوق أو العدالة في المخبر، بل هو الظهور كما تاتي الإشارة إليه إنشاء الله.أولاً:

: لو سلم فالمحذور لا يتأتى على التقديرين )أما الأول( وهو إرادة العلم الوجداني من التبين، فالمولى إنما أمر ثانياً:

أمره هو العمل على طبق اليقين، لأنه إرشاد محض وإنما هو  بتحصيل العلم حين يأتي الفاسق بالخبر وليس حقيقة

 أمر بتحصيل العلم عند إرادة العمل بخبر الفاسق وهو أمر مولوي.

ومفهومه عدم وجوب تحصيل العلم عند العمل بخبر العادل، لأن إخباره صحيح وصادق اللهجة ولازم ذلك حجية 

 تفاء.خبر العادل، فالقضية تدل على الانتفاء عند الان

)وأما على الثاني(: وهو إرادة الوثوق من التبين فلا يلزم التنافي بين المنطوق والمفهوم، فإن قلنا بأن إعراض 

المشهور عن الرواية لا يوجب سقوط الخبر عن الحجية ولا عملهم بخبر ضعيف يوجب القوة، فلا مانع من الأخذ 



بر الفاسق الموثوق به ونأخذ بالمفهوم وهو حجية خبر العادل بالمنطوق والمفهوم، إذاً نأخذ بالمنطوق وهو حجية خ

 وإن لم يوجب الوثوق، كما إذا أعرض الأصحاب عنه ولا مانع من الجمع بينهما.

وان قلنا بأن إعراض المشهور عن خبر يوجب وهنه وسقوطه عن الحجية، فلا مانع من الأخذ بخبر الثقة والعدل، 

لاق المفهوم الذي يفيد حجية قول العدل وإن لم يكن موثوقاً به، ونقيده بما إذا لم غاية الأمر أنا نرفع اليد عن إط

يعرض الأصحاب عنه، وأما مع الإعراض عنه، فلا يؤخذ بخبر العدل، ولا يلزم على هذا تناف بين المنطوق 

 والمفهوم، ولا احداث قول ثالث.

  385           

وقد أورد ثالثا: هو أن مورد الآية الشريفة الإخبار عن ارتداد بني المصطلق وقد تهيأ المسلمون لمحاربتهم، ومعلوم 

أن الإخبار عن ارتداد شخص فضلاً عن جماعة لا يثبت بخبر الواحد العدل، بل حتى لو كان المخبر أبو ذر أو 

لا يترتب الأثر على ما أخبروا به عن الارتداد، فلو قيل بأن  سلمان أو عمار الذين هم في الدرجة العالية من العدالة

للآية مفهوماً لما كان لذلك فائدة إذ لا يعمل به في مورده، ولا يمكن القول بثبوت المفهوم ولكن لا يؤخذ به في 

 خصوص المورد فانه مستهجن.

بت لطبيعي الفاسق، والمورد وإن بأن وجوب التبين عن النبأ إنما ث (1)واجاب عنه الشيخ الأنصاري)قدس سره(

اختص بالارتداد إلا أنه لا يخصص الوارد، كما أن عدم وجوب التبين ثبت لطبيعي العادل لا خصوص المورد 

 الخاص، غاية الأمر يرفع اليد عن الإطلاق في خصوص المورد وهو الارتداد ويقيد بالمتعدد.

الوجداني من خبر الفاسق فلازمه ان يكون أمره إرشاداً إلى ما  )وأورد عليه بعضهم( بأنه إن أريد من التبين العلم*

 يحكم العقل به، فلا تدل الآية على المفهوم لعدم كون الأمر مولوياً.

وإن أريد منه تحصيل الوثوق من خبره دون خبر العادل فانه فيه وثوق واطمئنان، فلازمه أن يخصص منطوق الآية 

وإن أوجب خبره الاطمئنان بالصدق ولكن لا يقبل فيما لو أخبر عن الارتداد، بل  بالمورد، إذ من المعلوم أن الفاسق

 حتى لو جاء عدد كثير لم يبلغ حد التواتر لا يقبل في موضع الارتداد.

اللهم إلا أن يخصص قبول خبر الفاسق الثقة بهذا المورد، فيقال كل خبر فاسق إذا أوجب الثقة يقبل خبره إلا في 



 فلا يقبل. موضوع الارتداد

 ولكنه تخصيص مستهجن، ومعه لابد من طرح المنطوق ضرورة فلا مفهوم في البين ليدل على حجية خبر العادل.

 )والجواب عنه( أولاً: أنه تقدم وأوضحنا أن المراد من التبين ما هو، هل

_______________________________ 

 

 .271: 1( فرائد الأصول 1)

 1378 /2ج /5* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     386   

العلم الوجداني فلا محذور فيه، إذ الأمر المولوي إنما هو لتحصيل العلم لا الأمر بالعمل على طبق العلم، وفرق 

 بينهما.

: إن التبين في الآية الشريفة لا يراد منه العلم الوجداني ولا الوثوق، بل المراد منه الظهور والوضوح، فالآية ثانياً:

الشريفة تدل على أن الفاسق إذا جاء بخبر فلابد من تحصيل الظهور في نبئه فما لم يكن واضحاً لا يصح العمل به، 

بطبعه يكون واضحاً وبيناً وحجة بارزة لا يحتاج إلى تحصيل  وهذا بخلاف خبر العادل الذي دل عليه المفهوم فإنه

 الظهور حين إخباره، ومفهوم الآية عدم وجوب التبين في خبر العادل فيدل بالملازمة على حجيته.

إذا اتضح هذا فنقول لو بقينا نحن والآية الشريفة لما رجعنا إلى خبر الفاسق مطلقا بمقتضى المنطوق وإن أوجب 

 ملنا بخبر العادل بمقتضى المفهوم وإن لم يوجب الوثوق لأنه واضح دون خبر الفاسق.الوثوق، وع

إلا أن السيرة العملية المعززة بعدم ردع من الشارع المقدس قامت على حجية خبر الثقة المنطبق على خبر الفاسق 

ية، فكان ذلك دليلا تعبدياً قد الثقة في الشبهات الحكمية، وكذا في الموضوعات إلا فيما اعتبرت فيه البينة الشرع

شخص لنا الظهور في قول الفاسق الثقة في الشبهات الحكمية، وأفاد بأن قوله بيان ووضوح، وما عدا هذه الموارد لا 

يؤخذ بخبره ومنها مورد الارتداد لعدم قيام الدليل عليه، كما أن خبر العادل قام الدليل الخارجي على عدم الأخذ به 

 داد ما لم ينضم إليه عادل ثان يكون مصداقاً للظهور الذي دلت الآية الشريفة عليه.في مورد الارت



أنه بمقتضى مفاد الآية الشريفة عدم العمل بخبر الفاسق وان كان ثقة، وجواز العمل بخبر العادل وإن لم  والحاصل:

أنه مصداق للظهور في الشبهات يكن ثقة، إلا أن الأدلة الخارجية اثبتت جواز العمل بخبر الفاسق الثقة وشخصت 

الحكمية وبعض الموضوعات، كما أن تلك الأدلة منعت من العمل بخبر العادل في مورد الارتداد نظراً إلى أنه ليس 

 فيه ظهور وفي باب الشهادات والشهادة على الزنا وما شاكل.

 يه فيإذاً لابد من متابعة قيام الدليل على مورد، فخبر الفاسق إنما لا يعتمد عل

  387           

مورد الارتداد لأجل الدليل الدال على اعتبار البينة فيه، ولابد وأن نستكشف من ذلك أن الشارع المقدس لم يعتبره 

ظهورا وليس في هذا خروج عن المنطوق بل مطابق له، وكذا في خبر العادل لا يعتمد عليه في المورد إنما هو 

قييداً للمفهوم بالدليل الخارجي لا رفع اليد عن المفهوم، فلا لدليل دل على اعتبار البينة في قضية الارتداد، فيكون ت

 خروج عن المورد لا عن المنطوق ولا عن المفهوم.

 الإشكال على حجية خبر الواحد

وقد استشكل بعضهم على حجية خبر الواحد بإشكالين لا يختصان بالاستدلال بآية النبأ على الحجية، بل على جميع 

 حجية خبر الواحد من آية أو رواية أو سيرة عملية وغيرها.الأدلة التي أقيمت على 

)الإشكال الأول(: إنه يلزم من القول بحجية خبر الواحد عدم حجيته، وذلك فان السيد المرتضى)قدس سره( نقل 

 الإجماع على عدم الحجية وهذا خبر، فإذا اعترفنا بحجية الخبر لزم الاعتراف بما نقله المرتضى وأنه حجة، ولازم

 حجية خبره عدم حجية كل خبر، وهذا هو معنى ما يلزم من وجود عدمه.

 )والجواب عنه بوجوه(

: أن الأدلة التي دلت على حجية خبر الواحد لا تشمل خبر السيد المرتضى، حيث الأدلة شملت الوجه الأول:

حدس، حيث لم يشاهد الإخبارات الحسية ونقل السيد للإجماع وإن كان إخباراً عن عدم الحجية إلا أنه عن 

 الإمام)عليه السلام( فيسمع منه.

 فان قلت: إن الإجماعات المنقوله إن كانت من المتأخرين فهي إلى الحدس اقرب،



وأما المنقولة عن المتقدمين فلأنهم أقرب عهد إلى زمن الأئمة)عليه السلام( فنقلهم يمكن أن يكون حسياً، وفي مثله 

 يكن النقل صريحاً في الحدس.العقلاء يأخذون بنقلهم ما لم 

)قلت( أولاً: إن الكبرى وإن سلّمت إلا ان الصغرى محل نقاش، فالإجماع المنقول من قبل السيد)قدس سره( مع الدقة 

 والنظر فيه يتضح أنه إخبار عن حدس لا حس، إذ لم يسمع ذلك من الإمام)عليه السلام(.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     388   

ثانياً: لو كان إخباره عن حس لكان عليه أن ينقل الحكم بطريق الأخبار لا الإجماع، فإن الرجوع إلى الثاني مع ترك 

 الأول أكل من القفا.

* 

: إنه لو سلم حجية الإجماع المنقول أو قلنا بشمول أدلة الخبر لما نقله السيد)قدس سره( فمع ذلك لا الوجه الثاني:

ه السيد)قدس سره( لمعارضته بما جاء به الشيخ الطوسي)قدس سره(، حيث نقل الإجماع على يمكن الأخذ بما جاء ب

 خلافه وأن خبر الواحد حجة.

ومعلوم أن الأخبار التي دلت على حجية الخبر لا تشمل مورد المعارضة، بل لابد من طرحهما والرجوع إلى 

فيه كذلك فإنه بعد أن عارض إجماع الشيخ إجماع العمومات أو الإطلاقات، وإلا فإلى الأصل العملي، وما نحن 

المرتضى كان حقهما التساقط والرجوع إلى الآيات التي أثبتت حجية خبر الواحد، غاية الأمر أن تلك العمومات لا 

 تشمل إجماعي الشيخ والمرتضى.

 الإجماعين المتعارضين.وأما أخبار الترجيح أو التخيير فإنما هي في الأخبار المتعارضة لأدلة نهضت عليها دون 

 والحاصل ان أدلة حجية الخبر غير شاملة للمتعارضين لعدم إمكان التعبد بالمتناقضين.

: أنه مع قطع النظر عما تقدم إن أدلة حجية الخبر لا تشمل خبر السيد المرتضى)قدس سره( لأنه يلزم الوجه الثالث:

ه على عدم حجية كل خبر واحد، وبما أن خبر السيد هو من وجوده عدمه، فإن خبر السيد لو كان حجة لدل بمنطوق

 خبر واحد فلازمه أن لا يكون حجة فيما جاء به وما لزم من وجوده عدمه محال.

رابعاً على أن القول بنظر الآيات والروايات إلى خصوص خبر السيد وانه هو المعنى بها وأنه هو  الوجه الرابع:



لأنه تخصيص مستهجن، بعبارة أخرى الأدلة الدالة على حجية الخبر تخصص الحجة ليثبت ما أخبر به، بعيد جداً 

 بخبر السيد فقط، وما عداه يخرج عن دليل الحجية فإنه من تخصيص الأكثر المستهجن.

_______________________________ 

 

 .1378/  2ج /6* ليلة الاربعاء 

  389           

)مضافاً( إلى أنه من بيان أحد النقيضين بذكر النقيض الآخر، فإنه لو كان خبر السيد حجة فيما جاء به من عدم حجية 

خبر الواحد لقبح على المولى الحكيم أن يرفع أحد الضدين بلسان إثبات ضده، بحيث يكون لسان الآيات والروايات 

 إثباتا ودلالة تقيد الحجية، فان هذا أقبح من كل شيء.المقصود منها عدم حجية خبر الواحد ثبوتاً ولكنها 

 وعليه فخبر السيد)قدس سره( لا يتم أصلاً.

)فان قلت(: إن نظر الآيات والروايات وسائر أدلة الحجية إلى خصوص خبر السيد إنما يكون مستهجناً حيث يقتصر 

جية تشمل خبر السيد وما قبله من الأخبار النظر فيها على خبره فقط، وأما لو قلنا بأن الأدلة الناهضة على الح

الصادرة من المتقدمين حتى زمنه)قدس سره(، وإذا ما شملت الأدلة خبر السيد حتى صار حجة أفاد بمقتضى مدلوله 

عدم حجية خبر الواحد، فحينئذ يلزمنا رفع اليد عن حجية كل خبر واحد صدر بعد زمن السيد المرتضى)قدس سره( 

 خبر السيد)قدس سره( في أدلة الحجية تخصيصه الأكثر المستهجن.فلا يلزم من دخول 

: إن العبرة والمدار ليس على نفس الخبر الذي هو متأخر زمنا صدوره عن الإخبارات المتقدمة، بل المدار أولاً: قلت

الإخبارات  على نفس المخبر به والمحكي بخبر السيد، وهو عدم حجية خبر الواحد وقد كان النظر في المخبر به إلى

 الصادرة في الشريعة المقدسة منذ بدايتها حتى الآن، وهي طبيعي خبر الواحد.

 فمفاد المخبر به في خبر السيد يعم الإخبارات المتقدمة والمتأخرة، فيعود المحذور، وهو التخصيص المستهجن.

ن قبيل النسخ للآيات الشريفة، وهو : إن القول بإفادة المخبر به لعدم الحجية من حين صدور الخبر إنما هو مثانياً:

غير ثابت في أخبار الآحاد لقيام الإجماع على ذلك حتى لو كان المخبر عادلاً كزرارة، فإن أخبار الآحاد لا تنسخ 



 الكتاب العزيز.

من الصدر  : إن القائل بحجية الخبر أو القائل بعدم الحجية إنما يقول بها من الأول، أما التفصيل فيها وأنها حجةثالثاً:

الأول حتى زمن السيد المرتضى)قدس سره( ومن بعده ليست بحجة، فأمر لا يقول به أحد وهو خرق للإجماع 

 المركب، فان

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     390   

 الملاك الحجية في الأخبار المتقدمة على خبر السيد)قدس سره( موجود في الأخبار المتأخرة عنه.

والنتيجة أنه يدور الأمر بين أن يكون خبر السيد)قدس سره( حجة دون غيره، وبين أن يكون غيره حجة دونه، 

 ومعلوم أن الأول مستهجن فيتعين الثاني.

 وقد استشكل بعض الأعاظم)قدس سره( على شمول أدلة الحجية لخبر السيد المرتضى)قدس سره( بوجهين:

ا تشمل الأخبار التي يحتمل صدقها وكذبها خارجاً ويشك في مطابقتها للواقع : أن أدلة الحجية إنمالوجه الأول:

وعدمها، أما الأخبار الصادقة والتي يعلم بمطابقتها للواقع.. فهي غنية عن جعل الحجية لها، كما أن الأخبار التي يعلم 

حيث يشك في  -مثلا  -لسورة بكذبها لا تشملها أدلة الحجية، وبالاحرى أن أدلة الحجية تشمل خبر أفاد بوجوب ا

 مطابقة المخبر به للواقع وعدمه، وأدلة الحجية تشمله وتثبت صحته ويترتب عليه وجوب العمل على طبقه.

ويتضح من هذا أن أدلة الحجية لا تشمل خبر السيد المرتضى)قدس سره( النافي لحجية الخبر، حيث قلنا أن أدلة 

اقع، وبما أن مفاد خبر السيد)قدس سره( هنا عدم الحجية فلازمه فرض الحجية تشمل ما هو مشكوك المطابقة للو

الشك في الحجية في رتبة سابقة على شمول أدلة الحجية، أو فقل إن مدلول خبر السيد عدم حجية الخبر، وقد قلنا أن 

الأدلة إذا شككنا في  أدلة اعتبار الخبر إنما تشمل الخبر المشكوك مطابقته للواقع ومخالفته، فخبر السيد إنما تشمله

مطابقة مدلوله للواقع، ومن الظاهر ان أدلة الإعتبار إنما تجعل نفس الحجية، ولا يمكن في هذه المرتبة أن تكون 

ناظرة لحكم الشك في الحجية وتفيد حكم الشك في مدلوله لتأخره عنه رتبة، فلا يعقل أن تدل أدلة الإعتبار لحجية 

 لتشمل خبر السيد)قدس سره(.الخبر ولحكم الشك في الحجية 

)وبعبارة ثالثة( الشك في الحجية متأخر عن الحجية تأخر العارض عن المعروض، فيلزم أن تكون الحجية سابقة في 



الرتبة على شمول أدلة الحجية، والمفروض أن الحجية مستفادة منها فيلزم ان تكون الحجية متقدمة ومتأخرة وهو 

 محال.

  391           

)والجواب عنه(: أولاً بالنقض؛ بما إذا أخبر كاذب بعدم حرمة الكذب في الشريعة المقدسة فإن أدلة حرمة الكذب *

شامله له، مع أن الإشكال المذكور يتأتى هنا فيقال شمول إطلاق أدلة حرمة الكذب، لهذا الخبر يتوقف على كذب 

عن حرمة الكذب في الشريعة إذ مفاده عدم حرمة الكذب الخبر في رتبة سابقة على أدلة حرمة الكذب، وكذبه عبارة 

 والمفروض أن حرمة الكذب مستفادة من نفس هذه الأدلة.

ثانياً بالحل بأن الإطلاق إن أخذناه بمعنى ملاحظة جميع القيود في الأفراد وجعل الحكم على المطلق، لكان ما قيل 

مة الخمر فإنه لاحظ الفرد الأحمر والأبيض منه وبقية من الإشكال وجهاً صحيحاً، وذلك كما لو لاحظ المولى حر

 القيود ثم جعل الحكم على المطلق.

وما نحن فيه كيف يلاحظ أفراد الخبر الذي منه ما كان موجباً للشك في أصل الحجية، أي يلاحظ سائر أفراد الخبر 

حجية الخبر وكيف يستطيع المولى  الذي منه خبر السيد الدال على عدم حجية الخبر، فإن هذا الخبر متأخر عن أصل

 لحاظه حين الإطلاق.

وأما بناء على أن الإطلاق رفض القيود وملاحظة الطبيعة فهنا لا مانع منه، إذا المولى قد لاحظ طبيعي الخبر وجعل 

 له الحجية وهو شامل حتى لخبر السيد)قدس سره( المتأخر عن أصل حجية الخبر.

مول أدلة الحجية لخبر السيد المرتضى)قدس سره( هو أن أدلة الحجية إن شملت من الإشكال على ش الوجه الثاني:

سائر الأخبار المتفرقة التي أخبرت عن أحكام مختلفة ولم تشمل خبر السيد، كان خروج خبر السيد المرتضى 

السيد دون  بالتخصص عن عمومات أدلة الحجية للقطع بعدم مطابقة خبر السيد للواقع، وإن شملت أدلة الحجية خبر

بقية الأخبار كان خروج تلك الأخبار عن العمومات بالتخصيص، وكل مورد دار الأمر فيه بين التخصص 

 والتخصيص قدم الأول.



وتوضيح ذلك: هو ان الأدلة التي دلت على حجية خبر الواحد من قبيل آية النبأ وغيرها ان شملت سائر الإخبارات 

 ةالتي جاءت لنا بوجوب السورة أو جلس

_______________________________ 

 

 .1378 /2ج /9* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     392   

الاستراحة وما شاكلهما باعتبار أنها محتملة الصدق والكذب، تشملها أدلة الحجية فلا ريب حينئذ تلك الأدلة لا تشمل 

خبر السيد المرتضى الذي مفاده عدم حجية سائر الأخبار، إذ حينئذ يقطع بعدم صدق هذا الخبر وعدم مطابقته للواقع 

 عن هذه الأدلة خروجاً بالتخصص. فأدلة الحجية لا تشمله، فيكون خروج خبر السيد

وأما لو قلنا بشمول تلك الأدلة لخبر السيد)قدس سره( باعتبار أنه خبر صالح للمطابقة وعدمها للواقع وفي هذا الوقت 

نفسه الأدلة المذكورة شاملة لسائر الأخبار الأخر لأنها محتملة الصدق والكذب، إلا أن مقتضى التصديق بخبر السيد 

 ر الإخبارات تخصيصاً عن أدلة الحجية.أن تخرج سائ

 وإذا دار الأمر بين التخصيص والتخصص فالأخذ بالتخصص مقدم لاقتضاء أصالة العموم ذلك.

وهذا نظيره في الأصل السببي والمسببي مثل غسل الثوب المتنجس بماء مشكوك الطهارة أو مستصحبها، فإن 

ي الثوب إذ لا يبقى شك بعد ذلك، وأما مع العكس كما لو جرى الأصل الجاري في الماء حاكم على الأصل الجاري ف

الأصل في المسبب فلابد من تخصيص ذلك الأصل الجاري في السبب ولا ريب أن الأول أولى، وعلى هذا التقدير 

القاضي بتقديم التخصص على التخصيص يكون خبر السيد غير مشمول لأدلة الحجية قهراً، ولا يرد المحذور بعد 

 ن أن الالتزام بمقالة السيد يلزم من وجود الحجية عدمها.ذلك م

)والجواب عن ذلك(: أن الترجيح المذكور يتم في موارد المعارضة بين الخبرين أو الأصلين، كما لو حصل القطع 

رضاً بكذب أحد مدلولي الدليلين للتنافي بينهما، إما ذاتاً كما لو دل أحدهما على الوجوب والآخر على الحرمة، أو ع

كما لو دل أحدهما على وجوب الجمعة يومها والآخر على الظهر، وعلمنا من الخارج أن الواجب ليس ست صلوات 



في اليوم الواحد بل خمسة، فنفي هذه الصورة أدلة الحجية لا تشمل كلا الخبرين للتنافي بينهما كما لا تشمل واحداً 

 غير معين لأنه ترجيح بلا مرجح.

كلا المدلولين ولكن كانت إحدى الروايتين قرينة على عدم شمول أدلة الحجية للأخرى، كان  أما لو أمكننا صدق

 خروجها بالتخصيص كما لو دل خبر

  393           

محمد بن مسلم على وجوب السورة في الصلاة، ودل خبر زرارة على أن جميع الأخبار الواردة في الصلاة كلها 

تقية، فلا منافاة بين المدلولين بل يمكننا تصديقهما، إلا أن الثاني يكون قرينة على أن أدلة الحجية لا تشمل خبر محمد 

 بن مسلم بالتخصيص.

ة هو التخصيص، لأن أدلة الحجية تشمل خبر السيد ومع هذا الحال لا يبقى مجال وأما ما نحن فيه فمقتضى القاعد

للترديد في الشك بالعموم لتجري أصالة العموم حينئذٍ، إذ يقطع الإنسان بأن الإرادة الجدية غير مطابقة للإرادة 

ملة لها نظراً إلى أنها الاستعمالية بمقتضى الدليل الخاص، فتكون بقية الأخبار خارجة بالتخصيص إذ الحجية شا

 أخبار يحتمل الصدق فيها.

وبعبارة أخرى: بين مدلول خبر السيد وبقية الأخبار لم يكن تناف أصلاً، إذ يمكن في الواقع أن تكون الأخبار غير 

حجة وأن السورة واجبة في الصلاة، إنما الكلام في أدلة الحجية وهي تشمل خبر السيد، لأنه خبر يحتمل الصدق 

ذب وإذا ما شملت خبر السيد أدلة الحجية أفاد بأن بقية الأخبار ليست بحجة، وهذه قرينة على أن المراد من العام والك

بعض الأفراد ولا مجال هنا للشك في العموم كي يؤخذ بأصالة العموم، فإن مورده عند فقدان القرينة لاعند وجودها 

 والمفروض أن الخاص قرينة للتصرف في العام.

ظير ما قلناه في بحث الفقه في نجاسة الخمر، من أن جملة من الأخبار دلت على نجاسته، وجملة منها دلت وهذا ن

على طهارته، وهناك رواية أخرى أفادت بأن ما رواه أبو عبد الله)عليه السلام( هو الصحيح، فقد كانت هذه 

 الروايات الفاصلة موجبة لتحكيم أدلة النجاسة على الطهارة.

 فالقاعدة تقتضي التخصيص وخروج بقية الأخبار إذا شملت أدلة الحجية خبر السيد دون التخصص. وكيف كان



هذا مع قطع النظر عن بقية الإشكالات من أنه تخصيص للأكثر، وهو مستهجن إذ هو خلاف مصطلح أهل اللسان 

 أن يرسل الأدلة عامة ثم لا يريد منها إلا خصوص خبر السيد.

 لأدلة باجمعها تفيد حجية كل خبر جاء به الواحد، ولكنمضافاً إلى ذلك أن ا

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     394   

في الواقع تريد بهذا اللسان معنى خلاف ما نفهمه وهو أن جميعها ليس بحجة سوى خبر السيد، وكيف كان فالقاعدة 

 تقتضي التخصيص لا التخصص.

الإشكال الثاني على حجية خبر الواحد المستفادة من آية النبأ وغيرها ما ذكره الشيخ الأنصاري)قدس سره( وهو *

 مختص بالأخبار الحاكية لقول الإمام)عليه السلام( بالواسطة.

السلام( وهذا المحذور إن تم ولم يمكننا دفعه فقد انسد باب العلمي، لأن الأخبار التي روت لنا قول المعصوم)عليه 

بلا واسطة قليلة جدا ونادرة يقصر الاطلاع عليها، وقد اتفق على سبيل الندرة أن اطلع المحقق النوري صاحب 

المستدرك)قدس سره( على بعض الأصول إلاربعمائة دون أن يطلع غيره عليها، والمتداول بين أيدي علمائنا الأعلام 

 شكال، وكيف كان فتقريب الإشكال المذكور يتم بوجهين.الإخبار بنحو الواسطة ويشكل الأمر لو تم هذا الإ

: أن الأدلة التي دلت على حجية الخبر الواحد إنما هي من قبيل القضايا الحقيقية التي يكون الحكم فيها الوجه الأول:

مكن تطبيق فعلياً بفعلية الموضوع خارجاً، فما لم يحرز الموضوع خارجاً وهو خبر الواحد إما وجدانا أو تعبداً لا ي

الحكم المذكور عليه وهو الحجية، فشأن الموضوع بالإضافة إلى حكمه شأن العلة إلى المعلول لابد من سبقها عليه 

 رتبة، ولا يعقل أن يكون الحكم سابقاً على الموضوع خارجاً ولا يكون سببا توليدياً في إيجاده بحسب الوجود.

طة إذا أخبرنا الكليني)قدس سره( عن أحمد بن محمد عن محمد بن إذا عرفت هذا فنقول في موارد الأخبار بالواس

يحيى بأن الإمام)عليه السلام( قال كذا فالمحرز بالوجدان خبره هو إخبار الكليني)قدس سره(، فتشمله أدلة الحجية 

 ويكون الموضوع محرزا لنا بالوجدان فيصير حجة.

أن ينتهي إلى الإمام المعصوم)عليه السلام( فليس بمحرز لنا  وأما خبر أحمد بن محمد وبقية من تقدم من الرواة إلى



وجداناً، لأننا لم نطلع حقيقة على خبره وإنما يحرز بالحكم بحجية خبر الكليني فهو متأخر عن الحكم بالحجية فكيف 

 يحكم عليه بالحجية.

_______________________________ 

 

 .1378 /2/ ج 10* ليلة الأحد 

  395           

والحاصل إحراز خبر أحمد بن محمد إنما يأتي من انطباق أدلة الحجية على خبر الكليني، لأن معنى حجية خبر 

الشيخ هو صحة أخبار أحمد بن محمد، وإذا ثبت هذا الموضوع كان فردا من أفراد ذلك الحكم وهو الحجية، فالنتيجة 

حكم، وقد عرفت أن الحكم لا يكون سببا توليديا لإحراز أن الحكم وهو حجية الخبر سبب لثبوت موضوع نفس هذا ال

 موضوع نفسه خارجاً، بل لا ينطبق إلا على الموارد التي يحرز فيها الموضوع قطعا.

)وبعبارة ثالثة(: إن كل موضوع متقدم في الرتبة على حكمه، ولا يعقل أن يكون الحكم محرزاً لموضوعه، فلو 

لموضوعه امتنع ثبوت ذلك الحكم له، وهنا خبر أحمد بن محمد أحرز بحجية  فرض في مورد أن صار الحكم محرزاً 

 خبر الكليني فيمتنع أن يحكم عليه بالحجية وإلا لزم تأخر الموضوع عن الحكم.

والجواب عن ذلك أولاً: بالنقض بالإقرار على الإقرار، كما لو أقر زيد هذا اليوم بأني قد اعترفت أمس واقررت 

 مرو بمائة دينار والآن أنكره.بانشغال ذمتي لع

فإنه لا إشكال أن إنكاره الآن لا يؤخذ به بل يتبع إقراره الفعلي، وهذا الإقرار الفعلي موضوع حكمه هو الأخذ بما 

قاله فعلا، ونفس هذا الحكم يولد موضوعاً وهو الإقرار أمس وهو موضوع لنفس الحكم المذكور فكان على هذا أن 

 الحكم مولّد للموضوع.

والسيد المرتضى)قدس سره( في سند بعض  (1)وكذا البينة على البينة كما اعترف صاحب الجواهر)قدس سره(

الروايات، واحتملنا أن يكون تزويراً ثم قامت البينة على صدق ذلك، أفترى أن الإمضائين والإعترافين لا يصدقان 

دت البينة السابقة فكان الحكم لدى النتجية مولداً بعد ذلك بالرغم من أن الحكم بقبول البينة الشخصية هل التي ول



 للموضوع.

وثانياً بالحل بأن أدلة الحجية إن كانت قد أثبتت حكماً شخصياً لكل خبر تحقق في الخارج بحيث كان المستفاد منها 

 وحدة الحكم لموضوعات عديدة، فلا ريب أن الموضوعات المذكورة لابد من فرضها خارجا ليثبت الحكم لها،

_______________________________ 

 

 .291: 13( جواهر الكلام 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     396   

 وأما أن الحكم الشخصي يكون سبباً لإيجاد الموضوع بحيث يستند وجود الموضوع إلى نفس الحكم فهو غير معقول.

وأما لو فرضنا أن الحكم المستفاد من الأدلة كلي ثبت لأفراد متعددة فكان الإنشاء واحداً والمنشأ متعدداً حسب تعدد 

الموضوع، كما هو شأن القضايا الحقيقية فلا مانع من أن يكون الحكم سببا مولداً لموضوع خارجي، فحين يتحقق 

 ببا لإيجاده.الموضوع يثبت له حكم نظير الحكم الأول الذي صار س

ولا ريب أن الثابت من أدلة حجية الخبر هو الحكم الكلي لا الشخصي، فكان المجعول فيها الحجية لكل خبر تحقق 

في الخارج، فإذا أخبر الشيخ)قدس سره( عن أحمد بن محمد فأدلة الحجية بعد أن شملت خبر الشيخ وثبت الحكم له 

خبر أحمد بن محمد وتثبت له الحجية، وهي حكم نظير الأول وهكذا  فقد صار خبر الشيخ حجة، ومن ذلك الحكم تولد

حتى ينتهي إلى الإمام)عليه السلام(، فكل حكم لموضوع مثبت لموضوع آخر يترتب عليه حكم آخر نظير الأول، 

 .وعليه فلا يرد محذور تقدم الحكم على الموضوع، وإنما المتحصل هنا تقدم الحكم على موضوع لم يثبت حكمه بعد

* 

: أن يقال أن أدلة حجية الخبر إنما تشمل الأخبار التي لها أثر في عالم التشريع مع قطع النظر عن الوجه الثاني:

الحجية فلابد وأن يكون ذلك الخبر ذا أثر شرعي مفروغ عنه ليجب قبوله والأخذ به بدليل الحجية أو موضوعا لأثر 

و أخبرنا شخص عن طول البحر الفلاني أو عن ساحله مما كان خالياً شرعي ليكون التعبد به بلحاظ هذا المعنى، أما ل

 عن كل فائدة شرعية كان التعبد به بدليل الحجية لغواً.



وحينئذٍ نحن وسلسلة الأخبار بالواسطة أما الخبر الأول وهو زرارة الذي يروي عن الإمام)عليه السلام( وجوب 

ه السلام(، فلا إشكال في شمول أدلة الحجية له باعتبار أنه ذو أثر شيء أو حرمته بلا واسطة بينه وبين الإمام)علي

 شرعي وهو الإخبار عن حكم شرعي.

 وأما ما بعد الأول حتى ينتهي إلى الكليني)قدس سره( كالشيخ وأحمد بن محمد

_______________________________ 

 

 .1378 2ج /11* ليلة الاثنين 

  397           

فليس لها أثر شرعي لأن الحكم بحجية خبر الشيخ الذي يخبر عن أحمد بن محمد أثره ليس إلا نفس الحجية، إذ ليس 

هناك أثر أجنبي مترتب على مقالة الشيخ ليأتي دليل الحجية فيشمله ويوجب ترتب أثره الذي كان ثابتا له مع قطع 

 إنما هو بلحاظ نفس الحجية وهو غير صحيح.النظر عن دليله، بل الأثر من تطبيق الحكم وهو الحجية 

)والجواب عن ذلك( أنه بناء على ما هو المختار من أن المجعول في باب الأمارات والأصول المحرزة الوسطية في 

الإثبات، وجعل العلم، وأن كل مورد قامت الأمارة على شيء عند المكلف فقد صار المكلف عالماً بمؤادها علما 

ال في ذلك إذ أدلة الحجية تشمل الأخبار الواقعة في السلسة وتجعل المكلف عالماً بخبر الكليني كما تعبدياً، فلا إشك

انها تجعله عالماً بخبر أحمد بن محمد، ولا حاجة لأن يكون المؤدى أثراً شرعياً أو موضوعاً لأثر شرعي، غاية 

ن أثر وأثره في الأخبار المذكورة ملاحظة ما يقوله الأمر لابد وأن يكون التعبد الشرعي بعيد عن اللغوية، فلابد له م

الإمام الصادق)عليه السلام( من وجوب شيء أو حرمته، ولا يضر بعُد هذا الأثر المذكور وإن تعددت الواسطة، فإن 

لغوا،  الخبر الأول وإن خلا عن فائدة من حيث نفسه إلا أنه بالإضافة إلى ما يكون منتهياً إلى أثر لا يكون حينئذ تقيده

نظيره ما لو قامت البينة قبل خمسين عاماً على نجاسة شيء، وفرضنا في ذاك الزمان كان خالياً عن الأثر إلا أنه 

الآن أصبح مورد أثر، فعند الشك فيه يحكم باستصحابه ويكون فعلا له الأثر عندنا، فالتعبد الشرعي للامارة في ذلك 

 اننا هذا.الزمان لا يخلو عن الأثر بالإضافة إلى زم



وأما بناء على أن المجعول في باب الأمارات هو تنزيل المؤدى منزلة الواقع، فالإشكال آتٍ هنا، لأن تنزيل شيء 

منزلة الواقع لابد أن يكون بلحاظ الأثر فإما أن يكون بنفسه أثراً شرعياً أو موضوعا لأثر شرعي، وكلاهما مفقودان 

 في الأخبار بالواسطة.

 بة عن ذلك بوجوه:ولكن يمكن الإجا

: عدم القول بالفصل بين هذا الأثر وسائر الآثار في وجوب الترتيب بمعنى قيام الإجماع المركب على الوجه الأول:

 أن أدلة الحجية تشمل الأخبار بالواسطة وأن كل من قال بحجية خبر الواحد لا يفرق فيه بين الأخبار بلا

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     398   

 واسطة أو معها، وهكذا العكس فالتفصيل مستوجب لخرق الإجماع المركب وهو غير صحيح.

: القول بحجية الأخبار بالواسطة بتنقيح المناط حيث أن الملاك الذي أوجب قبول خبر الواحد فيما لم الوجه الثاني:

 خبار بالواسطة.يكن في البين واسطة هو بعينه موجود في الأخبار بالواسطة، ذلك يقتضي حجية الأ

: أن الحكم الذي أثبتته أدلة الحجية إنما هو مرتب على طبيعي الأثر، وليس المقصود من الطبيعي ما الوجه الثالث:

جاء على الألسنة أن الإنسان نوع وهو الطبيعة بشرط لا، حتى لا يسري الحكم من الطبيعة إلى الأفراد، بل المراد 

السعي، فيسري الحكم إلى الأفراد بمعنى أن كل خبر كان له أثر تشمله أدلة من الطبيعي هو نوع الأثر والوجود 

الحجية، وإن كان ذلك الأثر آتياً من نفس الحكم المذكور، فلا مانع حينئذ من شمول دليل الحجية لخبر أحمد بن محمد 

 نفس الحجية. -وهو خبر زرارة  -وغيره مع أن الأثر الشرعي للمخبر به 

أنه ليس هناك آية أو رواية تدل على أن كل خبر لابد أن يكون أثراً شرعياً أو موضوعاً لأثر شرعي : الوجه الرابع:

فتشمله أدلة الحجية، بل إنما تعتبر ذلك من جهة حكم العقل بأن التعبد بأمر إذا لم يكن له أثر شرعي كان لغواً لا 

لة إثبات الحكم الشرعي الصادر من الإمام)عليه يصدر من الحكيم، ويكفي في دفع هذا المحذور وقوع الخبر في سلس

 السلام(، وأن ترتب الأثر على مجموعها يكفي في الحجية ولا داعي لترتب الأثر على كل خبر.

نعم لو كان في أثناء السلسلة راوٍ فاسق غير موثوق به أو رجل مجهول الحال امتنع شمول أدلة الحجية له ولأخبار 

لك السلسلة ولو كانوا عدولاً أو ثقات، لعدم ترتب أثر شرعي على المجموع من حيث بقية الرواة الواقعة في ت



المجموع، فإن خبر الفاسق خارج عن أدلة الحجية موضوعا وبخروجه ينقطع اتصال الأخبار عن المعصوم)عليه 

 لا للحجية.السلام(، فالباقي من الرواة لا يقع في سلسة إثبات قول المعصوم)عليه السلام( فلا يكون مشمو

  399           

 آية النفر

)فلولا نفر من كل فرقة منهم  ومن جملة الآيات الشريفة التي استدل بها على حجية خبر الواحد آية النفر قوله تعالى*

، وبيان الاستدلال بها على المطلب (1)طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذورا قومهم إذا رجعوا اليهم لعلهم يحذرون(

 يتوقف على أمور:

أن الانذار الذي فرض على المتفقهين إنما هو إنذار كل واحد من النافرين آحاداً من القوم، وليس المراد  الأمر الأول:

إثبات إنذار مجموع النافرين لمجموع القوم، فإن ذلك قد يبلغ حد التواتر فيفيد العلم فيخرج عما نحن بصدده من 

)فإذا  حجية الخبر الواحد، وهذا هو مقتضى مقابلة الجمع بالجمع فانها تفيد التوزيع، كما تدل عليه الآية المباركة:

إذ ليس المراد أن يغسل المجموع وجه المجموع، بل كل فرد عليه أن يغسل  (2)قمتم إلى الصلوة فاغسلوا وجوهكم(

 وجهه ويده.

من الطائفة التي نفرت أو تخلفت مع الركب بعد تفقهها في الدين عليها أن تنذر فآية النفر تدل على أن كل واحد 

الباقين عند الرجوع إليها، وهذا أمر طبيعي تقتضيه العادة فإن الطائفة التي تعلّمت الأحكام الشرعية إذا عادت إلى أو 

بعد العودة وكل واحد يذهب إلى  طانها لا تجدها تجتمع بكلها في محل واحد، وبمجموعها تبلغ الأحكام، بل تتفرق

 بلده وجماعته.

 فالمقصود من الآية الشريفة ليس إنذار جميع الفرقة لكل القوم فان ذلك غير صحيح.

أن المراد من الحذر في الآية الشريفة هو ليس الخوف النفساني، وإنما هو العمل الذي يتخذه الإنسان  الأمر الثاني:

أن يأمن من العاقبة، كما يقال خذ حذرك من فلان، والمقصود منه إعمل عملاً تتمكن  وقاية من الهلكة ويستطيع بسببه



بسببه أن لا تدنو من الهلكة، فالسامع عند ما ينذره النافر يحسن عليه أن يحذر بمعنى أن يعمل عملاً يأمن من الوقوع 

 في العذاب.

_______________________________ 

 

 .1378/  2ج /13* ليلة الثلاثاء 

 .122: 9( سورة التوبة 1)

 .6: 5( المائدة 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     400   

أن الواقع بعد كلمة )لعل( إنما هو غاية لما قبلها، كما يقال: اشتر داراً لعلك تسكن فيها، فإن السكن هي  الأمر الثالث:

 الغاية من شراء الدار وبه تتم سعادة الإنسان.

 والأوامر التي تقع بعد لعل )تارة( أوامر عرفية كالمثال المتقدم وهي لا تفيد إلا حسن تلك الغاية.

حينئذ فالغاية على نحوين: )تارة( من الأمور التي لا تصل إليها قدرة العبد وليس قادرا أحكام شرعية و وأخرى:

عليها وغير قابلة للتكليف كما لو قال: تب لعل الله يغفر لك، فان الغفران من الله سبحانه وتعالى ليس بمقدور إلاله 

 نا وأن الغاية حسنة.دون العبد، إذ العبد، لا يستطيع أن يغفر عمله وهذا ليس إلا أمراً حس

)وأخرى( تكون الغاية من الأمور المقدورة للعبد والتي تقبل تعلق التكليف بها كالآية الشريفة، فإن كان الأمر المتقدم 

على فعل مستحباً كانت الغاية مستحبة وإن كان واجباً كانت واجبة، وههنا لما كان الإنذار واجباً كانت الغاية وهي 

 الحذر واجبة.

ة الشريفة بمقتضى هذه المقدمات تدل أن على كل فرد من المتفقهين أن ينذر القوم واحداً أو أكثر بما تعلمونه من فالآي

الأحكام الشرعية، فإن الغاية من إنذارهم اللازم العمل على طبق ذلك المنذر وهو المخبر به لئلا يقعوا في الهلكة 

ل صريح على حجية خبر الواحد بل هو أدل من آية النبأ إن تمت ويجب عليهم الحذر العملي عند الإنذار، وهذا دلي

 الدلالة فيها ولكن عرفت المناقشة فيها، من حيث تشخيص الموضوع.



هذا وأن مقتضى دلالة الآية الشريفة قبول خبر الواحد وإن حصل من فاسق أو كافر أو ما شاكلهما، إلا أنه بمعونة 

 العادل وحده وجعله تحت الحجية. بقية الأدلة نستطيع أن نخصص ذلك بخبر

 الأول:وأشكل على الآية بأمور:

أن الآية الشريفة في مقام بيان وجوب الإنذار من جهة المنذرين المتفقهين خاصة لا من جهة الحذر على السامعين، 

علم، إذ من إذ ليس المولى في صدد هذا البيان وأن السامعين كيف يتلقون إلانذار مع الاطمئنان أو الوثوق أو ال

 المحتمل أن يكون تلقيهم مختصاً بصورة علم السامع بما أنذر القوم به من باب القدر المتيقن فتخرج الآية عن المقام.

  401           

)والجواب عنه( أولاً: أن كل مورد شككنا فيه وأن المتكلم في مقام البيان أولا: فالأصل العقلائي يقتضي كونه في 

مقام البيان ما لم تقم قرينة على خلافه، كما قامت القرينة في موثقة ابن بكير في الصلاة في شعر ووبر ما لا يؤكل 

 حتى من جهة الغصب أو الميتة. ، وليست في مقام البيان جواز ذلك(1)لحمه جائزة

 أنه يستفاد منه جواز الاكل أما النجاسة والطهارة فلا. (2))فكلوا مما أمسكن( وكذا قوله تعالى:

أن سياق الآية الشريفة يقتضي كونه في مقام البيان من الجهتين المتفقهين والسامعين، فكما أن المتفقه يجب  ثانياً:

ن التبليغ وإنذار القوم كذلك يجب على السامعين الحذر وقبول ما بينّ لهم من الأحكام عليه القيام بوظيفته الشرعية م

 الشرعية فالبيان من الجهتين، لذا صح التمسك بالإطلاق أيضاً من الجهتين.

أن المستفاد من الآية الشريفة أن وجوب الحذر مرتب على إنذار المنذر حين يحكي خبراً قد تعلّمه وفيه شيء  ثالثاً:

من الإنذار، أما لو فرض أن الحذر كان لأجل العلم أو الاطمئنان والوثوق فقد استند الحذر حينئذ إلى جهة العلم 

 بالمخبر به دون جهة الإنذار وهو خلاف الغرض.

أو )رابعاً( أنه على فرض استناد الحذر إلى العلم لا الإنذار فلازمه التخصيص بالفرد النادر، فان استناد الحذر للعلم *

الوثوق أو الاطمئنان من الراوي بمطابقة كلام المنذر المتفقة للواقع وأن مقالته أصبحت سبباً لحصول العلم في نفس 

السامع ومن أجله لزمه الحذر والخوف فسارع إلى العمل، إنما هو من الأمور النادرة فإن الغالب في الرواة عدم 

 هو الواعظ والمرشد فتقييد الحذر بالعلم تقييد بفرد نادر مستهجن. حصول العلم بمقالتهم، وإنما الذي يحصل ذلك منه



وكيف كان فالآية الشريفة تدل على أن كل واحد من الطائفة يلزمه أن ينذر واحداً من القوم، فإذا كان الإنذار واجباً 

 فما بعد )لعل( يصير غاية لذلك

_______________________________ 

 

 .1ح 2، أبواب لباس المصلي ب345: 4( وسائل الشيعة 1)

 .4: 5( سورة المائدة 2)

 .1378/  2ج /13* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     402   

الواجب، فيجب أيضاً الحذر والركون إلى وسيلة يستطيع بسببها أن يأمن من العقوبة، وليس إلا هو العمل على طبق 

 ما أخبر به المنذر المتفقه.

وهذا دليل على أن حجية خبر الواحد إما بنحو الجعل إلابتدائي، أو بنحو الكشف عن بناء العقلاء على الحجية كما 

 هو الصحيح فيما يأتي بيانه إنشاء الله تعالى.

)الإشكال الثاني( أن الآية الشريفة قد دلت على وجوب الحذر حين يخبر المخبر ويحكي عن خبره وفيه شيء من 

الخبر المشتمل على الإنذار هو الذي يجب الحذر منه، ولا ريب أن الإنذار بمعنى التخويف من العقوبة إنما الإنذار، ف

هي وظيفة الوعّاظ الذين يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر بأسلوب تخويفي، فيقولون: من ترك الصلاة أو 

 الصيام فقد ناله من العقاب كذا وكذا.

، هكذا وظيفتهم يوقفون الناس على عواقب أعمالهم المخالفة للسنن (1)فجزاؤه جنهم()من قتل نفساً بغير حق  أو

الإلهية، وكذا طريقة المجتهدين الذين يبلغون فتاواهم لمقلديهم بطريقة تخويفية، فإن إفتائه بما استنبطه من الأحكام 

 ه.إنذار بالدلالة الالتزامية، ويجب على المقلد الحذر لحجية قول مقلده في حق

وهذا يختلف عن الراوي الذي نقل خبراً عن الإمام)عليه السلام(، فإن بيانه ليس فيه أي تخويف وإنذار وإنما مهمته 

 أن ينقل ما صدر عنه )عليه السلام(.



ولعله لا يدري معنى ما يرويه، إذاً فالآية الشريفة بقرينة الإنذار الذي هو معنى التخويف لا تشمل الرواية، بل 

 وعاظ والمجتهدين فلا دلالة لها على المدعى.تختص بال

)وغير خفي( أن الراوي قد ينذر بنقله ويخوّف بالملازمة، كما إذا نقل رواية على وجوب شيء أو حرمته، فانه في 

الحقيقة إنذار ضمني بالعقاب على الترك أو الفعل، فيجب الحذر عند نقله بمقتضى الآية الشريفة وبعدم القول بالفصل 

 حجية بقية الأخبار التي يحكيها عن الإمام)عليه السلام( مما ليس فيها إنذار وتخويف.نثبت 

 هذا كله على فرض أن تكون الآية ناظرة إلى مقام التشريع وجعل الحجية

_______________________________ 

 

 .93: 4( سورة النساء1)

  403           

للخبر، وأما بناء على أنها كاشفة عن حجية الخبر السابقة على نزول الآية، وأنها سيقت على نحو تكون حجية الخبر 

مفروغا عنها قبل نزولها كما هو الظاهر فلا نحتاج إلى التمسك بعدم القول بالفصل، إذ الآية على هذا التقدير كاشفة 

د الإنذار إنما هو من تطبيق الكبرى الكلية على بعض عن حجية الخبر على الإطلاق وأن وجوب الحذر عن

 المصاديق.

)الإشكال الثالث( أن الإنذار في الآية الشريفة إنذار مقيد بالتفقه، وأن الحذر مترتب عليه لا على مطلق الإنذار، 

ولابد من إحراز  بمعنى أن الحذر إنما يلزم في الموارد التي يحرز كون إنذاره عن تفقه وتعلم في الأحكام الشرعية،

هذه الجهة وأن خبره مطابق للواقع، وأما موارد الشك في استناد إنذاره إلى هذه الجهة حين ينذر، وأنه يحتمل إخباره 

الصدق والكذب لغفلته مثلا لا يكون إنذاره عن تفقه فلا يجب قبول إنذاره، ولا يلزم الحذر من إنذاره والمفروض أن 

إحراز كون إنذاره عن تفقه فإنه حينئذ يحرز صدور الخبر عنهم)عليه السلام( وإنما حجية الخبر لا تختص بموارد 

 حجية الخبر يراد منها شمولها موارد الشك.

)وغير خفي( أن الإنذار معناه التخويف وهو عبارة عن الحكاية والإخبار بوجوب شيء أو حرمته، وهذا لا ينفك عن 



نذار بالعقاب على الترك بالدلالة الالتزامية، وأما كون المخبر به مطابقا للواقع الإنذار بما تفقه، إذ الإنذار بالوجوب إ

أو غير مطابق له فهو خارج عن مدلول الخبر، والحاصل ان الإخبار عن وجوب شيء أو حرمته إنذار بما تفقه به 

 في الدين دائماً وإن كان المخبر به غير مطابق للواقع.

لشريفة أفادت التحذير من قول المنذر الفقيه، ومعلوم أن النسبة بين الفقيه والراوي )الإشكال الرابع(: أن الآية ا

العموم من وجه، فالفقيه الراوي هو الذي يجب الحذر من إنذاره إما الراوي غير الفقيه، كالناقل للخبر بلا إعمال 

فقه وإذا اختص الحكم بالفقيه كان  رأي فيه، أو الفقيه غير الراوي فلا يجب الحذر من إنذاره، لأنه ليس إنذار عن

معناه ثبوت حجية قول المجتهد بالإضافة إلى مقلديه، لأنه هو الذي يتفقه في الدين وينذر قومه بعد العودة فيحذر 

 قومه من إنذاره، وبثبوت هذا المعنى للفقيه لا يقتضي ثبوته للرواي لعدم وجود رابطة بينهما.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     404   

والحاصل أن الراوي الفقيه هو الذي يقبل منه الخبر، لا حجية الخبر مطلقا وإن لم يكن الراوي فقيهاً، وهو خلاف 

 المطلوب.

)وغير خفي( أن الرواة في زمن المعصومين)عليه السلام( هم في نفس الوقت فقهاء كما ورد عنهم)عليه السلام(: 

، فان التفقه في بداية الأمر لم يكن بالشكل الذي نعيشه الآن من (1))أنتم أفقه الناس إذا عرفتم معاني كلامنا(

الصعوبة، فهو راوٍ وهو فقيه. وإذا أثبت حجية خبر الراوي الفقيه بمقتضى الآية ثبتت حجية خبر الراوي غير الفقيه 

 بعدم القول بالفصل.

ن دلالة آية النبأ ولا يرد عليها أي إشكال والحاصل أن آية النفر فيها دلالة على حجية خبر الواحد ودلالتها أظهر م

 كما عرفت.

 آية الكتمان

)أن الذين يكتمون ما أنزلنا من  ومن جملة الآيات التي استدل بها على حجية خبر الواحد آية الكتمان، قوله تعالى*

 .(2)البينات والهدى من بعد ما بيناه للناس في الكتاب أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون(



حيث حرّم الله سبحانه وتعالى كتمان الدلائل والبراهين فوجب إظهارها علناً، والعرف يستفيد من حرمة الكتمان 

وجوب القبول وإلا لكانت حرمة الكتمان لغواً، ومن هذه الجهة التزموا بقبول قول المرأة بالإضافة إلى الحمل وما 

يدل بالملازمة  (3))ولا يكتمن ما خلق الله في أرحامهن( ه تعالىشاكله مما يعود إليها، فان حرمة الكتمان عليها بقول

 العرفية على وجوب القبول منها.

 )والجواب عن ذلك( أولاً: لا ملازمة بين حرمة الكتمان ووجوب القبول هنا،

_______________________________ 

 

 .27ح 9، أبواب صفات القاضي ب117: 27( وسائل الشيعة 1)

 .1378/  2/ ج 17 * ليلة الأحد

 .159: 2( سورة البقرة 2)

 .228: 2( البقرة3)

  405           

فان حرمة الكتمان إنما تلازم القبول في الموارد التي يكون طريق إحراز الحق والواقع منحصراً بنفس الإظهار 

بحيث لو كتم الحق لضاع واندرس، فان العرف يرى الملازمة بين الأمرين كما في الحمل وما شاكله مما يعود إلى 

 بحيث لولا ذلك لما أمكن الاطلاع عليه. المرأة، فان إحراز ما في رحمها منحصر بالإخبار من طرفها،

 فكانت حرمة الكتمان في أمثال ذلك مستلزمة لوجوب القبول، والا للنفي عن الفائدة.

وأما لو لم يكن الكتمان موجباً لاندراس شيء ولم يكن منحصراً بنفس الإظهار، فالعرف لا يرى ملازمة بين الحرمة 

لآية الشريفة وردت في علماء اليهود الذين لم يوضّحوا للأمة اليهودية الأدلة ووجوب القبول، كما فيما نحن فيه، فإن ا

والبراهين التي جاءت في التوراة من علامات نبوة نبينا محمد)صلى الله عليه وآله وسلم( من حيث أحواله وصفاته 

به النبي)صلى الله عليه  وماشاكلهما، بحيث لو أوضحوا الحق لهم لاطلع عليه كل يهودي ولحصل له الايمان بما جاء

وآله وسلم(، فكان الغرض من حرمة الكتمان إنما هو لأن إظهارهم يستوجب وضوح الحق ليحصل لهم العلم بذلك، 



وأين هذا من وجوب قبول الخبر تعبداً، فليس معنى حرمة الكتمان وجوب القبول لما أظهره، بل يمكن أن يصير 

 لم لكل من اطلع عليه.الإظهار طريقاً لإفشاء الحق ليحصل الع

أن العموم هنا استغراقي ومعناه أن كل واحد يحرم عليه الكتمان ويجب عليه الإظهار، وبديهي أن كل واحد إن  ثانياً:

 أظهر الحق لغيره، كاد يحصل للغير القطع بما أخبره، وهو خارج عن مورد قبول خبر الواحد.

لإظهار لتحصيل العلم، فنحن نرى وجداناً بعضاً منهم لو أظهر فان قلت: إذا كان الغرض من حرمة الكتمان وجوب ا

 له الحق لما حصل له العلم بذلك.

 فحرمة الكتمان في هذا الحال تكشف عن أن القبول واجب تعبداً وإلا لكانت الحرمة لغواً.

عدة، ومعلوم أن قلت: الحكم إنما هو على الغالب والنوع ولا يضرّ تخلف الغرض في بعض الأفراد نظير ذلك في ال

 الغالب لو بيُنّ الحق له لحصل له العلم

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     406   

بما أخبر به، وكيف كان فالآية الشريفة تدل على وجوب إظهار الحق دون وجوب القبول، والذي يدل على ذلك أن 

الآية الشريفة واردة في أصول الدين وأنها في مقام الرد على علماء اليهود الذين لم يوضّحوا حقائق النبوة وأحوال 

تخيلاً أن الحق سيخفى على البشرية، كما صنع أولئك في  النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( لأمتهم فكتموها عنهم

 قصة الغدير وحاولوا القضاء على ذلك الحدث التاريخي، ولكن هيهات وأشعة الشمس لا يقف دونها حاجز.

كيف كان فالآية بعيدة عن مورد وجوب القبول، وإنما هي في مقام بيان وجوب الإظهار لينفح الحق لكل أحد، 

 في خصوص أصول الدين لا في فروعه.فيحصل له العلم 

 آية الذكر

)فاسئلوا أهل الذكر إن كنتم لا ومن جملة الآيات الشريفة التي استدل بها على حجية الخبر آية الذكر قوله تعالى:

 .(1)تعلمون بالبينات والزبر(

والمراد من البينات الدلائل والبراهين في الإنجيل والتوراة، وكيفية الاستدلال بها لا يختلف عما تقدم في الآية 



 الشريفة، فيقال: أن السؤال حيث وجب فبالملازمة العرفية يعرف وجوب القبول وإلا لكان لغواً.

سؤال منهم فيما يعود إلى النبي)صلى الله عليه )والجواب عنه( بعين ما تقدم، فان الآية واردة في علماء اليهود وال

وآله وسلم(، فكان الغرض من وجوب السؤال منهم تحصيل العلم لهم بذلك لا العمل بما أجيب عنه، كما يدل عليه 

 تعليق وجوب السؤال على عدم العلم إذ الغرض منه حصول العلم.

ليه وآله وسلم( وشؤونه، وهو خارج عن المقام، فالغاية من السؤال هو الأيضاحً عن أحوال النبي)صلى الله ع

 )مضافاً( إلى أن مورد الآية النبوة، فهي واردة في أصول الدين وخبر الواحد ليس حجة فيه.

 ولا ينافي ذلك ما ورد في الأخبار أن المراد بأهل الذكر الأئمة)عليه السلام( كما

_______________________________ 

 

 .44-43: 16( سورة النحل1)

  407           

أن نزول آية في مورد لا  (2)فان أهل الذكر عنوان عام يشمل الجميع، وقد ذكرنا في التفسير (1)ورد نحن أهل الذكر،

تقتضي اختصاص الحكم به وإنما هو معنى عام يختلف باختلاف الموارد، ففي مرحلة إثبات النبوة التي وصفها الله 

تعالى في كتابه المجيد لنبيه)صلى الله عليه وآله وسلم( يراد من أهل الذكر علماء اليهود والنصارى حيث يسُئلون 

أن يراد من أهل الذكر الأئمة)عليه السلام(، لأن الإمامة من نوع ثبوت النبوة، فكيف  عما جاء في كتبهم، ولا يمكن

 يمكن إثبات النبوة بالسؤال عن الإمام الذي ثبتت إمامته بنص من النبي)صلى الله عليه وآله وسلم(.

عما يتعلق بالأحكام الشرعية نعم بعد إثبات النبوة والإمامة يكون المراد من أهل الذكر الأئمة)عليه السلام(، فيسئلون 

 وذلك في زمن الحضور، وأما عصر الغيبة فهم العلماء الأعلام.

وكيف كان فالأمر بالسؤال هنا ليس مولوياً بل إرشاداً إلى ما يحكم العقل به على الجاهل من لزوم مراجعة العالم، 

 فالآية خارجة عن المقام.

 آية الإيمان



)ويقولون هو أذن قل أذن خير لكم  استدل بها على حجية خبر الواحد قوله تعالى:ومن جملة الآيات الشريفة التي *

 .(3)يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين(

حيث مدح الله سبحانه وتعالى نبيه الكريم بأنه يصدق الله تعالى ويصدق المؤمنين، وهو كاشف على أن التصديق أمر 

 ية خبر الواحد.حسن حتى ما جاء به الراوي، وبذلك تدل الآية على حج

وأفاد ما ملخصه: أن الإيمان هنا معناه التصديق باللسان وإبراز  (4)وناقش الشيخ الأنصاري)قدس سره( في دلالتها

 هذا المعنى بنفسه حين يسمع أخبار أحد،

_______________________________ 

 

 .3ح 7، أبواب صفات القاضي ب63: 27( وسائل الشيعة 1)

 ير القران.( البيان في تفس2)

 .1378 /2ج /18* ليلة الإثنين

 .61: 9( سورة التوبة3)

 .292: 1( فرائد الأصول 4)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     408   

بمعنى أنه لا يكذّب أحداً إذا أخبره بشيء بل عليه أن يصدقه ويقول أنه صحيح، وهذا لا يلازم العمل به خارجاً، فإن 

الذي هو حسن عليه أن يصدقه ويبرز هذا اللفظ أمام المخبر حين يسمع إخباره، وليس عليه أن يرتب الأثر على 

 خبره.

فس سياقها، )أما مورد الآية( فقد جاء في تفسير علي بن إبراهيم والذي يدل على ذلك مورد الآية وروايات أخر ون

أن الآية المذكورة وردت في عبد الله بن نفيل فانه كان يسمع كلام النبي)صلى الله عليه وآله  (1)القمي)قدس سره(

لنميمة، فأحضره وسلم(، وينقله إلى المنافقين حتى أو قف الله نبيه على كذب ما جاء به عبد الله، وما يرتكبه من ا

النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( وسأله عنها، فحلف انه لم يكن شيء مما ينم عليه، فقبل منه النبي)صلى الله عليه 



وآله وسلم( فأخذ هذا الرجل يطعن على النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( ويقول إنه أذنُ، يقبل كل ما يسمع، أخبره 

ي لم أفعل فقبل، فردّ عليه الله تعالى بقوله ]قل أذن خير لكم[ ولا ريب أن تصديقه بأني أنم عليه فقبل، وأخبرته أن

للمنافق ليس إلا عدم تكذيبه له وأنه مجرد تصديق فقط، وليس في البين ترتيب أثر ليترتب على ذلك حجية خبر 

 الواحد.

عن أخيك، فان شهد عندك وأما الرواية التي دلت على هذا المعنى فهي خبر إسماعيل )كذّب سمعكم وبصرك 

ولا ريب أن التصديق لو أريد منه العمل لكان الواجب  (2)خمسون قسامه أنه قال قولاً، وقال لم أقله، فصدقه وكذبهم(

هو الأخذ بما يقوله الخمسون مع كونهم من المؤمنين أيضاً، ولكن المراد منه أنك لا ترتب أثر الواقع على كلامهم، 

الذي قال لم أقله، واجعل في نفسك احتمال الكذب في حق أولئك الخمسين، وهذا دليل على  وإنما صدّق حتى الواحد

 أن المراد منه ليس ترتيب الآثار بل مجرد التصديق وإظهار هذا المعنى.

أن السياق يقتضي إظهار التصديق مجرداً عن ترتب  (3))وأما نفس سياقها( فقد ادعى الشيخ الأنصاري)قدس سره(

عدّي الايمان أولاً بالباء، فقال )يؤمن بالله(، وثانياً باللام فقال ويؤمن للمؤمنين، واختلاف السياق دليل  الأثر، حيث

 على

_______________________________ 

 

 .300: 1( تفسير القمي 1)

 .4ح 157، أبواب احكام العشرة ب295: 12( وسائل الشيعة 2)

 .294: 1( فرائد الأصول 3)

  409           

وجود نكتة في البين هي أن التصديق في الأول حقيقي وفي الثاني صوري خال عن كل عمل لذا عدّي باللام، فيعلم 

 من هذا أن تصديق المؤمنين ليس لأجل العمل بل مجرد إظهار هذا المعنى وإبرازه.

تاج إلى التعدية بالباء، كما ولا يخفى ما في الأخير فإن التصديق تارة يتعلق بالمصداق أي بنفس وجود الشيء فيح



يقال صدّق بالله أي بوجوده وبالنبي)صلى الله عليه وآله وسلم( وبالأئمة)عليه السلام( وبالمعاد فان كل هذا تصديق 

 بوجود الشيء.

يتعلق التصديق بقول الشخص لا بوجوده، فيحتاج إلى التعدية باللام فيقال صدق له أي بقوله، وما نحن في  وأخرى:

، فالآية الكريمة بالإضافة إلى المؤمنين لا تفيد إلا إرادة (1))وما انت بمؤمن لنا( كما ورد في قوله تعالىكذلك 

 تصديق قولهم بخلاف تصديق الله سبحانه وتعالى.

وكيف كان فالآية الشريفة لا تدل على حجية خبر الواحد لأنها لا تفيد إلا حسن التصديق وإبرازه، وهذا لا يلازم 

 لعمل.مرحلة ا

هذا تمام الكلام في الآيات الشريفة التي استدل بها على حجية خبر الواحد، وقد عرفت أن شيئاً منها لا يدل على ذلك 

 إلا آية النفر.

 الإستدلال بالسنة على حجية الغير

دس لقد وردت روايات كثيرة مختلفة اللسان دلت بمجموعها على حجية خبر الواحد، وقد تصدى الشيخ الأنصاري)ق

 إلى تقسيمها إلى طوائف أربع: (2)سره(

التي أمرت بالرجوع إلى المرجحات عند تعارض الخبرين، وهي لا تشمل  (3))الطائفة الأولى( الأخبار العلاجية

 موارد القطع بصدور كلا الخبرين المتعارضين وإنما تشمل موارد الشك بالصدور.

ونستفيد منها أن الخبر الواحد في حد ذاته بلا معارض حجة بنفسه وأمر مفروغ عنه، لذا تصدى السائل إلى السؤال 

 عن العمل به عند الابتلاء بالمعارضة.

_______________________________ 

 

 .17: 12( يوسف 1)

 .297: 1( فرائد الأصول2)

 .1ح 9، ابواب صفات القاضي، ب106: 27( وسائل الشيعة 3)



  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     410   

)الطائفة الثاني( الأخبار الآمرة بالرجوع إلى بعض الأشخاص من الرواة كزرارة، ومحمد بن مسلم، وزكريا بن آدم، 

عليك »، وقوله (1)«إذا اردت الحديث فعليك بهذا الجالس مشيراً به إلى زرارة»كقوله:)عليه السلام( 

، وقوله)عليه (3)«ن آدم المأمون على الدين والدنياعليك بزكريا ب»يعني أبا بصير، وقوله)عليه السلام(  (2)«بالاسدي

، وما ورد عنه)عليه (4)«نعم بعد ما قال الراوي ان يونس بن عبد الرحمن ثقة نأخذ معالم ديننا عنه»السلام(: 

ة السلام( )العمري وابنه ثقة فما أدّى إليك عني فعني يؤديان وما قالا لك عني فعني يقول فماسمع له واطعه فانه الثق

 .(6)«ما يمنعك من محمد بن مسلم الثقفي»، وقوله)عليه السلام(: (5)المأمون

دون ما أبدوا فيه نظرياتهم، مثل )دعوا ما رأو وخذوا  (7)وكذا ما ورد بالرجوع إلى ما وجد في كتب بني فضال

 مارووا( وهذه المجموعة تدلنا على حجيّة خبر الواحد لا خصوص أخبار أولئك النفر.

الثالثة( الأخبار التي أمرت بالرجوع إلى الثقات بنحو العموم مثل )لا عذر لأحد في التشكيك فيما يرويه  )الطائفة

 .(8)ثقاتنا(

 تواتر هذه الطائفة معنى وهو بعيد لأنها قليلة لم تبلغ حد التواتر. (9)وقد ادعى المحقق النائيني

ثت على استماعها وتعلمها وضبطها، وقد وردت في )الطائفة الرابعة( الأخبار الآمرة بحفظ الروايات والتي ح

 في موضعين وهي تبلغ المائة حديث أو أكثر. (10)الوسائل في باب القضاء

_______________________________ 

 

 .19ح 11ابواب صفات القاضي ب 143 /27( وسائل الشيعة 1)

 .15( المصدر السابق ح2)

 .)مع اختلاف يسير( 27( المصدر السابق ح3)

 )مع اختلاف يسير(. 33( المصدر السابق ح4)

 ..4ح 8، أبواب صفات القاضي ب138: 27( وسائل الشيعة 5)



 .23، ح11، ابواب صفات القاضي، ب144: 27( وسائل الشيعة 6)

 .355ح 389( الغيبة للشيخ الطوسي: 7)

 )مع اختلاف يسير(. 40ح 11، أبواب صفات القاضي ب150: 27( وسائل الشيعة 8)

 .199: 3( أجود التقريرات 9)

 .11ح 8، أبواب صفات القاضي ب89: 27( وسائل الشيعة 10)

  411           

ثم اعلم أن المراد من الاستدلال بالسنة على خبر الواحد ليس إقامة كل رواية رواية على حجية الخبر، فإنه 

بالملاحظة إلى كل واحد أيضاً خبر واحد ومعنى ذلك إثبات الخبر بالخبر وهو دوري، بل المقصود أن الروايات التي 

ينة القطعية على صدورها لتكون معلومة بذلك وتدل وردت على اختلاف السنتها بمجموعها تغير التواتر أو القر

حينئذ على حجية خبر الواحد، ولا ريب أن الأخبار المذكورة متواترة إجمالاً بمعنى العلم بصدور بعضها عن 

 المعصوم)عليه السلام(، ولا بأس بالإشارة إلى أقسام التواتر وهو ثلاثة أقسام.

على نقل خبر بلفظه يمتنع اتفاقهم على الكذب عادة، بحيث أن جميع  التواتر اللفظي؛ وهو اتفاق جماعة الأول:

الروايات المنقولة تنص على كلمة واحدة كتواتر ألفاظ القرآن على لسان النبي)صلى الله عليه وآله وسلم(، وتواتر 

، (1)ؤمنة(نص حديث الغدير على جملة )من كنت مولاه فهذا علي مولاه(، )وأن علياً من بعدي مولى كل مؤمن وم

وقيام التواتر بهذا المعنى على حجية الخبر  (2)قال الترمذي في كتابه إن حديث الغدير منقبة للأمير)عليه السلام( الخ،

 معلوم العدم.

الثاني: التواتر المعنوي وهو عبارة عن اتفاق جماعة على نقل مضمون واحد، مع الاختلاف في الألفاظ، مهما كانت *

ن مطابقة أو تضمّنا أو التزاماً، كالتواتر على شجاعة أمير المؤمنين)عليه السلام( من أجل الدلالة على المضمو

اختلاف ما نقل عنه في مواقفه الحربية المشرّفة التي بمجموعها دلت على شجاعته وبطولته، وبهذا المعنى أيضاً لا 

 تواتر على حجية خبر الواحد.

من الروايات التي نعلم بصدور بعضها عن الإمام)عليه السلام( مع عدم  التواتر الإجمالي؛ وهو ورود جملة الثالث:



اشتمالها على مضمون واحد، ولكن بضم بعضها إلى بعض يحصل لنا القطع بصدور بعضها، ولا نحتمل كذب 

ها جميعها مثل ما لو لاحظنا كتب العامة المشتملة على الأحاديث، فاننا لا يمكننا أن نقطع بكذب جميع ما سطر في

 لعلمنا بصدور بعضها يقينا، وكذا لو جمعنا أخبار

_______________________________ 

 

 .179ص  1( الغدير ج1)

 مناقب علي بن أبي طالب رضي الله عنه. 371ح  2باب  632ص  5( سنن الترمذي ج2)

 .1378/  2ج /19* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     412   

الناس وحكاياتهم في يوم واحد لما أمكننا أن نقطع بكذب جميعها، وكذا ما في الوسائل من الأخبار فإننا نعلم ونقطع 

 بصدور بعض تلك الروايات المدونة فيها.

التواتر الإجمالي بدعوى أنا لو وضعنا اليد على كل واحد من تلك الأخبار لرأيناه  (1)هذا وقد أنكر المحقق النائيني

 ل الصدق والكذب، فلا يكون هناك خبر مقطوع الصدور.محتم

وفيه أن احتمال الكذب في كل خبر بخصوصه لا يضر في التواتر الإجمالي، لأن احتمال الصدق والكذب في كل 

خبر بخصوصه لا ينافي العلم الإجمالي بصدور بعضها والا منع ذلك من التواتر المعنوي واللفظي أيضاً، إذ كل 

 محتمل الصدق والكذب.خبر في نفسه 

والحاصل أن التواتر الإجمالي لا يمكن إنكاره في هذه الطوائف الأربع من الأخبار، ولازم ذلك حجية الخبر الواحد 

 الواجد لجميع الخصوصيات المذكورة في هذه الأخبار من باب القدر المتيقن.

تر الإجمالي فالمتيقن منه ما دل على حجية خبر أنه بناء على تحقق التوا (2))وقد أفاد المحقق النائيني)قدس سره((

 الثقة وإن لم يكن إمامياً.

وفيه أن الأخبار التي دلت على حجية خبر الواحد مختلفة، بعضها دل على اعتبار العدالة في الراوي كما جاء في 



، وبعضها ظاهر في اعتبار الوثاقة كما ورد )أفيونس بن عبد الرحمن ثقة نأخذ (3)الأخبار العلاجية )خذ باعدلهما(

معالم ديننا عنه قال)عليه السلام( نعم(، وبعضها ظاهر في الاكتفاء بكونه إمامياً كقوله:)عليه السلام( )لا عذر لأحد 

 فيما يرويه ثقاتنا(.

 السلام( ظاهر في كون الراوي من أهل الولاية. فان إضافة الثقات إلى ضمير المتكلم وإسناد ذلك إليهم)عليه

_______________________________ 

 

 .197: 3( أجود التقريرات 1)

 .199: 3( أجود التقريرات 2)

 .2ح 9ابواب صفات القاضي ب 303: 17( مستدرك الوسائل 3)

  413           

وبما أن المراد من الثقة في الأخبار هو المعنى اللغوي، لا ما هو المصطلح عليه عند المحدثين من إطلاقه على 

الإمامي العادل، فالنسبة بين العادل والموثوق به عموم من وجه، فقد يكون الراوي عادلاً وليس بثقة لكثرة خطئه 

اللهجة لا يكذب ولكنه في نفس الوقت فاسق من غير  وسهوه، وقد ينعكس فيكون ثقة غير عادل بمعنى أنه صادق

هذه الجهة، وقد يجتمعان فيكون الراوي عادلا وثقة، ومعلوم أن القدر المتيقن من مجموع تلك الأخبار هو الجامع 

للعدالة والإمامة والوثاقة كما هو مذهب صاحب المدارك وغيره، فبناء على التواتر الإجمالي لا يستفاد من الأخبار 

 إلا حجية الخبر الصحيح الإعلائي.

)قدس سره( من أن المتيقن من هذه الأخبار وإن كان حجية  (1)إلا أن الذي يسهل الخطب ما جاء به صاحب الكفاية

الخبر الصحيح وهو الذي يرويه العدل الإمامي الموثوق به، إلا ان في جملة منها خبر صحيح يدل على حجية خبر 

 به في مقام العمل وإن لم يكن عدلاً.الثقة مطلقا وأنه يكتفى 

وما ذكره لا بأس به، ولعل مراده من الخبر الصحيح الدال على صحته خبر الثقة ما ورد من السؤال من الأمام)عليه 

السلام( )أفييونس بن عبد الرحمن ثقة نأخذ معالم ديننا عنه، أجاب )عليه السلام(: نعم(، ويفهم من هذا أن السائل 



برويا أن خبر الثقة على إطلاقه مسلم إلا أنه نظر في سؤاله إلى الصغرى وهو خصوص خبر يونس كأنه يعلم ك

 فأجاب الإمام)عليه السلام( بنعم.

كيف كان فالأخذ بخبر الثقة وإن لم يكن إمامياً لا بأس به نظراً إلى ما دلت عليه الأخبار الصحيحة، وما أثبتنا حجيته 

 بمنطوق آية النبأ.

 بالإجماع على حجية الخبرالإستدلال 

 وقد يقرّب الإجماع المدعى قيامه على حجية خبر الواحد بوجوه:

 على حجية خبر الواحد.(2): الإجماع المنقول من الشيخ الطوسي)قدس سره(الوجه الأول:

_______________________________ 

 

 .302( كفاية الأصول: 1)

 .337( فرائد الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     414   

)وفيه( أن الإجماع المنقول لا يثبت حجية خبر الواحد، لأن حجية الإجماع المنقول عند القائل بها من أجل أنها أحد 

أفراد الخبر، ومعه كيف يصح الاستدلال على حجية الخبر، مضافاً إلى عدم الملازمة بين حجية الخبر وحجية 

قل حسياً، والإجماع المنقول إنما هو حدسي فلا تشمله الإجماع المنقول لإمكان اختصاص حجية الخبر بما كان الن

 أدلة الخبر.

الإجماع القولي من جميع العلماء الذين طالما صرّحوا بحجية خبر الواحد، وقد خالف الإجماع شرذمة  الوجه الثاني:

 ومخالفتهم لا تضر في الحجية. (1)منهم السيد المرتضى، وابن ادريس

بدي يكشف عن رأي المعصوم)عليه السلام( للعلم بأن مستند المجمعين الأدلة المتقدمة )وفيه( أنه ليس هنا إجماع تع

الدالة على الحجية، مضافاً إلى أن السيد وجماعة خالفوا في ذلك وهم من أجلاء العصر، ومع الخلاف المذكور كيف 

 يتم إجماع قولي.



المرتضى)قدس سره( وابن إدريس وأتباعهما، : الإجماع القولي من جميع العلماء حتى من السيد الوجه الثالث:

بدعوى أنهما إنما منعا من العمل به لقربهم إلى زمن المعصوم)عليه السلام( فكان انفتاح باب العلمي لهم حاصلاً، أما 

 هذا العصر ولعدم الانسداد فلو بعث الله السيد المرتضى وأتباعه إلى دار الدنيا واطلعوا على زماننا المنسد فيه باب

 العلم لقالا بحجية الخبر وتراجعا عن قولهما السابق، إذاً فهذا إجماع قولي.

)وفيه( أنه مضافاً إلى ما ذكرنا في الوجه الثاني أن السيد وأتباعه إنما يقولون بحجية الخبر على فرض الانسداد لا 

 من أجل حجيته بالخصوص بل من جهة أن الخبر أحد أفراد الظن المطلق.

: الإجماع العملي من العلماء على العمل بالأخبار الصادرة عنهم)عليه السلام( والمدونة في الكتب :الوجه الرابع

 الأربعة التي بأيدينا، وهذا كاشف عن الحجية.

)وفيه( أن العلماء)قدس سره( وإن عملوا بالأخبار المدونة في الكتب الأربعة إلا أن الوجه في ذلك ما ذهب إليه 

 وعة الصدور.بعضهم من كونها مقط

_______________________________ 

 

 .51: 1، السرائر 528: 2( الذريعة الى اصول الشيعة 1)

  415           

أن المناقشة في سند روايات الكافي  (1)وما يراه بعضهم أنها صحيحة السند حتى ادعى المحقق النائيني)قدس سره(

حرفة العاجز، وبعضهم يرى أنها موثقة فهو يعمل بها من هذه الجهة، وإن كان دعوى القطع بالصدور محل مناقشة، 

حيث نرى بالوجدان في الكتب الأربعة الكاذب والضعيف والملعون كما ورد في وهب بن وهب ومعه كيف يقال 

 ك إجماع عملي على حجية خبر الواحد ليكشف عن رأي المعصوم)عليه السلام(.بصحتها، كيف كان فلا يكون هنا

: الإجماع العملي من المتشرعة من زمن الصحابة حتى الآن على العمل بخبر الآحاد، حتى أن الوجه الخامس:

ع يصدقه ولا الكبير ينقل إلى الصغير والمولى إلى العبد والزوج إلى زوجته الفتاوى من العلماء الأعلام، والسام

سيما في الأزمنة المتقدمة التي لم تكن فيها الرسائل العملية ميسورة، وقبول كل واحد من هؤلاء الناقلين كاشف عن 



 صحة العمل بخبر الواحد، وهذه السيرة المتشرعة تكشف عن رضا المعصوم)عليه السلام( بذلك.

تابعين بخبر الواحد الثقة، أي الراوي ثقة لا الخبر )وفيه( أن عمل المتشرعة من أصحاب الأئمة)عليه السلام( وال

الموثوق بصدوره وإن لم يكن راويه ثقة لا يمكن إنكاره، إلا أن ذلك لا يكشف عن حجية الخبر تعبدا، إذ من المحتمل 

أن يكون سبب عملهم بالأخبار من أجل قيام سيرة عقلائية على العمل بخبر الثقة، وهي لم تردع من قبل الشارع 

 لمقدس.ا

 السيرة العقلائية

والصحيح أن يقال إن الدليل على حجية خبر الواحد إنما هي السيرة العقلائية على الأخذ بخبر الواحد، فإن المتشرعة 

الذين عاصروا الأئمة)عليه السلام( لم يكن ميسورا لهم الوصول إلى الإمام نفسه والسؤال منه عما يتعلق بأحكامه 

النساء في تلك الظروف، بل وعامة الناس التي تسكن البلاد والقرى النائية عن مركز  ووظائفه الشرعية وخاصة

الإمامة والتي يتعذر عليها الوصول في كل وقت إلى الإمام)عليه السلام( عندما تلم الحاجة لهم بالسؤال منهم)عليه 

 بالأجوبة. السلام(، فكانوا لا محالة يرجعون إلى الثقات ويعرضون عليهم المشاكل ويعملون

_______________________________ 

 

 .181ص  3( أجود التقريرات ج1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     416   

ولكن كل ذلك لا لأن خبر الواحد كان حجة تعبدا، فإن المتشرعة إنما تعمل بخبر الثقة لا من حيث أنهم متشرعة، بل 

 من أجل أنهم عقلاء وقد استقرت سيرة العقلاء على الأخذ بخبر الثقة.

نه)عليه السلام( والمفروض أن الشارع المقدس لم يردع عنها، وإلا فلو كان الردع عن العمل بخبر الثقة صادراً ع

لوصل إلينا كما وصل إلينا منعه عن القياس مع أن الذين يعملون بالقياس أقل مما يعملون بخبر الثقة، والمفروض أن 

الأخبار الناهية عن القياس ربما بلغت خمسمائة رواية، علماً أنه ولا رواية واحدة وردت في المنع عن العمل بخبر 



 الثقة.

لمقدس عن الطريقة التي سار عليها المتشرعة في عملهم من الأخذ بخبر الثقة يكون بمثابة إذاً فعدم ردع الشارع ا

 إمضاء للطريقة المذكورة ويكون العمل بخبر الثقة في اتخاذ الأحكام أمراً مرضياً عنده)عليه السلام(.

 فالعمدة في دليل حجية الخبر هو السيرة العقلائية التي لم يردع عنها الشارع المقدس.

إنما النزاع في أن الأدلة الناهية عن العمل بغير علم هل تصلح أن تصير رادعة عن السيرة المذكورة وهي العمل 

 بخبر الثقة أولاً.

 وقد ذهب صاحب الكفاية)قدس سره( في كفايته متناً وهامشاً إلى عدم صلاحتيها لذلك وذكر له وجوهاً.

 هل الآيات الناهية رادعة عن السيرة العقلائية

أن الآيات الناهية غير صالحة للردع عن العمل بالسيرة العقلائية وذكر لذلك  (1)ادعى صاحب الكفاية)قدس سره(*

 وجوها:

: ما ذكره في المتن من أن ردع الأدلة الناهية عن العمل بالظن عن السيرة العقلائية دوري، ببيان أن الوجه الأول:

 قفرادعية الآيات الناهية عن العمل بالظن يتو

_______________________________ 

 

 .1378/  2ج /23* ليلة السبت 

 .303( كفاية الأصول: 1)

  417           

على عدم تخصيص السيرة العقلائية لتلك الآيات، وعدم التخصيص يتوقف على رادعية الآيات عنها، وإلا فما 

 المحذور من التخصيص، وهذا دور صريح.

ثم أشكل على نفسه: بأن إثبات حجية الخبر بالسيرة أيضاً دوري، فإن صحة تخصيص السيرة للآيات الشريفة يتوقف 

 على عدم تحقق الردع من الآيات عنها، وعدم الردع عنها يتوقف على تمامية التخصيص، وهذا أيضاً دور.



قف على عدم ثبوت الردع لا على عدم ثم أجاب عن ذلك: بأن صحة تخصيص السيرة العقلائية للآيات إنما تتو

الردع واقعاً، فلا دور في تخصيص الآيات بالسيرة بخلاف العكس، فان كون الآيات رادعة متوقف على عدم كون 

 السيرة مخصصة لها واقعاً.

 ثم ذكر في هامش كتابه وجهين للأخذ بالسيرة:

عنى أن العموم فيه صلاحية لردع السيرة، كما أن : إما أن ندعي وجود صلاحية في كل من الأمرين، بمالوجه الأول:

السيرة صالحة لتخصيص العموم، وإما أن لا ندعي الصلاحية في كليهما، وعلى كلا التقديرين يتساقطان ولابد حينئذ 

من الرجوع إلى الأصل العملي، ولا ريب أن السيرة العقلائية كانت ثابتة قبل نزول الآيات الناهية، وقد حصل الشك 

 نسخها بعد الآيات فاللازم هو استصحاب حجيتها. في

: أن نسبة السيرة العقلائية إلى الآيات الناهية نسبة الخاص المتقدم إلى العام المتأخر عنه الذي يحتمل الوجه الثاني:

رد أن يكون المتقدم مخصصاً للمتأخر، كما يحتمل أن يكون المتأخر ناسخاً للمتقدم، وقد قضى العرف في هذه الموا

بتقديم الخاص والالتزام بالتخصيص على النسخ، لأن تمامية النسخ متوقفة على انعقاد العموم في جانب العام 

والمتقدم صالح للبيانية والقرينة، وبتعبير آخر إن البيان المتأخر عن وقت الحاجة قد التزموا بقبحه إلا أن البيان 

المورد من ذلك، فلابد من الالتزام بكون السيرة مخصصة المتقدم على وقت الحاجة مما لا قبح فيه أصلاً، و

 للعمومات.

والجواب عما جاء به في المتن: أولاً: أن التفكيك المذكور أيضاً حاصل من جانب التخصيص، حيث يقال إن رادعية 

 الآيات للسيرة موقوف على عدم ثبوت

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     418   

التخصيص أيضاً، لأن المستكشف من ظهور العام مطابقته للإرادة الجدية، فما لم يثبت حجة أخرى من الخارج لا 

يرفع اليد عن العموم بخلاف السيرة، فإن حجيتها متوقفة على الإمضاء الشرعي، وبتعبير آخر إن صحة تخصيص 

 بها عنها، وإنما يتوقف على الإمضاء الشرعي.السيرة العلائية للآيات الناهية لا يتوقف على عدم ثبوت الردع 

ولا يكفي في التخصيص عدم ثبوت الردع بل لابد من ثبوت عدم الردع، فيكون التخصيص دوريا، وهذا بخلاف 



رادعية الآيات فإنه غير متوقف على ثبوت عدم التخصيص، بل يكفيه عدم ثبوت التخصيص، إذ العمومات حجة 

لافها، فالمتعين هو الإلتزام بكون الآيات رادعة عن السيرة لا أن السيرة مخصصة ببناء العقلاء ما لم يثبت خ

 للآيات.

: لو كان عدم ثبوت الردع كافيا في صحة تخصيص الآيات بالسيرة لكان عدم ثبوت التخصيص كافيا في الردع ثانياً:

 أيضاً.

 )وأما الجواب عما جاء به في الهامش( فأما عن الوجه الأول.

 : أن الاستصحاب ليس بحجة في الأحكام الكلية على ما ذكرناه في محله.)فأولاً(

: أن الآيات الناهية عن العمل بغير علم رادعة عن الاستصحاب أيضاً، فما يقال في السيرة مع الآيات يجري ثانياً:

 صصة للآيات.في الاستصحاب معها أيضاً، فلا وجه للتمسك بالاستصحاب بعد الالتزام بعدم صحة كون السيرة مخ

: أنه كيف يجري الاستصحاب والمفروض أن حجيته ثابتة بخبر زرارة الذي هو خبر واحد، فكيف يمكن ثالثاً:

 التمسك على حجية الأخبار بالاستصحاب المتوقف عليها.

حد، )رابعاً(: أن التمسك بالاستصحاب يصح فيما إذا تمكن الشارع المقدس من الردع قبل نزول الآيات ولو بيوم وا

فإنه يستكشف حينئذ من عدم الردع إمضاؤه لها وتثبيت حجية السيرة قبل نزول الآيات، حينئذ يصح الرجوع إلى 

 استصحاب الحجية الثابتة قبل نزول الآيات بعد فرض تساقط كل من السيرة والعمومات.

 متمكنا منأما إذا لم يتمكن من ذلك كما هو الصحيح، فانه)صلى الله عليه وآله وسلم( لم يكن 

  419           

الردع عن المحرمات كالزنا ولا من الأمر بالواجبات كالصلاة والصوم في بدء الإسلام فلا مجال حينئذ للتمسك 

 بالاستصحاب، إذ لم تحرز حجية السيرة قبل نزول الآيات ليتمسك في بقائها بعد نزولها بالاستصحاب.

)وأما الجواب عن الوجه الثاني( فلأنه ليس من قبيل تقدم التخصيص على النسخ، لأن السيرة بعد أن عرفت أنها *

غير تامة لعدم قيام الدليل عليها، كيف تكون قرينة صالحة للتصرف في عموم العام بل العموم منعقد بلا معارض، 

از كون السيرة حجة قبل نزول الآيات لتكون قابلة أو فقل إن دوران الأمر بين النسخ والتخصيص يتوقف على إحر



للتخصيص فيدور الأمر بينهما، وإحراز كون السيرة حجة قبل نزول الآيات متوقف على إحراز كون الشارع متمكنا 

 من الردع قبل نزول الآيات، وأنىّ لنا بإثبات هذا.

أن هذه السيرة العقلانية قد كانت من السابق  أولاً: فالصحيح أن يقال: في دفع توهم كون الآيات رادعة عن السيرة

وعصر النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( والأئمة الأطهار وهي بمرأى ومسمع منهم)عليه السلام(، ونحن نقطع بعدم 

ردعها لبقائها واستمرارها بين المتشرعة بعد نزول الآيات، فإن عمل الصحابة بخبر الثقة مما لا مجال لإنكاره، ولو 

 الآيات رادعة عنها لانقطعت السيرة زمن الأئمة)عليه السلام( حتماً، وهذا هو الدليل على صحة تلك السيرة. كانت

: أن الظاهر من الآيات الناهية كونها إرشاداً إلى ما يحكم العقل به من تحصيل المأمنية من العقاب المحتمل في ثانياً:

سلامة من العقوبة، وما ذلك إلا العلم دون الظن، وخبر الواحد بعد مقام الامتثال، وأنه لابد من سلوك طريق يضمن ال

قيام السيرة العقلائية على حجيته يكون العمل به عملا بالعلم لا الظن، ويكون وارداً على الآيات الناهية عن العمل 

لآيات الناهية خروجا بالظن وخارجاً عنها وجدانا كسائر الأمارات التي قام الدليل على اعتبارها، فانها تخرج عن ا

 موضوعيا.

: لو تركنا ما قلناه والتزمنا بأن الآيات الناهية مفادها حكم مولوي وهو حرمة العمل بغير علم، فمع ذلك السيرة ثالثاً:

 العقلائية حاكمة على الآيات الناهية،

_______________________________ 

 

 .1378 /2ج /24* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     420   

لأن السيرة العقلائية بعد أن قامت على العمل بخبر الواحد وهي بمرأى من المشرع الأعظم ولم يردع عنها كان ذلك 

إمضاء منه، ويكون العمل بخبر الواحد بنظره عملاً بالعلم في نظر العرف والعقلاء أيضاً، ومعه تكون السيرة حاكمة 

 على الأدلة الناهية وخارجة عنها خروجاً تعبدياً.

نظير العمل بالظواهر حيث بينّ العقلاء وجرت سيرتهم على الأخذ به، وأنه لا يرون العمل به عملا بغير علم وكان 



ذلك بمرأى منهم مع وجود الآيات الناهية، كان ذلك إمضاء منه ولابد من العمل على طبقها، ولو كان لا يريد العمل 

التفهيم والمحاورة، ولم يثبت لنا ذلك فلابد وأن يكون العمل بالظواهر لكان عليه أن يتخذ طريقا أفضل ليتم به 

 بالظواهر محضاً من قبل الشارع المقدس، وبذلك يكون حاكما على الأدلة الناهية عن العمل بالظن.

والحاصل أن العمدة في حجية خبر الواحد هي السيرة العقلائية الثابتة من البداية، والمفروض انه لم يحصل ردع 

بر ذلك إمضاء منه)عليه السلام(، فكان العمل بالخبر عملاً مع العلم لا مع الظن، ومعه تكون الأدلة حاكمة عنها اعت

 على الآيات الناهية.

 تنبيه

إنه بعد أن قامت السيرة العقلائية على العمل بخبر الواحد فقد أصبح خبر الواحد حجة لا يعذر من يخالفه، كان 

لإعلائي الذي يرويه عدل إمامي، وكذا الخبر الحسن الذي ينقله إمامي ممدوح لم مقتضى ذلك حجية الخبر الصحيح ا

يظهر فسقه ولا عدالته، وكذا خبر الثقة وهو الذي ينقله ثقة غير إمامي ولكنه مأمون من جهة الكذب ومتحرز عنه 

 العقلاء.وإن كان فاسقاً من جهات أخر، فإنه في جميع هذه الموارد يعمل على طبق ذلك الخبر بنظر 

أما الخبر الضعيف الذي ينقله شخص غير موثوق به، فإن العقلاء لا يعملون به ومع الشك في حجية خبره يحكم 

 بعدم الحجية.

نعم الخبر الذي يوجب الوثوق والاطمئنان الشخصي بالصدق ومطابقة المخبر به للواقع يجب العمل به وإن كان 

 ية شاملة للخبر الضعيف، كلا، بل الوجه في العمل به هو الوثوقضعيفاً في نفسه، وليس ذلك لأن أدلة الحج

  421           

والاطمئنان الحاصلان منه، وهذا الاطمئنان المتاخم للعلم وهو المعبرّ عنه بالعلم العادي حجة بلا كلام وإن كان 

 راويه فاسقاً.

 (1)عمل المشهور بالخبر الضعيف وإعراضهم عنه *

 بقي في المقام أمران:

إذا عمل المشهور بخبر ضعيف فهل ينجبر ضعفه أو لا؟ والمشهور بين المتأخرين هو الانجبار،  الأمر الأول:



مستدلاً بمنطوق آية النبأ حيث علقّ سبحانه وتعالى صحة العمل  (2)ووافقهم على ذلك المحقق النائيني)قدس سره(

ل المشهور بالخبر الضعيف من أظهر مصاديق التبين فيجب العمل على بخبر الفاسق على التبين، ومعلوم أن عم

 طبقه، ونحن قد وافقنا شيخنا الأستاذ)قدس سره( في الدورة السابقة.

إلا أنه أخيراً عدلنا عن ذلك واخترنا عدم الصحة نظراً إلى أن المراد من التبين في الآية الشريفة هو الوضوح 

بالغاً حد البروز والشهرة، وهذا الوضوح الذي اعتبر في الآية الشريفة تارة  والظهور بحيث يكون صدقه للواقع

يكون وجدانياً، كما لو قامت قرينة قطعية على صحة ذلك الخبر أو تواتره، بحيث أصبح صدق الخبر من الوضوح 

ديا بمعنى أن بنحو لا يقبل الريب والشك وفي هذه الحالة يؤخذ به حتماً، )وأخرى( يكون الوضوح والظهور تعب

 الشارع المقدّس يعبدنا بدليل ويقوم ذلك على صحة خبر الواحد، فيكون ذلك من مصاديق التبين.

وأما إذا لم يكن هذا ولا ذاك بل بقينا نحن وعمل المشهور من دون أن نقف على حقيقة استنادهم على شيء، فلا 

نفسه ليس بحجة، وفتوى المشهور أيضاً ليس بحجة، يكون ذلك موجباً لجبر الرواية الضعيفة، إذ الخبر الضعيف في 

وانضمام ضعيف إلى ضعيف لا ينتج حجة معتبرة، أو فقل انضمام ما ليس بحجة إلى ما ليس بحجة لا ينتج إلا 

 العدم.

نعم لو كانت الشهرة الفتوائية حجة لتم عمل المشهور هنا، حيث قامت الشهرة على ذلك إلا أن المفروض عدم 

  الأمر بحسب الكبرى غير تام.الحجية، إذاً 

_______________________________ 

 

 .1378/  2/ ج 25* ليلة الاثنين 

 .1378شعبان  8( يأتي تتمة هذا البحث في ليلة الأثنين 1)

 .190: 3( أجود التقريرات 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     422   



)وأما بحسب الصغرى( وهي أن استناد المشهور إلى الخبر الضعيف في مقام العمل والفتوى فإثباتها مشكل، لأن 

الشهرة التي توجب انجبار الخبر الضعيف أو لا توجب إنما هي شهرة القدماء من الأصحاب الذين تقدموا على الشيخ 

السلام(، ومن المؤسف أن هؤلاء ما كانوا الطوسي)قدس سره( من أجل قرب عصرهم إلى زمن المعصوم)عليه 

يتعرضون للاستدلال في مقام الحكم وإنما يذكرون الفتوى مجردة عن كل دليل، فلم يعلم استنادهم إلى الخبر 

 الضعيف.

نعم إن الذي فتح باب الاستدلال إنما هو الشيخ الطوسي)قدس سره( ومن تأخر عنه، أما قدماء الأصحاب فلا، وحينئذ 

ا عند ما نجد فتوى منهم مطابقة لخبر ضعيف رواه البخاري أو الترمذي أن ندعي أن مستند الفتوى نفس كيف يسعن

تلك الرواية ليكون عملهم بذلك الحكم موجبا بجبر الرواية الضعيفة، فإن مجرد المطابقة لا تدل على ذلك ان يكون 

 ام صغرى وكبرى.الدليل غير ذلك، إذاً فانجبار الخبر الضعيف بعمل المشهور غير ت

 ان إعراض المشهور عن رواية صحيحة أو موثقة يوجب وهنها وسقوطها عن الحجية أولا؟ الأمر الثاني:

المشهور بين القوم أن الإعراض موجب للوهن والسقوط عن الحجية، إلا أن الصحيح خلافه، فان إعراض المشهور 

رضوا عن العمل بتلك الرواية الصحيحة وحكموا على عن رواية تارة تبلغ حد الكثرة بحيث تجد القوم جميعهم أع

خلافها، وفي هذه الحالة يحصل لنا القطع بأن الرواية غير صادرة عن الإمام)عليه السلام(، أو صادرة منه تقية 

 وليس لبيان الواقع ولابد حينئذ من طرحها وعدم العمل بها.

 نما افترقوا على نحوين.)وأخرى( لا نجد القوم كلهم أعرضوا عن العمل بالرواية وإ

فالقسم الكثير منهم لم يعمل بتلك الرواية الصحيحة بمعنى أنه لم يحكم على طبقها، بل حكم على خلافها، والقسم 

القليل منهم حكم على طبق الرواية، ونحن والحالة هذه نحتمل أن تكون الرواية صادرة للتقية وليست لبيان الواقع، 

 شمول هذا المورد من الرواية وعدم الاعتناء باحتمالإلا أن مقتضى أدلة الحجية 

  423           

 ذلك، سواء كان الدليل على الحجية هو السيرة العقلائية أم غيرها، فلا وجه لرفع اليد عنها.

والذي يؤيد ذلك ما ورد في الرواية )حين سئُل عليه السلام عن يونس بن عبد الرحمن أنه ثقة آخذ عنه معالم ديني 



فأجابهعليه السلام بنعم( ولو كان قبول روايته مشروطاً بعدم إعراض المشهور عنه لكان على الإمام)عليه السلام( أن 

 يفصّل بين الإعراض وعدمه.

 لمشهور عن رواية صحيحة موهنا لها، كما أن عملهم برواية ضعيفة لا يكون جابراً لها.إذاً لا يكون إعراض ا

 الإستدلال على حجية خبر الواحد بدليل العقل

 الذي استدل به على حجية خبر الواحد حكم العقل، وتقريبه بوجوه: الأمر الخامس:*

أنا نعلم إجمالاً بصدور جملة من الروايات الشريفة عن المعصومين)عليه السلام( ضمن الكتب  الوجه الأول:

المعتبرة الأربعة، بل نقطع بصدور كثير منها، ولا نحتمل كذب جميعها خاصة وأن علمائنا الأعلام بذلوا جهداً في 

الصحيح، مما يدل على أن الأخبار سبيل تهذيب تلك الروايات والبحث عن شؤون الراوي وإسقاط الضعيف والأخذ ب

ادعى القطع بصدور  (1)ضمن الكتب المعتبرة صادرة عنهم)عليه السلام(، بل حتى صاحب الحدائق)قدس سره(

جميع الأخبار التي وردت ضمن الكتب المعتبرة، ومقتضى هذا العلم الإجمالي هو الاحتياط في جميع أطرافه، 

 ي الكتب المعتبرة بحكم العقل تفريغا للذمة التي انشغلت بتلك التكاليف.والأخذ بجميع تلك الأخبار الموجودة ف

بأن مدرك الاحتياط إن كان هو العلم الإجمالي فأطرافه أوسع مما  (2)وأورد على ذلك الشيخ الأنصاري)قدس سره(

 ذكر، لأنا نقطع بصدور أحكام عن

_______________________________ 

 

 .1378رجب/  /7* ليلة السبت 

 .14: 1( الحدائق الناضرة 1)

 .357: 1( فرائد الأصول 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     424   

المعصومين)عليه السلام( ضمن أمارات غير معتبرة لم تذكر ضمن الكتب الأربعة كالإجماعات المنقولة والشهرة 

والفتاوى، بل حتى في كتب أهل السنة كالصحاح وغيرها نعلم إجمالاً بأن بعض تلك الروايات صادرة عن 



العلم الإجمالي الكبير هو الاحتياط في المعصوم)عليه السلام( ومطابقة للواقع ولا نحتمل كذب جميعها، ومقتضى 

جميع ما فيه احتمال التكليف ولا يختص بالكتب الأربعة، كما أنه لا يختص بالأخبار بل حتى الأمارات المعتبرة 

 وغير المعتبرة، وهذا لا يمكن الالتزام به.

م صغير ضمن الكتب بأن العلم الإجمالي المذكور منحل إلى عل (1)وأجاب عن ذلك صاحب الكفاية)قدس سره(

الأربعة، أما الزائد عنها كالأمارات غير المعتبرة فهي مجرى للأصل النافي، وتوضيحه أن ههنا علوماً إجمالية 

 ثلاثة:

العلم الإجمالي الكبير وهو العلم بوجود أحكام إلزامية وغيرها في الشريعة المقدسة، ومقتضى ذلك هو  الأول:

 التكليف.الاحتياط في كل مورد يحتمل فيه 

العلم الإجمالي المتوسط وهو ثبوت تكاليف إلزامية ضمن الأمارات المعتبرة وغير المعتبرة حتى الإجماعات  الثاني:

والشهرات بحيث لا نحتمل كذب جميعها، بل نعلم بصدور جملة منهم)عليه السلام( ضمن تلك، ولا ريب أن دائرة 

 هذا العلم الإجمالي الثاني أقل من الأول.

العلم الإجمالي الصغير وهو ثبوت تكاليف إلزامية ضمن الأخبار الموجودة في الكتب الأربعة بحيث نعلم  لث:الثا

إجمالاً بصدور جملة منهم)عليه السلام( في خصوص تلك الكتب ولا نحتمل كذب جميعها، ومقتضى هذا العلم 

 الإجمالي الصغير هو الاحتياط في خصوص ما في الكتب الأربعة.

ان انحلال العلم الإجمالي الكبير إلى المتوسط وهو إلى الصغير، يجدر بنا أن نذكر ضابط الانحلال وميزانه، وقبل بي

فنقول: إن ضابط انحلال أحد العلمين الإجماليين إلى الآخر، هو أن المعلوم بالإجمال في العلم الإجمالي الصغير إن 

الي الكبير فهذا يوجب الانحلال وإلا فلا، أو فقل متى ما أفرزنا لم يكن أقل عدد عن المعلوم بالإجمال في العلم الإجم

 من أطراف العلم الإجمالي الصغير

_______________________________ 

 

 .304( كفاية الأصول: 1)



  425           

بالمقدار المتيقن، ولم يبق لنا علم إجمالي في بقية الأطراف كان ذلك موجبا للانحلال وإلا فلا، مثلا لو علمنا بوجود 

خمس شياه مغصوبة ضمن قطيع من الغنم يبلغ خمسين شاة، ثم علمنا ثانياً بأن خمسة من الشياة البيض مغصوبة، 

ني بحيث لو افرزنا خمسة من البيض، احتملنا أن تكون الخمسة واحتملنا انطباق المعلوم بالإجمال أولاً على الثا

المعلومة أولاً هي خمسة البيض ولا يبقى لنا علم إجمالي بوجود شياة محرمة أخرى ضمن الباقي ومعه يتعين 

الانحلال، وهذا بخلاف ما لو علمنا إجمالاً بوجود ثلاث شياه محرمة في جملة البيض من هذا القطيع، فإن العلم 

لإجمالي الأول لا ينحل بالعلم الإجمالي الثاني، إذ لو أفرزنا ثلاث شياة بيض بقي علمنا الإجمالي بمغصوبية البعض ا

 الباقي بحاله.

إذا عرفت الضابط المذكور للانحلال تعرف أن موردنا من مصاديقه، فإن العلم الإجمالي الكبير لا يزيد عدداً على 

لو أفرزنا ما هو المتيقن من الأحكام ضمن الروايات وغيرها لم يبق لنا علم إجمالي المعلوم بالإجمال في الثاني، إذ 

 بوجود تكاليف أخرى غيرها.

كما أن العلم الإجمالي الثاني منحل بالعلم الإجمالي الثالث فإن المعلوم المتيقن ضمن الكتب الأربعة بمقدار المعلوم 

امية ضمن الكتب الأربعة التي علمنا بها لم يبق لنا علم إجمالي بوجود بالإجمال المتوسط، إذ لو أفرزنا الأحكام الإلز

 تكاليف شرعية غير ما في الكتب الأربعة، نعم هناك احتمال بوجودها في غيرها وهو منفي بالأصل.

في ونتيجة ذلك انحلال العلم الإجمالي الأول إلى الثاني والثاني إلى الثالث، ويتعين حين ذاك العمل على طبق ما 

 الكتب الأربعة أخذاً بالعلم الإجمالي وعملاً بحكم العقل لإحراز امتثال التكليف.

 ولا وجه لما ذهب إليه الشيخ الأنصاري)قدس سره(.

 هذا ملخص ما جاء به في الكفاية.

)صلى )فان قلت( إن في ضمن كتب أهل السنة أخباراً نعلم إجمالاً بمطابقتها للواقع، أو نعلم بصدور شيء عن النبي

 الله عليه وآله وسلم( ولا نحتمل كذب جميعها، ومعه كيف ينحل هذا العلم الإجمالي بالموجود ضمن الكتب المعتبرة.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     426   



قلت إن الصحاح التي هي موجودة ضمن الكتب الأربعة مطابقة لتلك الأخبار المذكورة في كتب القوم، فافراز مقدار 

من الأخبار الموجودة ضمن الكتب الأربعة مستلزم لإفراز ما يطابقه من الأمارات غير المعتبرة، والعمل به مستلزم 

 جود ضمن الكتب الأربعة.للعمل به، ومعه ينحل ما في كتب القوم إلى ما هو مو

وخلاصة ما تقدم إن العلم الإجمالي الكبير والمتوسط كله منحل إلى العلم الإجمالي الصغير، وهو العمل بالأخبار 

 ضمن الكتب الأربعة رعاية للعلم الإجمالي وهو بحكم العقل.

 تنبيه*

في الكتب الأربعة هو بنفسه دليل مثبت  إن ما أثبته العلم الإجمالي من لزوم العمل على طبق الروايات التي ذكرت

لوجوب العمل على طبق خبر الواحد حتى لو فقد الدليل عليه بالخصوص، إلا أن البحث في وجود الفارق بين 

الأمرين: حجية الخبر الذي ثبت بالدليل الخاص، وحجيته الثابتة بالعلم الإجمالي، وهل الآثار المترتبة على الحجية 

 على الأصول اللفظية والعملية تثبت للحجية على التقدير الثاني.الأولى من تقدمها 

 والبحث يقع في مقامين:

 المقام الأول: في تقدمها على الأصول العملية.

 المقام الثاني: في تقدمها على الأصول اللفظية.

تكون أصولاً غير  أما المقام الأول: ففيه تفصيل فإن الأصول العملية قد تكون من الأصول المحرزة للواقع، وقد

محرزة، وعلى كلا التقديرين قد يكون الأصل نافياً للتكليف وقد يكون مثبتاً له، وقد يكون نافياً له مرة ومثبتاً له 

 أخرى، ففي المقام صور:

)الصورة الأولى( أن يكون الأصل العملي نافياً للتكليف، وقد دل الخبر على ثبوت التكليف، ففي مثله لا يجري 

 لنافي سواء قلنا بأن الأصل محرزالأصل ا

_______________________________ 

 

 .1378/رجب/  8* ليلة الأحد 



  427           

التي عبارة  -أو ليس بمحرز له كالبراءة الشرعية  -بناء على أنه من الأصول لا الأمارات  -للواقع كالاستصحاب 

وسواء قلنا بأن دليل حجية الخبر قيام الدليل الخاص عليه أو  -عن وظيفة عملية مقررة في مرحلة الشك في التكليف 

 من أجل العلم الإجمالي.

الأصل لا يتقدم على الدليل الاجتهادي، وأما على الثاني فلأجل عدم جريان الأصول في أما على الأول: فواضح فإن 

 أطراف العلم الإجمالي للزوم المخالفة القطعية فيها.

)الصورة الثانية( أن يكون الأصل مثبتاً للتكليف، والخبر مثبت له كذلك وهذا على نحوين: تارة يكون الأصل غير 

 غال.محرز للواقع كقاعدة الاشت

 وأخرى محرز للواقع كالاستصحاب.

)فعلى الأولى( وهو ما كان الأصل مثبتاً للتكليف وغير محرز للواقع وكان الخبر دالاً على ثبوت التكليف، ففي مثله 

لا يجري الأصل المذكور لعدم وجود أثر له ما دام الخبر متكفلاً لنفس ما جاء به الأصل، سواء كان مدرك حجية 

 يل الخاص أو العلم الإجمالي.الخبر هو الدل

 نعم هناك فرق بينهما من وجهين:

في صحة إسناد مؤدى الخبر إلى المولى، الثاني في وجوب الأخذ باللوازم العقلية، فانه بناء على أن مدرك  الأول:

صول، وأما الحجية هو الدليل الخاص فالأثران المذكوران يترتبان على ذلك الخبر، فإن مثبتات الأمارة حجة دون الأ

بناء على ان المدرك لحجية الخبر العلم الإجمالي وأن العلم الإجمالي، بصدور جملة من الأخبار هو الذي أوجب 

الشمول بحكم النقل تعذر ترتب الأثرين المذكورين، أما الأول فواضح لأن العمل بالخبر كان بأمر عقلي وليس 

 رتب لأن حجية الخبر ليست بشرعية لتترتب اللوازم العقلية عليه.بشرعي ليصح الإسناد إليه، كما وأن الثاني لا يت

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     428   

واقع كالاستصحاب، وكان الخبر دالاً على ثبوت )وعلى الثاني( وهو ما كان الأصل مثبتاً للتكليف ومحرزاً لل

التكليف، فإن كان مدرك الحجية هو العلم الإجمالي فلا مانع من جريان الأصل ما دام الأصل مثبتا للتكليف ومحرزاً 



 للواقع، لأن المانع من الجريان في أطراف العلم الإجمالي أحد أمرين:

 من جريان الأصل لأنه مثبت للتكليف كالخبر.لزوم المخالفة القطعية، وهي لا تحصل  الأول:

ارتفاع موضوع الأصل وهو الشك بالعلم الوجداني أو التعبدي، كما إذا قامت امارة في مورده فإن الشك  الثاني:

 يرتفع فلا يجري الأصل حينئذ.

 ة بحكم العقل.وهنا ليس كذلك بل الشك باق لانتفاء العلم الوجداني وعدم كون الخبر حجة تعبدا، وإنما هو حج

وأما بناء على أن المدرك لحجية الخبر هو الدليل الخاص، فالأصل المذكور لا يجري فانه وإن لم يحصل من جريانه 

مخالفة قطعية لأنه مثبت للتكليف وليس بناف، إلا ان موضوع الأصل يرتفع بسبب قيام الخبر لأنه موجب لارتفاع 

 الشك تعبداً.

الأصول نافية للتكليف محرزة للواقع أو لا، كالاستصحاب والبراءة، وكان الخبر نافيا  )الصورة الثالثة( أن تكون*

أيضاً للتكليف الإلزامي ومرخصاً في العمل، فلا أثر لتلك الأصول حينئذ من ناحية العمل سواء كان مدرك الحجية 

 موافقة الأصول لها. هو الدليل الخاص أو العلم الإجمالي، إذ المدار إنما هو على الروايات باعتبار

نعم بناء على أن يكون المدرك للحجية هو الدليل الخاص فيمكن الاستناد فيها إلى الله سبحانه وتعالى، وإثبات لوازم 

تلك الأمارة لأنها دليل تعبدي شرعي، وأما بناء على العلم الإجمالي وأن وجوب العمل بها من جهة العلم الإجمالي 

 إلى الله سبحانه وتعالى، كما أن مثبتات ذلك الخبر ليس بحجة إذ لم يدل عليه دليل تعبدي.فلا يمكن الاستناد فيها 

_______________________________ 

 

 .1378/رجب/  9* ليلة الاثنين 

  429           

)الصورة الرابعة( ان يكون الأصل مثبتاً للتكليف والخبر ناف له كما هو مفروض الكلام، فإن كان الأصل غير 

محرز للواقع كالاشتغال وكان مدرك حجية خبر الواحد هو الدليل الخاص كما لو دل الخبر على لزوم القصر لمن 

اً للتكليف بالإتمام مطابقة أو التزاماً، بينما كان سافر أربعة فراسخ وهو يريد الرجوع ليومه فكان هذا الخبر نافي



مقتضى العلم الإجمالي وجوب أحدهما القصر والتمام، وانشغال الذمة بأحدهما يقتضي الإتيان بكليهما، ففي المقام 

ب بعد أن كان دليل الحجية هو الدليل الخاص كان معناه انحلال ذلك العلم الإجمالي إلى ما دل عليه الخبر من وجو

القصر، ويكون احتمال وجوب التمام منفياً بالعلم التعبدي، فينحل العلم الإجمالي إلى ما هو معلوم تعبدا ومشكوك 

 بدوا.

وأما لو كان المدرك للحجية هو العلم الإجمالي في العمل بالروايات فلا مانع من جريان الأصل حينئذ لأنه مقتضى 

، ومجرد العلم الإجمالي بصدور جملة من الأخبار الترخيصية لا يمنع من شغل الذمة اليقين هو الفراغ اليقيني عقلا

جريان قاعدة الاشتغال، إذ العلم بالترخيص في بعض الأطراف حاصل في جميع موارد قاعدة الاشتغال وهو لا 

 يزاحم العلم الإجمالي بالتكليف في أحد الأطراف.

الاستصحاب والخبر ناف له، فإن كان مدرك العمل بالخبر الدال وأما لو كان الأصل المثبت للتكليف محرزاً للواقع ك

على الجواز هو الدليل الخاص كما في وطيء الحائض بعد انقطاع الدم وقبل الاغتسال، فلا ريب من تقديم الأخبار 

 على الأصل، لأنها رافعة لموضوع الأصل باعتبار أنها علم تعبدي بينما الأصل يجري في مورد الشك ولا مورد

 له، أما لو كان المدرك هو العلم الإجمالي ففيه تفصيل.

)فتارة( لا يعلم بمخالفة ذلك الأصل للواقع وإن كان في خصوص المورد، بمعنى أن موارد الاستصحاب المثبت 

للتكليف قليلة، بحيث لم يحصل لنا علم إجمالي بصدور بعض الأخبار الترخيصية في تلك الموارد، فلا مانع من 

لأصل والعمل على طبقه لا على طبق الخبر، لأن المانع من جريان الأصل أحد أمرين المخالفة العملية أو جريان ا

 انتفاء الموضوع وكلاهما غير حاصلين في المقام.

)وأخرى( يعلم بمخالفة ذلك الأصل وهو الاستصحاب الواقع في بعض الموارد، كما في موارد الإنائين المشتبهين 

 أحدهما وكانا في الأصل نجسين، فعلى القول بعدم جريان الأصول في أطراف العلم الإجمالي الذين علم بطهارة

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     430   

فلا يجري  (1)وإن لم فهما مخالفة عملية كما هو مذهب الشيخ الأنصاري)قدس سره(، والمحقق النائيني)قدس سره(

 هنا استصحاب النجاسة فيها.



والذي اخترناه من جريان الأصول المعتبرة في أطراف (2)وأما بناء على ما ذهب إليه صاحب الكفاية)قدس سره(

العلم هنا لا مانع من إجراء الأصل وعدم الاعتناء بالروايات، إذ لا محذور من جريان الأصول إلا المخالفة العملية 

 وهي منتفية هنا.

د على الروايات إنما يكون حيث الدليل عليه غير خبر الواحد كالسيرة نعم ان تقدم الاستصحاب في بعض الموار

العقلائية، وأما لو كان دليله هو الخبر فهو فرع ثبوت الخبر ومع ثبوت الخبر بنقض الاستصحاب، ومع عدمه 

 فانتفاؤه بطريق أو لى.

 )المقام الثاني( في تقدم الخبر على الأصول اللفظية وعدمه*

ام أو مطلق مقطوع الصدور، ثم ورد خبر واحد مخصص أو مقيد لذلك المقيد، فان كان الخبر اعلم أنه لو ورد ع

حجة من أجل الدليل الخاص عليه، فلابد من تقدمه على العموم أو الإطلاق فيخصصه أو يقيده، لأنه بيان وقرينة 

العموم والخصوص أن خبر  على المراد من العموم والإطلاق، كما ويتخصص العموم به أيضاً، وقد قلنا في باب

 الواحد يخصص الكتاب العزيز ويقيده بلا إشكال فيه.

 أما بناء على أن مدرك العمل بالخبر هو الاحتياط للعلم الإجمالي بصدور بعضه منهم)عليه السلام( ففيه نزاع:

بق الأصول إلى وجوب العمل على ط (3)فقد ذهب صاحب الكفاية)قدس سره( وبعض مشايخنا المحققين)قدس سره(

دون الأخذ بالخبر المقيد أو المخصص نظراً إلى أن العموم حجة ثابتة في مدلوله، ولا يرفع اليد عن تلك الحجة إلا 

 بحجة أقوى، والرواية الشريفة لم تثبت لها الحجية بالخصوص لتكون موجبة لرفع اليد

_______________________________ 

 

 .50: 2( أجود التقريرات 1)

 .432( كفاية الأصول: 2)

 .1378/رجب/  10* ليلة الثلاثاء 

 .262: 3( نهاية الدراية 3)



  431           

عن العموم أو الإطلاق، وإنما ثبت لها وجوب العمل بالعلم الإجمالي وهذا لا أهمية له، لذا لا يجوز العمل على طبق 

 الرواية بل لازمه العمل على طبق العموم.

ولكن الصحيح هو التفصيل في المقام؛ بأن يقال أن مفاد العموم أو الإطلاق تارة يكون مثبتاً لحكم إلزامي وتكون 

 الرواية نافية له وتفيد حكما غير إلزامي.

 بالعكس. وأخرى:

د وولده ، وورد من الأخبار )انه لا ربا بين الوال(1))وحرم الربا( )أما الصورة الأولى( فكما ورد في قوله تعالى

فان عموم الكتاب بحسب مفاده يدل على حرمة جميع أفراد الربا بدون استثناء  (2)والسيد وعبده والزوج وزوجته(

من ذلك، بينما الرواية الشريفة دلت على استثناء هؤلاء، فحينئذ إن قلنا بأن وجوب العمل بالخبر لقيام الدليل الخاص 

 لعموم مراعاةً لتقدم الأقوى على القوي.عليه، فلابد من تقييد المطلق أو تخصيص ا

 أما لو كان المدرك للحجية هو العلم الإجمالي فلابد من العمل على طبق العموم لعدم قيام حجة أقوى منه ليؤخذ بها.

)فإن قلت( كيف يمكن الأخذ بأصالة العموم أو الإطلاق مع أنا نعلم إجمالاً بتخصيص بعض العمومات وتقييد بعض 

 المطلقات.

)قلت( إنا نعلم إجمالاً بأن بعض العمومات أو المطلقات لم يرد عليها تخصيص أو تقييد، ومقتضى ذلك هو الاحتياط 

ووجوب العمل بجميع العمومات المثبتة للتكاليف الإلزامية، والمفروض أن المخصص ليس بحجة لدليل خاص بل 

 الي.يجب العمل به للعلم الإجمالي، فلا يوجب انحلال العلم الإجم

 والنتيجة في هذه الصورة أنه يجب الأخذ بالعمومات أو المطلقات من باب الاحتياط.

 )الصورة الثانية( أن يكون العموم نافياً للتكليف ومفاده حكم ترخيصي والخبر

_______________________________ 

 

 .275: 2( البقرة 1)



ن ابي جعفر )ع( قال: ليس بين الرجل وولده وبينه وبين عبده، وفيه ع 3ح 7، أبواب الربا، ب135: 18( وسائل الشيعة 2)

 ولا بين أهله ربا، إنما الربا فيما بينك وبين ما لا تملك.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     432   

نهى  (2)، وما ورد أن النبي)صلى الله عليه وآله وسلم((1))أحل الله البيع( يفيد التكليف الإلزامي مثل كقوله: تعالى

 عن بيع الغرر.

تعين الأخذ بالخاص في كلتا الصورتين سواء قلنا إن دليل الخبر هو الدليل الخاص أو العلم الإجمالي، ففي كلتيهما 

يؤخذ بالخبر، لأن مقتضى العلم الإجمالي بصدور جملة من الروايات وفيها أحكام إلزامية يقتضي العمل بها، 

 ة.ويوجب سقوط الأصول اللفظية عن الحجي

والفرق بين هنا وهناك، أن فيما تقدم كان العلم الإجمالي في الأحكام الإلزامية في جانب العموم لا الروايات، لذا كان 

 العلم يقتضي العمل على طبقها، وأما ما نحن فيه فالعلم الإجمالي إنما هو في جانب الروايات كما عرفت.

مياً وكذا الخبر كان مفاده حكماً إلزامياً، بأن يكون مفاد أحدهما )الصورة الثالثة( ان يكون مفاد العام حكماً إلزا

 الوجوب كأكرم العلماء وكان الآخر الحرمة كحرمة إكرام العالم الفاسق.

فعلى القول حجيته من أجل الدليل الخاص فلا ريب من تقدم الخبر على العمومات وتخصيصها بها، وأما على القول 

 ط فهل يعمل بالعموم أو بالخبر أو يتخير.بوجوب العلم من أجل الاحتيا

والظاهر هو الثالث لعدم إمكان الاحتياط، إذ مورد اجتماع العام والخاص طرفاً لعلمين إجماليين يقتضي أحدهما 

 الفعل والآخر الترك.

ملة من فان العلم الإجمالي بإرادة العموم من بعض العمومات يقتضي الاحتياط بالفعل، والعلم الإجمالي بصدور ج

المخصصات يقتضي الترك، ولا يمكن الاحتياط بلحاظ كلا العلمين فيخير بين الفعل والترك، نظير دوران الأمر بين 

محذورين فان العقل حينئذ مستقل بالتخيير، والمورد وإن لم يكن من صغريات دوران الأمر بين المحذورين لأن 

م وشك في أنه الوجوب والحرمة والمقام ليس كذلك، لاحتمال أن لا الدوران المذكور إنما هو فيما إذا علم جنس الإلزا

 يكون مورد اجتماع العام والخاص واجباً ولا حراماً، إذ نحتمل أن لا يكون العموم مراداً من هذا العام بأن



_______________________________ 

 

 .275: 2( البقرة1)

 .3ح 40ب، أبواب آداب التجارة، 44: 17( وسائل الشيعة 2)

  433           

يكون العام الذي نعلم إجمالاً بإرادة العموم منه منطبقا على غير هذا العام، وكذا نحتمل ان لا يكون هذا الخاص 

صادراً بأن يكون الخاص الذي نعلم إجمالاً بصدوره غير هذا الخاص، فنحتمل أن لا يكون مورد الاجتماع حراماً 

ن حكماً لما ذكرناه من كونه طرفا لعلمين إجماليين يقتضي ولا واجباً، إلا أنه ملحق بدوران الأمر بين المحذوري

 أحدهما الفعل والآخر الترك، فلا يمكن الاحتياط وتحصيل الامتثال اليقيني فلابد حينئذ من الحكم بالتخيير.

* 

 من الوجوه العقلية على حجية الخبر الوجه الثاني:

ليل عقلي، وملخصه أنه بالضرورة من الدين لانزال على حجية خبر الواحد بد (1)استدل صاحب الوافية)قدس سره(

مكلفين من قبل الشارع المقدس بأحكام إلهية كوجوب الصلاة والصيام والحج وما شاكله إلى يوم القيامة، ولا ريب 

 أن لهذه الأفعال أجزاءً وشرائط ثبت أمرها بالقطع والوجدان، وطريق الوصول إليها إما العلم الوجداني وهو أقل قليل

 بحيث يلزم منه عدم انطباق المأمور به على المأتي به.

وإما الأخبار المودعة في الكتب المعتبرة التي تثبت عمل الأصحاب بها قطعا من غير رد ظاهر، بحيث نقطع 

بخروج حقائق هذه الأمور عن كونها هذه الأمور عند ترك العمل بخبر الواحد، فالواجب اتباعها لهذه الجهة ونتيجة 

أن الأخبار الموجودة ضمن الكتب الأربعة يجب العمل بها، حيث هي التي تحصل بيان تلك الاجزاء والشرائط ذلك 

 للواجبات التي علمناها بالضرورة من الدين.

 الأول:على ذلك بأمرين. (2)وأورد الشيخ الأنصاري)قدس سره(

علم الإجمالي بوجود أخبار تكفلت لسان : أن العمل لا يختص بالأخبار المودعة في الكتب الخاصة، بل مقتضى ال



الأجزاء والشرائط ان يحتاط في جميع الأخبار بلا اختصاص بالكتب الأربعة، فان أمكن الاحتياط فيه وإلا فاللازم 

 هو التنزل إلى الظن.

_______________________________ 

 

 .1378/رجب/  13* ليلة الثلاثاء 

 .159( الوافية: 1)

 .361: 1( فرائد الأصول 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     434   

)وغير خفي( أنه من الممكن ان يكون صاحب الوافية قد رأى الأخبار المودعة في الكتب الأربعة بمقدار المعلوم 

بالإجمال بوجود الأجزاء والشرائط ضمن الأخبار وغيرها، والعلم بهذا المقدار أوجب انحلال العلم الإجمالي الكبير، 

تب الأربعة، والعمل بكل ما دل على الجزئية الشرطية في ونتيجته الاحتياط في خصوص الأخبار المودعة ضمن الك

 خصوص تلك الأخبار ضمن الكتب المعلومة.

: أن الوجه الذي ذكره صاحب الوافية بحسب التقريب يعود إلى الوجه الأول المستدل به على حجية الخبر، الثاني:

 يفيد حجيتها بالخصوص لتصلح دليلا وهو لا يثبت إلا وجوب العمل بالأخبار المودعة في الكتب المعتبرة، ولا

للتخصيص أو التقييد وتقدم على الأصول اللفظية والعملية، وإنما حجيتها جاءت من باب الاحتياط للعلم الإجمالي، 

 ولا أهمية لذلك، وليس ببعيد أن يكون هذا الوجه صحيحاً.

 من الوجوه العقلية على حجية الخبر. الوجه الثالث:

على حجية خبر الواحد بدليل عقلي بما حاصله، اننا نعلم بالوجدان بلزوم  (1)ية)قدس سره(واستدل صاحب الحاش

الرجوع إلى السنة حيث دلت الأخبار الصحيحة المتواترة على هذا المعنى، فقد ورد عنه)صلى الله عليه وآله 

متواتراً و)سنتي( ولا ريب أن  وقد ورد عن العامة (2)وسلم()إني خلفّت فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي(

السنة مأخوذة من العترة فلا فرق بينهما، وكيف كان فالواجب علينا العمل بالسنة فيما لو أحرزت بالقطع، ومع تعذر 



 الإحراز بالقطع وصدورها من المعصوم)عليه السلام( يتنزل إلى ما يظن صدوره عن الإمام)عليه السلام(.

بأن المراد بالسّنة ما هو؟ فإن أريد به  - (4)تبعاً للشيخ الأنصاري)قدس سره( (3)نيوأشكل على ذلك المحقق النائي

نفس قول المعصوم)عليه السلام( أو فعله أو تقريره فوجوب العمل بالسنة وإن كان ضرورياً إلا أنه لا ملازمة بينه 

 وبين وجوب العمل

_______________________________ 

 

 .397 :3( هداية المسترشدين 1)

 ، وفيه " إني تارك....".178: 1، جامع الأصول 3874/  328: 5( سنن الترمذي 2)

 .197: 3( أجود التقريرات 3)

 .363: 10( فرائد الأصول 4)

  435           

بما في الكتب المذكورة، فان الواجب اتباعه هو العترة وهو قول المعصوم)عليه السلام( أما قول زرارة ومحمد بن 

 مسلم الحاكي للسنة والمحتمل مطابقته لقول الإمام)عليه السلام( فليس بسنة يجب اتباعها.

له أو تقريره إنما هو مردوع عنه ضمن اللهم إلا أن يقال اننا نعلم إجمالاً بأن قول المعصوم)عليه السلام( أو فع

 الأخبار المعتبرة، فلابد من العمل بها كيف نقف على ما هو المطلوب.

ولكن الجواب عنه واضح، فإن هذا معناه الرجوع إلى الدليل الأول، وإثبات وجوب العمل بالخبر لا يحقق حجيته 

 بالخصوص وهو لا يفيد.

ة لنفس قول المعصوم أو فعله أو تقريره فهذا معنى صحيح، إلا أنه لا ربط له وإن أريد من السنة نفس الأخبار الحاكي

 بخبر زرارة ومحمد بن مسلم، أو فقل الواجب اتباعه نفس قول المعصوم)عليه السلام( وأما الحاكي فلا دليل عليه.

ذلك نعلم ببقاء التكليف في نفس السنة اللهم إلا ان يقال إننا كما نعلم ببقاء الأحكام الثابتة في الكتاب إلى يوم القيامة، ك

إلى يوم القيامة، وحيث لا يمكن الوصول إلى ذلك بالقطع فلابد من التنزل إلى الظن بكل ما هو مظنون التكليف فيه، 



 وبه يثبت العمل بالخبر ومرجع هذا إلى دليل الانسداد.

دليل، لأن الأصل عدم حجية كل  أنه ظن غير معتبر محتاج في مقام العمل به إلى أولاً: )الجواب عنه(

أنه نفس دليل الانسداد، ولعله يأتي إنشاء الله أن المقدمات التي تثبت حجية الظن بدليل الانسداد لا ترى  ثانياً: ظن،

حجية الظن على الطريق بل على الواقع خاصة ولا على الواقع من الطريق، إذاً لا يكون ما جاء به صاحب الحاشية 

 ، بل إما يعود إلى العلم الإجمالي أو دليل الانسداد.دليلاً مستقلاً 

 أن دليل صاحب الحاشية لا يرجع إلى (1)وقد ادعى صاحب الكفاية)قدس سره(

_______________________________ 

 

 .307( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     436   

العلم الإجمالي ولا إلى حجية الظن من باب الانسداد، وإنما استدلاله يثبت تكليفاً مستقلا بالإضافة إلى الأخبار 

المروية عنهم)عليه السلام(، بدعوى أن ملاكه ليس العلم الإجمالي بتكاليف واقعية ليرجع إلى دليل الانسداد، ولا 

ه السلام( ليرجع إلى الوجه الأول، بل ملاكه العلم بوجوب العلم الإجمالي بصدور جملة من الأخبار عنهم)علي

 الرجوع إلى الروايات مع قطع النظر عن العلمين المذكورين.

)ولكنه بعيد جداً(، لأن منشأ العمل بتلك الأخبار لا يخلو من أحد ثلاثة؛ إما من جهة التعبد الشرعي وجعل العلم لتلك 

جمالي بصدور بعضها من المعصوم)عليه السلام(، وإما من جهة الظن الأخبار بالخصوص، وإما من جهة العلم الإ

الانسدادي وحكم العقل بلزوم الامتثال الظني مع عدم إمكان الامتثال القطعي، والأول غير ثابت لأنه المفروض 

 س سره(.كذلك، والثاني والثالث لا يثبت استقلالية التكليف بالعمل بخصوص الأخبار كما ادعاه صاحب الكفاية)قد

  437           



 

 

 حجية الظن المطلق

 

 استدل القوم على حجية كل ظن بالأدلة العقلية الأربعة:*

 )الدليل الأول( أن الظن بالحكم يلازم الظن بالضرر على المخالفة وكل مظنون الضرر يجب دفعه بحكم العقل.

وأشكل على ذلك، بمنع الصغرى تارة، ومنع الكبرى أخرى، والصحيح في المقام منع إحدى المقدمتين على سبيل 

منع الخلو، وبيان ذلك أن نقول: إن الضرر الذي أراده القائل في الصغرى )تارة( يراد منه الضرر الاخروي وهو 

 لفة )وأخرى( يراد منه الضرر الدنيوي.العقوبة، بمعنى أن الظن بالحكم يلازم الظن بالعقاب عند المخا

)فإن أريد من الضرر هو الضرر الأخروي( فلا إشكال في تسليم الكبرى، وأن الظن بالعقاب يجب دفعه بحكم العقل، 

بل المحتمل منه فضلا عن المقطوع به، ولذا وجب الاحتياط في الشبهات البدوية قبل الفحص وفي أطراف العلم 

 ت العقوبة عند مخالفة التكليف المنجز غير مقطوع بها وإن قطع بالاستحقاق.الإجمالي، إلا أن ثبو

فإن مغفرة الله تعالى وعفوه عن العباد أوسع من كل شيء فيما عدا الشرك، فمن الممكن أن يكون قد عفى الله تعالى 

هذا محل نزاع وأن كل  عن عبده، فلا ملازمة بين التكليف الواقعي واستحقاق العقاب على المخالفة، فالصغرى على

ظن بالحكم مستلزم للظن بالعقوبة، )وبعبارة أخرى( الظن حيث كان بلا دليل على حجيته كان العقل مستقلا بأن 

 العقاب بلا بيان قبيح، لأن التكليف الواصل هو الذي يوجب تنجيز التكليف على

_______________________________ 

 

 .1378/رجب/  18* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     438   



العبد ويقتضي العقوبة على تقدير مخالفته، فاستحقاق العقاب من لوازم تنجز التكليف لا من لوازم وجوده الواقعي، 

أما مع عدم الوصول كما هو المفروض، إذ ليس في البين إلا الظن بالحكم فالعقل يحكم بالقبح لو أراد المولى أن 

 يؤاخذ العبد.

نعم لو كان العقاب تابعاً للتكليف الواقعي لا الواصل لكان الظن بالحكم مستلزماً للظن بالعقوبة أو لاحتماله، إلا أنك 

عرفت أنه تابع للتكليف الواصل والمفروض عدم وصوله للمكلف إذ ليس في البين إلا ظن بالحكم، ولا دليل على 

 يف وأصلاً للمكلف، إذاً فالصغرى غير مسلمة.حجية مطلق الظن ليكون هذا الظن حجة ويصير التكل

تسليم الصغرى باعتبار أن العقل في موارد الظن بالحكم وإن لم يظن بالضرر  (1)وادعى صاحب الكفاية)قدس سره(

من العقوبة إلا أنه لا يظن بعدم الضرر، فهو يحتمل الضرر أو فقل يحتمل العقوبة، وقد قلنا أن العقوبة المحتملة 

 عقلا فضلا عن المظنونة. يجب دفعها

ولكن الدعوى المذكورة غير صحيحة، حيث أو ضحنا في أوائل البراءة بأن المراد من البيان إنما هو البيان الواصل، 

فمع عدم وصوله فالعقل يستقل بقبح العقاب بلا بيان، وهذا الاعتراف منه)قدس سره( يقتضي أن لا يسلّم بالصغرى، 

 ل يقف أمام حكم العقل، غاية ما في البين ظن بالحكم وهو غير حجة.إذ ليس في البين بيان واص

فلا محالة تكون قاعدة قبح العقاب بلا بيان جارية في المقام، وأن العقل يحكم بذلك وحينئذ لا تتم الملازمة بين 

 مظنون الحكم ومظنون العقوبة عند المخالفة.

غرى والكبرى في بعض صوره كما يمكن منع الكبرى )وإن أريد من الضرر الضرر الدنيوي( فيمكن منع الص*

فقط، وتوضيحه: أن الحكم الذي تعلق الظن به ان كان وجوبياً إلزامياً فلابد وأن يكون ناشئاً عن مصلحة موجودة في 

 نفس المتعلق هي التي دعت المولى لأن يأمر به، فهذه المصلحة إن فاتت على الإنسان

_______________________________ 

 

 .309( كفاية الأصول: 1)

 .1378/رجب/  21* ليلة السبت 



  439           

في مورد يحتمل تنجز التكليف الإلزامي من دون ان يقطع به فلا ريب أن فواتها لا يوجب الظن بالضرر الدنيوي 

في المخالفة، لأن المقصود منه هو النقص في المال أو العرض أو البدن، وتفويت المصحلة على تقدير المخالفة لا 

كان الظن بالحكم الوجوبي المحتمل التنجز موجباً  يوجب نقصاً في البين، بل يوجب تفويت المصلحة، وأيضاً لو

 للضرر للزم الاحتياط في موارد الشبهات الموضوعية.

وإن كان الحكم الذي تعلق الظن به تحريمياً ناشئاً عن مفسدة في نفس المتعلق دعت المولى لأن ينهى عنه، فهذه 

 المفسدة تارة تكون عامة راجعة لاختلال النظام.

 خاصة. وأخرى:

على التقدير الأول كأكل مال الغير غصباً أو قتل النفس المحترمة حيث المولى نهى عن ارتكاب ذلك تحفظاً على ف

النوع وسلامة على بني الإنسان لئلا يتعدى أحد على الآخر بلا أن تكون في البين مفسدة شخصية، فإن من أكل مال 

لفاعل بل يحصل له أنس وارتياح، ففي النواهي التي غيره وظلم الآخر لم تحصل من عمله مفسدة بالإضافة إلى ا

تحصل المفاسد العامة منها ليس في ارتكابها ضرر دنيوي بمعنى نقص في البدن أو المال، ولو كان الارتكاب في 

موارد الظن بهذا المقدار يوجب الضرر الدنيوي لوجب في الشبهات الموضوعية مع أن الاحتياط ليس بواجب، إذا 

 ى هذا ممنوعة.فالصغرى عل

)وعلى التقدير الثاني( وهو ما كانت المفسدة خاصة تعود إلى الشخص المرتكب كأكل الميتة وشرب الخمر وقتل 

النفس أو الأعضاء مما يعود ضرره على الفاعل من نقص في بدنه أو ماله أو في عقله أو عرضه، ففي هذه الموارد 

ستلزم الظن بتحقق الضرر الدنيوي وهو النقص على الشخص نفسه الظن بالحكم يكون ناشئاً عن مفسدة خاصة وإن ا

 من جراء عمله.

)إلا أن الكبرى غير تامة( إذ لم يدل دليل على وجوب دفع الضرر الدنيوي المظنون في هذه الموارد مما لم يكن 

يل فيها على حرمة التكليف فيه منجزاً إلا في بعض الموارد كقتل الإنسان نفسه أو قطع بعض اعضائه مما دل الدل



الإضرار بالنفس في هذه الموارد، كما دل الدليل على حرمة ارتكاب ما يخاف ضرره في موارد خاصة كالصوم 

 والوضوء والغسل دون غيرهما.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     440   

وهذه الموارد لا تؤلف كبرى كليةيمكن الأخذ بها، ويدعى أن كل ضرر دنيوي تكون المفسدة فيه خاصة يجب دفعه، 

بل يمكن أن يقال إنه لا دليل على وجوب دفع الضرر الدنيوي المتيقن فضلا عن المظنون أو المحتمل منه، إذاً ففي 

 هذه الصورة الممنوع عنه هو الكبرى لا الصغرى.

مما قلناه أن الضرر إن كان أخروياً فالصغرى ممنوعة، وإن كان دنيويا فان كان الحكم إلزامياً وجوبياً  فالمتحصل

فالصغرى أيضاً ممنوعة، وإن كان تحريمياً ناشئاً عن مفسدة عامة فالصغرى ممنوعة وناشئة عن مفسدة خاصة 

 فالكبرى ممنوعة.

 لظن.من الأدلة العقلية على حجية مطلق ا الوجه الثاني:

هو أن الظن لو لم يؤخذ به في مقام العمل للزم الأخذ بخلافه وهو الوهم لاستحالة ارتفاع النقيضين، ومعلوم أن الأخذ 

 بخلافه ترجيح للمرجوح على الراجح وهو قبيح عقلاً فيتعين العمل بالظن.

تكليف بالعمل وتنجزه لا احتماله ثبوت ال أحدهما: )وغير خفي( أن الاستدلال بهذا الوجه يتوقف على تماميته أمرين:

عدم إمكان الاحتياط، إذ على تقدير عدم كون التكليف ثابتا لا مانع من الرجوع إلى البراءة  ثانيهما: أو مظنونه،

وليس فيه ترجيح المرجوح على الراجح، وكذا لو تنجز التكليف وأمكن أن يحتاط المكلف كان الاحتياط لازماً عليه 

 وليس من ترجيح المرجوح على الراجح.لقاعدة الاشتغال، 

نعم فيما لو تنجز التكليف ولم يتمكن من الاحتياط، كما لو ترددت القبلة من جهتين يظن أن القبلة من جهة معينة من 

أحدهما ولم يمكن الاحتياط لضيق الوقت مثلا، تعين الأخذ بما هو مظنون القبلة لقبح ترجيح المرجوح على الراجح، 

 ليس إلا مقدمة من مقدمات دليل الانسداد الذي لو تمت مقدماته أجمع لأنتجت العمل بالظن.وهذا الوجه 

 من الأدلة العقلية على حجية الظن المطلق. الوجه الثالث:



  441           

العلم الإجمالي بثبوت تكاليف إلزامية وجوبية وتحريمية في الشريعة المقدسة وهو يقتضي لزوم الاحتياط في أطراف 

ما هو المعلوم بالإجمال في جميع الشبهات، وحيث لا يمكن ذلك للعسر والحرج فلابد من التبعيض والتنزل إلى الظن 

 لى الراجح.بالتكليف، دون الوهم أو الشك لقبح ترجيح المرجوح ع

)والجواب عن ذلك( أن هذا الوجه بعض من مقدمات دليل الانسداد، فان تم كان بضميمته إلى بقية الأمور منتجاً 

 لحجية الظن من باب الانسداد.

 

 دليلُ الانسداد

 

* 

 مما دل على حجية مطلق الظن )دليل الانسداد(. الوجه الرابع:

 والبحث يقع فيه من جهات:

 في المقدمات التي يتألف منها الدليل المذكور. الجهة الأولى:

في تعيين النتيجة التي تتوقف على الدليل المذكور على تقدير تماميتها وهل هي حجية الظن كشفاً أو  الجهة الثانية:

 حكومة.

 أن نتيجة المقدمات لو تمت هل هي مطلقة أو مهملة. الجهة الثالثة:

 في تمامية المقدمات وعدمها. الجهة الرابعة:

 أن أركان دليل الانسداد أربعة: (1))أما الكلام في الجهة الأولى(، فقد ادعى الشيخ الأنصاري)قدس سره(

العلم الإجمالي بثبوت تكاليف فعلية إلزامية في الشريعة المقدسة مما يقتضي عدم جواز إهمالها وتركها  الأول:

 بالكلية.

_______________________________ 



 

 .1378/رجب/  22* ليلة الأحد 

 .384: 1( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     442   

فقدان طريقي العلم والعلمي للوصول إلى امتثال كثير من تلك التكاليف الشرعية التي انشغلت ذمة المكلف  الثاني:

 بها.

عدم جواز الاحتياط التام أو عدم وجوبه في أطراف ذلك المعلوم بالإجمال بنحو يؤدي إلى الاختلال بالنظام  الثالث:

أو لزوم العسر والحرج، وعدم جواز الرجوع إلى الأصل العملي النافي للتكليف في كل مسألة كالبراءة، بل ولا 

ل بانفتاح بابي العلم والعلمي لمن يرى الإنسداد، فان الرجوع إلى القرعة والاستخارة، بل ولا الرجوع إلى فتوى القائ

ذلك يرى الخطأ لدى رفيقه أو يرى أعلمية نفسه حين يقول بالانسداد، فكيف مع هذا الحال يرجع إلى فتوى من يقول 

 بالانفتاح.

نزل إلى الظن به أنه بعد تعذر الوصول إلى تلك التكاليف بالامتثال الوجداني أو التعبدي فلا محالة من الت الرابع:

 دون الشك والوهم حيث العقل مستقل بقبح ترجيح المرجوح على الراجح.

زاد مقدمة خامسة على المجموع وجعلها هي المقدمة الثالثة فقال: )إن إهمال تلك  (1)وصاحب الكفاية)قدس سره(

 التكاليف الشرعية وعدم التعرض لامتثالها غير جائز وإلا لأصبحنا كالبهائم(.

خفي( أن هذه المقدمة في الحقيقة تعود إلى المقدمة الأولى التي ذكرها الشيخ)قدس سره(، لأننا إن اعتبرنا  )وغير

التكاليف التي علمنا بثبوتها إجمالاً تكاليف فعلية قد تمت شرائطها في حق المكلف من البلوغ والقدرة وغيرهما، فلا 

 الها ولسنا كالبهائم.ريب أن العلم بفعلية تلك التكاليف هو عدم جواز إهم

وإن اعتبرنا التكاليف المعلومة هي ما ثبتت في الشريعة المقدسة وإن لم يحرز فعليتها فعلا، فهذه المقدمة وإن كانت 

صحيحة إلا أنها مستلزمة لتكثر المقدمات مع قلة الانتفاع منها، فإن الغرض من المقدمات هو التوصل إلى النتيجة 



مقدمة بعيدة عن المطلب، وإلا لاتخذنا من جملة المقدمات إثبات الصانع وإثبات النبوة وما ولا يبعد أن تكون هذه ال

 شاكل.

_______________________________ 

 

 .311( كفاية الأصول: 1)

  443           

 وكيف كان فالمقدمات المسلمة في نفسها أربعة كما جاء بها الشيخ الأنصاري)قدس سره(.

 في تعيين النتيجة، هل الكشف أو الحكومة؟ الجهة الثانية:

وهل المقدمات المذكورة تنتج حجية الظن شرعاً كما يعبرّ عنه بالكشف وأن الشارع المقدس جعل الظن حجة، أو 

تنتج حكم العقل بالاقتصار في مقام العمل على الامتثال الظني عند عدم التمكن من الامتثال القطعي، وليس معنى 

من أن معنى حجية الظن إنما هو حكم العقل بذلك، فان هذا غير  (1)الحكومة ما ذهب إليه صاحب الكفاية)قدس سره(

معقول إذ ليس العقل شأنه إلا الإدراك، ففي مورد البيان يرى العقاب عند مخالفة البيان متحققاً كما يدرك أن إطاعة 

يرى العقل ان العقوبة في هذا الظرف أمراً قبيحاً وأن العبد معذور ذلك البيان أمراً ضرورياً، وفي مورد عدم البيان 

في المخالفة بعكس ما كان يراه في صورة البيان، أو فقل إن البيان نحوان وجداني كالعلم القطعي الواجب وتعبدي 

يرى استحقاق  ظني جعله المولى حجة على العبد، وفي كلا المقامين يرى العقل لزوم الإطاعة لهذين البيانين، كما

العقوبة عند مخالفة أحد البيانين، وليس من وظيفة العقل التشريع وجعله اللا بيان بياناً وغير العلم علماً واللاحجة 

حجة ليقال أنه في مورد الانسداد يجعل العقل الظن حجة على العباد، إذ قد عرفت أن التشريع من وظائف المولى 

عنى الحكومة هنا هو التبعيض في مقام الامتثال لا جعل الحجية للظن كما وليس من شؤون العقل، بل عرفت أن م

 عرفت، فما قاله صاحب الكفاية غير صحيح.

وليعلم أن منشأ الاختلاف في النتيجة كشفا أو حكومة هو الاختلاف في تقرير المقدمة الثالثة من مقدمات دليل 

 قرر بيانها.الانسداد التي ذكرها الشيخ الأنصاري)قدس سره( وكيف ي



)فتارة( يقرر الوجه بأسلوب خاص، بأن يقال: إن الاحتياط التام الذي تعذر على المكلف إتيانه من جهة عدم قدرته 

عليه أو لزومه الاخلال بالنظام أو العسر والحرج نحو لا يجب عليه الاحتياط ولا يلزمه ذلك استناداً إلى واحد من 

 عقل وهو الحاكم بالاستقلال باب الإطاعة،هذه الجهات المذكورة، فلا ريب أن ال

_______________________________ 

 

 .321( كفاية الأصول:1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     444   

يرى سقوط الاحتياط الكلي للتعذر ولكنه في نفس الوقت لا يرى سقوطه عنه بالمرة، فيلزم المكلف أولاً بتحصيل 

الامتثال العلمي بإتيان جميع المحتملات، فإن تعذر عليه ذلك حكم بالتبعيض في الاحتياط والاكتفاء بالامتثال الظني 

كم بامتثال الموهومات ومع التمكن من السابق لا يرى العقل ومع تعذره يحكم بامتثال المشكوكات، ومع التعذر يح

المكلف معذوراً في مخالفة الواقع، والنتيجة من هذا هو التبعيض في الاحتياط والحاكم بذلك هو العقل وهذا هو معنى 

 الحكومة.

الشارع المقدس  وأخرى يقرر الوجه ببيان آخر، فيقال: ان الاحتياط في أطراف العلم الإجمالي حيث لا يرضى به

لقيام الإجماع عليه، الذي أفاد عدم رغبة المولى في امتثال الأحكام الشرعية بنحو الاحتمال، وان امتثال التكاليف 

على نحو الترديد لا يرضى بها، بل يريد ذلك بنحو الجزم واليقين، فعند ذلك يدرك العقل بأن المكلف بعد أن انشغلت 

للوصول إليها، والاحتياط غير مرضي لدى الشارع المقدس، فلا محالة يستكشف أن  ذمته بتلك التكاليف، ولا طريق

الشارع المقدس جعل لنا حجة وهل هي فتوى الفقيه أو القرعة أو غيرهما، كلا فان جميعه ليس بحجة، فيستكشف أن 

يل على حجية خبر الظن هو المجعول من قبل الشارع المقدس للوصول إلى أحكامه، ويكون ذلك حجة كما قام الدل

 الواحد بالخصوص، وهذا هو حجية الظن على الكشف.

إذا عرفت معنى كل من الكشف والحكومة وعرفت منشأ الاختلاف بينهما ظهر لك أن الصحيح على تقدير تمامية 

ط، المقدمات هو الحكومة لا الكشف، إذ الكشف متوقف على قيام الإجماع على أن الشارع المقدس لا يرضى بالاحتيا



وانىّ لنا بإثبات الإجماع المذكور، وعلى فرض عدم تمامية الإجماع فالعقل يحكم بالتبعيض في الاحتياط، وهذا هو 

 معنى الحكومة.

 في نتيجة المقدمات هل هي مطلقة أو مهملة. الجهة الثالثة:*

 بر الواحد وما شاكلهما.اعلم أن الظن )تارة( يلاحظ من حيث سببه والأمور التي توجب حصوله دوماً كالإجماع وخ

_______________________________ 

 

 .1378/رجب/  23* ليلة الاثنين 

  445           

)وأخرى( يلاحظ من حيث مراتبه وأن له طبقات بعضها أرقى من بعض، فهناك ظن يبلغ مرتبة الاطمئنان والوثوق 

 التام وظن أقل منه.

)وثالثة( يلاحظ من حيث موارده عبادات ومعاملات وحتى الإرث والحدود، والبحث فعلاً يقع عن أن نتيجة الظن 

الذي جاء به كل من الكشف والحكومة هل هو الإطلاق في هذه النواحي الثلاث أو الاهمال بمعنى أن الظن يعمل به 

 لا مطلقا.

 أو حكومة.وغير خفي أنه يختلف الحال باختلاف المبنى كشفا 

 )أما على الكشف( فالنتيجة حجية الظن مطلقا.

)أما من حيث السبب( فالعقل لا يفرق بين الأسباب التي يحصل منها الظن سواء حصل من الشهرة أو الإجماع أو 

خبر الواحد، فإن العقل يرى بعد تمامية المقدمات المذكورة أن الشارع المقدس جعل الظن حجة من أي سبب حصل، 

لموارد التي قام دليل المنع عن العمل بالظن الحاصل من سبب معين كالقياس وأمثاله لا يتبع الظن حينئذ للنهي نعم ا

 عنه، أما ما عداه فالظن من حيث سببه بناء على الكشف حجة مطلقا.

م رضى )أما من حيث المورد( فالنتيجة بناء على الكشف مهملة، لأن الذي أوجب ترك الاحتياط الكلي من أجل عد

الشارع المقدس لا ينافي وجوب الاحتياط في موارد مهمة، إذ الشارع المقدس لا يريد امتثال أحكامه بطريق 



الاحتمال فلا مصير من جعل الظن حينئذ طريقاً، أما أن الظن مطلقا يعمل به في الموارد المهمة وغيرها فذلك أمر 

رد المهمة كالدماء والفروج بنحو يقطع بامتثال التكليف فيه، وأما غير معلوم، إذ لا مانع من العمل بالاحتياط في الموا

الموارد النافية غير المهمة فيرجع فيها إلى الظن للقدر المتيقن، وعليه فالنتيجة هي إهمال الظن لا إطلاقه لمشاركة 

 الاحتياط في هذه المهمة.

قل هو أن الشارع المقدس لا يرضى بالاحتياط وقد )أما من حيث المرتبة( فأيضاً النتيجة مهملة، لأن الذي أدركه الع

جعل الظن حجة على المكلف، أما أنه بتمام مراتبه فذلك غير معلوم، ومع هذا الحال يؤخذ بالقدر المتيقن منه وهو 

الظن المفيد للاطمئنان دون الظن الذي هو أقل من ذلك، ومجرد احتمال عدم جعله يكفي في الحكم بعدم صحته، 

 عنى إهمال النتيجة من حيث المرتبة.وهذا هو م

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     446   

وحينئذٍ نحن والموارد غير المهمة إن عملنا بالظن الاطمئناني منها بالإضافة إلى ما علمناه بالوجدان وكفى من ناحية 

ما علمناه من التكليف، كانت الأصول العملية جارية في الموارد الباقية التي يحتمل التكليف فيها، وإلا فإن لم يف 

لمرتبة العالية وأقوى من المرتبة الباقية إلى ذلك الظن الاطمئناني، فإن بذلك كان اللازم ضم الظن الذي هو أقل من ا

وفى بالمعظم من الفقه كانت الأصول جارية في الموارد المحتملة وإلا عاد الحديث من جديد، فالنتيجة أن الظن بناء 

 عرفت. على الكشف هو الإطلاق من حيث السبب، وأما من حيث المورد والمرتبة فالنتيجة مهملة كما

 )وأما بناء على الحكومة( فالنتيجة كذلك.*

)أما من حيث السبب( فلا يفرق في الظن الحاصل من خبر الواحد أو الإجماع أو الشهرة أو ما شاكل، إذ بعد عدم 

وجوب الاحتياط لعدم إمكانه أو استلزامه العسر والحرج وتنزل العقل من الامتثال العلمي إلى الظن لا يرى العقل 

 بين أسباب الظن، نعم لو قام الدليل على النهي الشرعي عن اتباع سبب خاص كالقياس فلابد من تركه وعدم فرقاً 

 الاعتناء بذلك الظن الحاصل.

)وأما من حيث الموارد( فلأن العقل بعد أن رأى المكلفين لا يستطيعون من الاحتياط الكلي لعدم قدرتهم، أو لزم 

لك، فيرى ضرورة التنزل إلى الظن على سبيل الاحتياط في الموارد، ولكنه في الاختلال أو العسر والحرج من ذ



نفس الوقت لا يرى محذورا على المكلفين لو احتاطوا في الموارد المهمة كالدماء والفروج، وما عداها فيتبع الظن 

 ويؤخذ به فكانت نتيجة ذلك هو الإهمال دون الإطلاق.

جة هي الإهمال، ولكنه على العكس في الكشف إذ على الكشف كانت النتيجة )وأما من حيث المراتب( فكذلك النتي

الاقتصار على الظن القوي ثم على تقدير عدم الوفاء بذلك فيتنزل إلى الظن المتوسط، وعلى تقدير عدم الوفاء يتنزل 

متثال العلمي إلى إلى الظن الضعيف، وهذا بخلاف الحكومة إذ بعد أن تعذر الامتثال القطعي وتنزل العقل من الا

 الامتثال الظني تخفيفا لذلك الاحتياط في الجميع الذي يلزم

_______________________________ 

 

 .1378/رجب/  24* ليلة الثلاثاء 

  447           

العسر والحرج منه أو الاختلال لا ينبغي أن نرجع إلى الاحتياط في المظنونات فقط، بل يلزمنا أولاً أن نحتاط في 

المظنونات والمشكوكات والموهومات، فإن الاحتياط بهذه الدرجة لا يلزم منها محذور الاختلال، فإن لم يتمكن من 

ي الباقي المظنونات والمشكوكات، وحينئذ نظن بالامتثال إلا ذلك فلابد من إسقاط جملة من الموهومات والاحتياط ف

أنه ظن متوسط، وإن لم نتمكن إلا من سقوط الموهومات لزم الاقتصار على المظنونات والمشكوكات فيحصل 

الامتثال الظني، وإن تعذر ذلك أيضاً فيأتي بجميع المظنونات ويطرح المشكوكات، وإن تعذر ذلك فيأتي بالمظنونات 

 ظن القوي ويطرح المظنون بالظن الضعيف وهكذا يتضيق شيئاً فشيئا.بال

 والنتيجة أنه بناء على الحكومة كالظن على الكشف من حيث الأسباب والموارد والمراتب.

 في تمامية المقدمات المذكورة وعدمها الجهة الرابعة:

ة وأنه يجب امتثالها ولا يرضى الشارع المقدس أما المقدمة الأولى: فهي ثابتة إذ العلم الإجمالي بوجود تكاليف فعلي

بتركها مما لا يقبل النقاش والجدل، ولكنّ هذا العلم الإجمالي الكبير منحل إلى علم إجمالي صغير يجب العمل 

 بأطرافه بحكم العقل، حيث قلنا في الدليل العقلي الذي أقيم على حجية الخبر أن لنا علوماً إجمالية ثلاثة:



الإجمالي بثبوت أحكام إلهية وجوبية وتحريمية، وأن الشريعة المقدسة قد فرضت ذلك على كل مكلف،  العلم الأول:

 فكان العقل يدعو إلى امتثال كل ما هو محتمل التكليف تحفظاً على الواقع ورجاء للوصول إليه.

العلم الإجمالي الآخر بأن جملة الأمارات الشرعية من إجماع وخبر واحد وشهرة وظن اطمئناني وما شاكل،  الثاني:

اشتملت على أحكام شرعية إلهية بحيث لو أفردناها وأخذنا نعمل بمقتضى مداليلها لما بقى لنا إلا احتمال التكليف في 

بنحو الكذب والإفتراء، فلا محالة يكون العلم الثاني غيرها، أما الأمارات فلا نحتمل أن تكون جميعها قد صدرت 

 موجبا لانحلال العلم الإجمالي الأول، وانحصار الامتثال والاحتياط فيه خاصة دون أطراف ذلك العلم الواسع.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     448   

العلم الإجمالي الثالث وهو أن الروايات التي وردت في خصوص الكتب الأربعة قد اشتملت على أحكام  الثالث:

وجوبية وتحريمية بحيث لا نحتمل كذب جميعها، كما أننا نحتمل بقاء التكليف في الروايات التي ذكرت في غير 

علم الإجمالي الثاني، وأن الاحتياط يجب في الكتب الأربعة، ولا ريب أن هذا العلم الإجمالي الثالث موجب لانحلال ال

 خصوص الأخبار الموجودة ضمن الكتب الأربعة دون غيرها، لأن ما عداها ليس إلا احتمال التكليف فيها.

ومتى عاد العلم الإجمالي إلى متيقن معلوم وزائد مشكوك فيه انحل ذلك إلى المتيقن وجرى الأصل النافي في الزائد، 

ن إثبات حجية خبر الواحد بخصوصه، والكلام بعينه يجري فيما نحن فيه، وأن المقدمة الأولى وبهذا الدليل أمك

والثانية صحيحة إلا أن الثالثة التي تنفي التمكن من الاحتياط قد عرفت بطلانها، وأن الاحتياط يجب أن يكون في 

 و عسر وحرج.خصوص الكتب المذكورة كما عرفت، وهو ليس بأمر غير مقدور أو فيه اختلال أ

إذ الاحتياط في أطراف الروايات المدونة في الكتب الخاصة أمر ممكن، وعليه فينهدم بناء دليل الانسداد لسقوط 

 قاعدة من قواعده المهمة وهي المقدمة الثالثة كما عرفت.

 )وأما المقدمة الثانية( وهي انسداد باب العلم والعلمي.*

الأحكام الشرعية فأمر يعترف الكل به قاطبة، وأنه ليس الأحكام الشرعية معلومة وفيه مناقشة: أما انسداد باب العلم ب

لكل أحد علماً وجدانياً بالضرورة، وإنما هناك بعض الموارد الخاصة القليلة مقطوع بها كالصلاة والصيام والزكاة 

 يست معلومة وجداناً.والحج وما شاكل مما كان معلوماً بنحو الإجمال، وأما خصوصياته وشرائطه وأجزاؤه فل



 وأما انسداد باب العلمي فأمر لا نعترف بصدقه إلا بعد تمامية أحد الأمرين على سبيل منع الخلو:

 أن ندعي أن ظواهر خطابات الأخبار ليست بحجة لنا لأنا غير مقصودين الأول:

_______________________________ 

 

 .1378/رجب/  29* ليلة الاحد 

  449           

منها بالإفهام، وإنما المقصود به أولئك الذي عاصروا زمن الأئمة)عليه السلام( وحضروا مجالسهم واستمعوا إلى 

 أحاديثهم.

أو ندعي أننا وإن كنا مقصودين بالإفهام إلا أن الظواهر ليست بحجة، وحينئذ لا تفيدنا تلك الأخبار وإن علمنا 

 فلا تكون الأخبار في حقنا حجة. (1)ما التزم بذلك المحقق القمي)قدس سره(بصدورها، فهذه المقالة إن التزمنا بها ك

 وقهراً ينسد علينا باب العلمي.

أن ندعي أن الموجود ضمن الكتب المعتبرة ليس بحجة وتسقط عن الحجية من حيث الدلالة التي يجب العمل  الثاني:

 خبر الثقة.على طبقها، أما من جهة عدم ثبوت وثاقة رواتها أو عدم حجية 

أو ندعي أن الأخبار الموثقة حجة إلا أننا من أين نعرف أن أبا بصير أو محمد بن مسلم من الموثوقين، إذ لا طريق 

 لنا إلى معرفة وثاقتهم فلا محالة على هذا الأساس ينسد علينا الأخذ بالروايات ولا يمكننا الأخذ بالموثق.

حد هذين الأمرين، ولكن كلا الدعويين غير صحيح، أما الأولى فلأنا أثبتنا وكيف كان فيكفي للقائل بالانسداد تمامية أ

في محله أن جميعنا مقصودون بالإفهام من الروايات، فالظهورات حجة في حقنا، كما أن الأخبار الموثقة يمكن 

 ة الثانية.الوصول إليها ضرورة لصحة سندها كما عرفت، إذاً فطريق العلمي غير منسد فلابد من إبطال المقدم

)وأما المقدمة الثالثة( وهي بطلان الرجوع إلى الغير وعدم جواز الرجوع إلى الأصل وعدم وجوب الاحتياط التام، *

 فهل هي تامة أولا.

اعلم أنه لو فرض أن المقدمة الثانية تامة وأن باب العلم والعلمي منسد فيها فماذا نصنع؟ فهل يمكن انحلال العلم 



 إلى الغير أو الأصول أولا.الإجمالي بالرجوع 

 أما الرجوع إلى الغير بأن يرجع القائل بالانسداد إلى القائل بالانفتاح ويتخذ

_______________________________ 

 

 .265: 2( قوانين الأصول 1)

 .1378/شعبان/ 1* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     450   

الأحكام منه ويعمل بها لأجل انحلال ذلك العلم الإجمالي فأمر غير صحيح، لأن القائل بالانسداد إنما قال بهذا المبنى 

حيث ذهبت به مقدماته إلى ذلك فهو في نفس الحال يرى بطلان ما يقوله الانفتاحي وعدم صحة قوله وأنه مخطيء 

 يه ويقلده أيضاً، وما هو إلا من رجوع العالم إلى الجاهل.في مبناه، وكيف مع هذا الحال يستطيع من الرجوع إل

وأما الرجوع في ذلك إلى القرعة والإستخارة فأمر ضروري البطلان، إذ الأحكام الكلية لم يتبين امتثالها على هذه 

ت الطرق غير المتعارفة ولا دليل على حجية القرعة إلا في موارد قليلة من الشبهات الموضوعية، أما الشبها

 الحكمية فلا.

 )وأما الرجوع إلى الأصول العملية( فنقول:

)أما الأصول المثبتة للتكليف( غير المحرزة للواقع كالاشتغال فلا مانع من الرجوع إليها والعمل بها بعد ثبوت العلم 

 الإجمالي وانسداد طريق العلمي إليه.

مانع منه ان كان لا يعلم المكلف بانتقاض الحالة  وإن كانت محرزة للواقع كالاستصحاب فاتخاذه في مقام العمل لا

السابقة فيه، وأما إذا علم المكلف بانتقاض الحالة السابقة فيه بنحو لا يلزم منه المخالفة العملية وإنما صرف المخالفة 

 وصاحب الكفاية)قدس سره(. (1)الالتزامية فقد وقع الخلاف بين الشيخ)قدس سره(

جواز جريان الاستصحاب في موارد العلم الإجمالي الذي لا يلزم من  (2)س سره(فقد ادعى صاحب الكفاية)قد

 جريانها إلا المخالفة الالتزامية.



إذ لا دليل على اعتبارها أصلاً، وقد وافقناه في هذا المبنى، فكان من جراء هذه المقالة جواز جريان الاستصحاب في 

لذي لا يلزم من ذلك إلا المخالفة الالتزامية، نظير ما لو علمنا إجمالاً موارد العلم الإجمالي بانتقاض الحالة السابقة ا

 بطهارة الإنائين المسبوقين بالنجاسة فانه لا يلزم من إجراء استصحاب النجاسة فيها مخالفة عملية.

 وأما على مذهب الشيخ)قدس سره( الذي منع من جريان الاستصحاب في موارد

_______________________________ 

 

 .313( كفاية الأصول: 1)

 .744: 2( فرائد الأصول2)

  451           

العلم الإجمالي بانتقاض الحالة السابقة للزوم مناقضة الصدر للذيل، أو فقل إن العلم الإجمالي بانتقاض الحالة السابقة 

وإن خالفه في  (1)بنفسه مانع من الجريان وإن لم يلزم منه مخالفة عملية، كما ذهب إليه المحقق النائيني)قدس سره(

الأمرين ثبوتا، كيف كان فعلى هذا لا يجري الاستصحاب في الموارد التي الدليل، فكان محذوره عدم إمكان التعبد ب

 يعلم بانتقاض الحالة السابقة.

 تنبيه

ثم إن الاستصحاب الذي لا يعلم بانتقاض الحالة السابقة فيه، والأصول المثبتة للتكليف غير المحرز بالضميمة إلى 

بالإجمال فلابد من سقوط العلم الإجمالي الكبير الذي عرفته  المعلوم من الأحكام تفصيلا، إن كان بالمقدار المعلوم

سابقاً، ويجوز الرجوع إلى الأصول النافية للتكليف في الباقي، وإن لم يف ذلك القدر بما هو المعلوم بالإجمال فهنا 

 يختلف الحكم باختلاف المباني.

لا بعينه في موارد العلم الإجمالي  فعلى مبنى صاحب الكفاية)قدس سره( من أن الاضطرار إلى بعض الأطراف

موجب لسقوط ذلك العلم عن التنجيز، إذ ليس هناك حكم فعلي على كل تقدير، ففي ما نحن فيه حيث كنا نعلم إجمالاً 

بأن عدة من التكاليف ضمن الموارد التي هي غير الأصول المثبتة، ونعلم أيضاً بأننا مضطرون إلى ترك بعضها 



ا للواقع، فلا مانع من الرجوع إلى الأصول النافية إن كان التكليف المعلوم بالإجمال قليلا، لعدم مطابقة بعض منه

لسقوط العلم الإجمالي بسبب الاضطرار إلى غير المعين، اللهم إلا أن يعلم باهتمام الشارع المقدس بتلك الموارد فلا 

 يجوز الرجوع إلى الأصول النافية.

سره( من أن الاضطرار إلى بعض الأطراف بلا تعيين لا يوجب سقوط العلم  وأما بناء على مقالة الشيخ)قدس

الإجمالي، فهنا يلزمنا الاحتياط فيما عدا هذه الموارد نظراً إلى أننا نعلم إجمالاً بثبوت تكاليف في ضمنها ولا يجوز 

 الرجوع حينئذ إلى الأصول النافية.

_______________________________ 

 

 .206: 3ريرات ( أجود التق1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     452   

)وأما العمل بالاحتياط في جميع الشبهات( لأجل الخروج عن المعلوم بالإجمال من ثبوت التكاليف الإلهية، فإن كان *

غير ممكن فلا ريب في عدم وجوبه لقبح التكليف بغير المقدور عقلا، وأما لو لزم منه الإخلال بالنظام فذلك غير 

 جائز لأنه قبيح عقلا.

م العسر والحرج على المكلف فهل يسقط الاحتياط أولا؟ خلاف بين علمائنا الأعلام)قدس أما لو استلزم الاحتياط التا

إلى عدم حكومة أدلة الحرج والضرر على قاعدة الاحتياط، نظراً إلى  (1)سره(، فقد ذهب صاحب الكفاية)قدس سره(

الموضوعات الخارجية إذا  أن المستفاد من تلك الأدلة رفع الحكم بلسان رفع الموضوع، بمعنى أن كل موضوع، من

كان إتيانه ضرراً على المكلف فحكمه وهو الوجوب مرتفع، كما ان تركه لو كان ضررياً عليه فحرمة إتيانه مرتفعة، 

أو فقل الموضوعات التي ينشأ منها الضرر أو فقل الفعل الحرجي أو الضرري لم يجعل الشارع له حكماً، لا يرى 

لاحتياط هنا للحكومة لأن الموضوعات التي تعلق الحكم الواقعي بها أو فقل الحكم صاحب الكفاية)قدس سره( سقوط ا

الشرعي واقعاً المردد بين أطراف الشبهة ليس حرجياً ولا ضررياً ليرتفع حكمه بالأدلة المذكورة، بل الحرج نشأ من 

ت ليس بحكم شرعي ليرتفع الجمع بين المحتملات في أطراف ذلك العلم بحكم العقل، ووجوب الجمع بين المحتملا



بالدليل المذكورة، وإنما هو حكم عقلي، فما هو مورد للدليل لم ينشأ منه الحرج وما نشأ منه الحرج لم يكن شرعياً 

 ليتعلق به الدليل المذكور فلا يسقط الاحتياط.

ياط باعتبار أن ، حيث ذهب إلى حكومة أدلة الحرج على قاعدة الاحت(2)وهذا بخلاف الشيخ الأنصاري)قدس سره(

المستفاد منها نفي الحكم الذي ينشأ منه الضرر على المكلف، فكل حكم استلزم تشريعه على المكلف ضرراً فهو 

مرفوع عنه وغير مجعول في حقه، فعلى هذا يرى سقوط الاحتياط هنا، لأن الجمع بين المحتملات وإن كان حكماً 

الواقعي، فكان ذلك الأمر الشرعي داعياً إلى حكم العقل بالجمع بين  عقلياً إلا أنه نشأ من بقاء ذلك الأمر الشرعي

 المحتملات

_______________________________ 

 

 .1378شعبان  2* ليلة الثلاثاء 

 .313( كفاية الأصول: 1)

 .404: 1( فرائد الأصول 2)

  453           

اللازم منه العسر والحرج، فلا محالة أن أدلة الحرج ترفع ذلك الحكم الواقعي ومن ورائه يرتفع وجوب الاحتياط 

 لارتفاع موضوعه.

والصحيح أن يقال: ان مقالة الشيخ الأنصاري)قدس سره( تامة وأن أدلة الحرج حاكمة على قاعدة الاحتياط، أما أولاً 

لحكم بلسان نفي الموضوع، إذ الحديث لو كان وارداً في مقام نفي الحكم فلأن لا ضرر ولا حرج ليس هو نفي ا

بلسان نفي الموضوع كما يدعيه صاحب الكفاية)قدس سره( لكان على الشارع المقدس أن يأخذ في لسان الحديث 

 كلمة الموضوع ويقول لا فصل ولا موضوع ضرري الخ، في الإسلام أو في الشريعة المقدسة، مثل لا ربا بين

 الوالد والولد.

وإنما النفي توجّه على عنوان الضرر، وهذا العنوان ليس عنواناً للفعل ليرجع إلى الفعل الضرري، فلو كان المراد 



الخ، إن  (1)نفي الحكم بلسان نفي الموضوع لكان المفاد نفي حرمة الضرر فقوله )عليه السلام( لا ضرر ولا ضرار

أريد منه نفي الحكم بلسان نفي الموضوع لكان معناه نفي حرمة الإضرار بالغير، وهذا لم يلتزم به أحد حتى صاحب 

 الكفاية)قدس سره(، فان إضرار النفس حرام فضلا عن الإضرار بالغير.

حقيقي عن الإضرار إذاً لابد من صرف النفي المستفاد من )لا( إلى معنى آخر، وهو إما أن يحمل على النهي ال

بالغير، ويكون مفاده تحريم الاضرار بالغير، ومعناه حرمة القتل وما شاكل نظير حرمة الربا، وكما جاء في قوله 

، فان المراد من ذلك نهي المحرم عن هذه الأمور وحرمتها عليه. وهذا (2))فلا رفث ولا فسوق ولا جدال( تعالى

 (3)صفهاني)قدس سره( في رسالته )لا ضرر(.المعنى مما أصرّ عليه شيخ الشريعة الأ

أو تحمل )لا( على النفي التشريعي بمعنى أن لا ضرر تشريعاً لا تكويناً، بقرينة كلمة الدين في الآية وكلمة الإسلام 

 ، ويكون المعنى أن الحكم في الشريعة الإسلامية إذا كان(4)في بعض الأحاديث )لا ضرر ولا ضرار في الإسلام(

_______________________________ 

 

 .3ح 12، كتاب إحياء الأموات ب428: 25( وسائل الشيعة 1)

 .197: 2( البقرة2)

 .44( فتح الله النمازي الشيرازي الأصفهاني شيخ الشريعة، له قاعدة لا ضرر ولا ضرار ص 3)

 .10ح 1، أبواب موانع الإرث ب14: 26( وسائل الشيعة 4)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     454   

مستلزماً للضرر أو الحرج فهو منفي بقول الشارع لا محالة، وهذا هو الذي أفاده الشيخ)قدس سره( وان حديث لا 

ضرر يفيد نفي الحكم بقرينة ما في بعض الروايات من أنه لا ضرر في الإسلام أو الدين، حيث له ظهور في نفي 

 لحرج حاكمة على أدلة الاحتياط.تشريع الحكم الضرري في الدين والشريعة، والنتيجة أن أدلة ا

ساقط عند  -وهو ما كان أطراف الشبهة من التدريجيات  -ثانياً: إنه على كلا المسلكين لا ثمرة أصلاً إذ الاحتياط هنا 

لزوم الضرر سواء قلنا بمقالة الشيخ)قدس سره(، لأن مقالة الكفاية تتم فيما لو كانت الأطراف المحتملة عرضية 



 بعضها مع بعض.

وأما ما نحن فيه فالأمر ليس بذلك، فإن أفراد الشبهة التي يلزم الحرج من الاحتياط فيها طويلة بل هي تدريجية 

الحصول وليست بعرضية، لأن التكاليف المحتملة ليس كلها من حيث امتثالها في آن واحد، بل في الصباح تكليف 

إلى مرحلة العسر وأصبح امتثال التكاليف المحتملة  وفي المساء آخر وفي الليل ثالث وهكذا، فلو فرضنا أنه وصل

مستلزماً للحرج سقط عنه، إذ التكاليف الواقعية إن كانت في المتقدمة فقد امتثلها وإن كانت في المتأخرة فهو لا يقدر 

 عليها من باب العسر والحرج، فيسقط عنه التكليف ولا يحتاط بعد ذلك.

فراد الأخيرة ويكون فعلها والإتيان بها حرجياً، فيعلم بعدم ثبوت التكليف فيها، )وبعبارة أخرى( إن الحرج إنما هو الأ

لأن التكليف إن كان في الواقع متعلقا بالأفراد المتقدمة فقد امتثله المكلف، وإن كان في الأفراد المتأخرة كان متعلقه 

لصلوات اليومية منه ولكنه لا يدري هل حرجياً فيرتفع بقاعدة الحرج، نظيره ما لو علم إجمالاً بفوت واحدة من ا

ثنائية أو ثلاثية أو رباعية وكان امتثال المجموع حرجياً عليه، وفرضنا أنه جاء بصلاة ثنائية وثلاثية، ثم بعد ذلك 

أراد أن يمتثل الرباعية عجز وأصبح الامتثال عليه حرجياً، لا محالة يسقط عنه التكليف ويعلم أن الصلاة الرباعية 

جبة عليه، لأن الواقع إن كان فيما تقدم فقد امتثله وإن كان فيما ياتي فهو ساقط عنه نظراً للعسر والحرج، غير وا

 فعلى هذا يسقط الاحتياط الكلي في موارد تستلزم العسر والحرج.

  455           

 التبعيض في الإحتياط

هذا كله في الاحتياط الكلي العام وقد ظهر أنه غير واجب في جميع الشبهات، إما لعدم إمكانه أو لاستلزامه اختلاف 

 النظام أو لإيجابه العسر والحرج.

وأما التبعيض في الاحتياط حيث لا يستلزم العسر والحرج ولا اختلال النظام، فقد قلنا إنه واجب إن تمت مقدمات 

بالمظنونات والمشكوكات دون الموهومات، وإن تعذر عليه فيقصر من ذلك وهكذا حتى يتمكن منه، الانسداد فيأخذ 

نعم من ينكر التبعيض في الاحتياط لا دليل لديه إلا الإجماع على أن تكاليف المولى لا تمتثل على سبيل الاحتمال 



 حيث لا يرضى هو بذلك.

غير مسلّمة لأن المسألة حادثة، ثانياً: لو سلم اتفاقهم على أن  إلا أن الجواب عنه واضح أولاً: أن دعوى الإجماع

أوامر المولى لا تمتثل بنحو الاحتمال فلعل المدرك في ذلك اعتبار قصد الوجه أو التمييز في العبادات، وقد عرفت 

 عدم اعتبارهما إذاً، فهذه الدعوى غير ثابتة.

نقطع بتحقق الإجماع إلا أننا نظن بتحققه، وهو ظن بجعل  من أننا وإن لم (1))وأما ما ورد في هامش الرسائل(

الحجة والظن به يستلزم الظن بأن الشارع جعل حجة حال الانسداد، فيحصل لنا الظن بحجية الظن، ولا فرق بناء 

على حجية الظن الانسدادي بين الظن بالواقع أو الظن بالطريق )فهو غير تام(، أولاً: إن الصغرى غير متحققة، 

ن أين لنا ظن بالإجماع إذ لا نظن بتحقق الإجماع التعبدي الكاشف عن رأي المعصوم)عليه السلام( على بطلان وم

العمل بالاحتياط، ثانياً: إن هذا من قبيل الظن بالطريق ولا يكون الظن بالطريق حجة إلا بعد أن تتم مقدمات الانسداد 

ريق أو بالطريق فقط، ولا يمكن إثبات حجية الظن بالظن فانه ويقوم الدليل القطعي على حجية الظن بالواقع وبالط

 إثبات للشيء بنفسه وهو دور واضح.

_______________________________ 

 

 .423: 1( فرائد الأصول1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     456   

 وعليه فما جاء به من الإشكال غير صحيح بل الصحيح إمكان التبعيض في الاحتياط.

 )إعادة لما سبق مجملاً(*

والذي تحصل مما قلناه في دليل الانسداد )أن المقدمة الأولى( بديهية غير قابلة للإنكار، )وأما المقدمة الثانية( فلا 

 إشكال في انسداد باب العلم نفسه، وأما باب العلمي فليس بمنسد وإنما الأخبار الموثقة فيجب العمل بها كما قلنا.

لثالثة( فان الاحتياط في خصوص الكتب الأربعة بما تضمنتها من أحكام إلزامية يجب العمل بها فنحن )والمقدمة ا

ضمن  ثانياً: نظراً إلى ما هو المعلوم بالإجمال بعد أن كانت لنا علوم ثلاثة كما عرفت، )أولا( العلم الإجمالي الكبير،



ما جاءت به الكتب المذكورة، فإن تعذر علينا ذلك  ضمن الكتب الأربعة، وعلينا أن نعمل بمقتضى ثالثاً: الأمارات،

ولم نتمكن من الاحتياط الكلي فلا محالة من التبعيض وإلقاء جانب الموهومات والأخذ بالباقي، وهكذا حتى ينتهي إلى 

 ما هو المقدور والمتمكن عليه.

بتدبير معيشته وإنما ترُك  ولا ريب أن الاحتياط المذكور يختلف بحسب اختلاف الأشخاص، فرب واحد غير مسؤول

ليعمل ما يشتهي لنفسه فكان نصيبه البطالة، ولا إشكال أن الاحتياط الكلي متمكن عليه ومقدور له، أما إذا كان هناك 

 شخص مكلف بالكسب والتدبير فلا ريب أن الحكم فيه هو التبعيض ولا يتمكن من الاحتياط الكلي وهكذا.

لا تثبت حجية الظن لا بنحو الحكومة لما عرفت من عدم معقولية حجية الظن بحكم فالنتيجة أن المقدمات المذكورة 

 العقل، ولا بنحو الكشف لأنه يتوقف على قيام دليل على بطلان التبعيض في الاحتياط والمفروض أنه لم يقم، ونتيجة

_______________________________ 

 

 .1378/شعبان/ 3* ليلة الاربعاء 

  457           

ذلك كله هو التبعيض في الاحتياط لا حجية الظن، إذاً فلا وجه لإطالة البحث في بعض الأمور الغير اللازمة كما 

 جاء بها الشيخ الأنصاري)قدس سره( وصاحب الكفاية)قدس سره( فانها أحاديث لا ثمرة لها.

)منها( أن نتيجة الانسداد حجية الظن بالواقع أو بالطريق أو بهما، وقد عرفت ان هذا البحث متفرع على ثبوت حجية 

 الظن بمقدمات الانسدادي، ومع عدم الثبوت لا مجال لذلك فلا حجية للظن بالواقع ولا بالظن بالطريق.

لانسداد وأثبتت حجيته مطلق الظن على الحكومة، )منها( أنه لو ثبت المنع عن ظن خاص كالقياس ثم تثبت مقدمات ا

فما نصنع مع القياس فهل نخصص حجية مطلق الظن وهو غير ممكن لأن الأدلة العقلية غير قابلة للتخصيص، فماذا 

 نصنع؟

)منها( حديث الظن المانع والممنوع، لو فرضنا أن ظناً تعلق بحكم واقعي ثم تعلق ظن ببطلان ذلك الظن فبأيهما 

، هل الظن المتعلق بالواقع المسمى بالظن الممنوع حجة، أو المتعلق بنفس الظن المسمى بالظن المانع إنه محل نعمل



 كلام.

)منها( أن نتيجة مقدمات الانسداد هل هو حجية الظن بالطريق الواصل بنفسه، أو الظن بطريق الطريق، أي الطريق 

 ر ذلك.الواصل بطريقه أو الطريق وإن لم يصل أصلاً إلى غي

إن هذه نزاعات فارغة أطنب القوم فيها بالرغم من أن دليل الانسداد عقيم غير منتج لشيء أصلاً، وإن التبعيض 

متعين، وعليه فلا وجه لهذه الأبحاث لأن موضوعها حجية الظن، والمفروض إمكان التبعيض كما عرفت فلا أهمية 

 للبحث في هذه الأمور:

 )انتهى دليل الانسداد(

  
بيح مصا

الأصول 
 ٢ج -

     458   

 صفحة فارغة )مطابق للمطبوع(

  459           

 

 

 خاتمة

 

وقد أبى سيدنا الأستاذ الخوئي دام ظله أن يختم بحث دليل الانسداد بالقدر الذي تفضّل به إلا وأن يتبعه بتتمة أخرى، *

 فعاد من جديد إلى حديث حجية الظن بناء على الانسداد.

 فقال دام ظله؛ بقى في المقام أمران أو أمور.

هل الظن الخاص أو المطلق الثابت حجيته بدليل الانسداد هل هو حجيته في الأحكام الفرعية أو يعم  الأمر الأول:

 حتى الأصول الاعتقادية.

اية أو دلالتها، أو وهل الظن الذي لم تثبت حجيته بدليل الانسداد يكون جابراً لضعف السند في الرو الأمر الثاني:



 يكون موهناً لقوتها سنداً أو دلالة أولا.

 وهل الظن الذي لم تثبت حجيته يكون مرجحاً لأحد الخبرين المتعارضين أو لا. الأمر الثالث:

_______________________________ 

 

 .1378/شعبان/ 6* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     460   

 

 

 الظن في الأصول الاعتقادية

 

 

 الأمر الأول: أما البحث عن

 فحاصله: أن الظن تارة )يتعلق بالفروع العملية من الدين(.

 )بالأصول الاعتقادية(، وثالثة )بأمر خارج عن الأصول والفروع كالحكايات(. وأخرى:

دل على الحجية دليل بالخصوص، وهو ما لو تعلق الظن بحكم شرعي فرعي، فإن العمل به واجب سواء  أما الأول:

 أو دل بالعموم من أجل قيام دليل الانسداد عليه فإنه يجب اتباعه.

 وهو ما تعلق الظن بأصل عقائدي فهل هو حجة أولا. وأما الثاني:

وهذا على نحوين )تارة( يكون المطلوب فيه معرفته عقلا وأنه لابد من تحصيل العلم والإيمان به كوجود الصانع 

الوحدانية والتصديق بالنبوة، )وأخرى( يكون المطلوب فيه معرفته شرعاً على نحو الجزم كمعرفة الإمامة  وإثبات



والمعاد الجسماني، وفي كلا النحوين إذا تعلق الظن بشيء فهو لا ينفع سواء ثبتت حجيته بالخصوص أو مقدمات 

عة اليقين التي توجب تجلي الواقع والحقيقة الانسداد، لأن المطلوب في مثل تلك الأمور هو العلم والتصديق وصن

وجداناً، ومعلوم أن الظن بما هو ظن لا يكون محصلاً لها حتى لو قلنا بأن المجعول في باب الأمارات العلم التعبدي، 

يل فإنه لا يقوم الظن مقام ما اعتبر فيه العلم الصفتي، فلابد في هذا القسم الذي اعتبر فيه المعرفة الحقيقية من تحص

 العلم الوجداني مع الإمكان.

أما لو لم يتمكن من تحصيل العلم لأمر يعود إلى تقصيره وتماهله وتماديه في الأمر مما أدى إلى صدق عنوان 

الجاهل المقصر عليه، فلا ريب حينئذ من استحقاقه العقاب على ما ارتكبه من الإهمال الذي أدى به الحال إلا أن 

 عرفة التامة، فإن عدم معرفته تعود لأمر اختياري له حيث كانيصعب عليه الرجوع إلى الم

  461           

 باستطاعته أن يعرف كل شيء ولكنه أهمل بسوء اختياره، والامتناع بالاختيار لا ينافي الاختيار عقاباً لا خطاباً.

وأما إن كان عدم معرفته لجهل قصوري في حقه إما للغفلة وإما لأن المطلب غامض وهو غير مستعد لفهمه بحيث 

 قاصر من التعلم، فالبحث يقع عنه في جهات.

 في وجود الجاهل القاصر في الاعتقاديات الجهة الأولى:

 في سراية أحكام الكفار عليه أولا. الجهة الثانية:

 ستحقاقه العقاب وعدمه.في ا الجهة الثالثة:

)أما الجهة الأولى( فالحق فيه أن يقال: إن الجاهل القاصر بالإضافة إلى إثبات الصانع ووجوده لا وجود له خارجاً، 

فان كل إنسان صاحب شعور بمقتضى فطرته إذا نظر إلى نفسه ورآها موجودة بوجود حادث وليس بقديم، تدرك 

ع أن يخلق هذا المخلوق وإلا لكان معلولاً بلا علة، فينتقل إلى وجود غيره وهو فطرته أن لهذا الحادث موجداً استطا

 خالقه وصانعه، فلا يوجد جاهل قاصر بالنسبة إلى إثبات الصانع.

وكذا لا يوجد جاهل قاصر بالإضافة إلى التوحيد، لأن فطرته التي دعته أن يدرك أن له صانعاً تدعوه ان يدرك ان 

)لو كان فيهما آلهة إلا الله  ريك له، وإلا لوقع النزاع بينهما وطال التشاجر كما قال تعالى،ذلك الصانع واحد لا ش



وليس هناك إله للخير وإله للشر، وهكذا من هذه الأباطيل المزخرفة فإن الجاهل عاقل يدرك تلك الأمور  (1)لفسدتا(

 .بمقتضى فطرته، فلا وجود للجاهل القاصر في إثبات الصانع والوحدانية

نعم الجاهل القاصر بالنسبة إلى النبوة والإمامة موجود، إذ الفطرة لا تدرك ضرورة وجوده، وأنه لابد للأمة من نبي 

 يرشدها للصواب إلا بعد الإطلاع والجهد، لاسيما وأن القسم الكثير من النساء اللاتي لا يخرجن إلى المجتمع إلا

_______________________________ 

 

 .22: 21( الانبياء 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     462   

في مناسبات خاصة فإن من الصعب عليها أن تعرف ضرورة وجود النبي)صلى الله عليه وآله وسلم(، كما أن البالغ 

جديداً يحتاج إلى مدة يمارس بها المعلومات ليطلع على حقيقة هذا الأمر، إذاً ليس من النادر وجود الجاهل القاصر 

 بالإضافة إلى معرفة النبوة.

 ريب أن الأدلة التي أثبتت الأحكام في حق الكافر من تقسيم أمواله وبينونة زوجته شاملة لهذا )وأما الجهة الثانية( فلا

الفرد وهو الجاهل بالأصول الاعتقادية، ولو كان جهله عن قصور، وذلك لصدق الكافر عليه فتشمله إطلاقات الأدلة، 

 ير أو قصور.فان قلنا بنجاسة أهل الكتاب فلا يفرق فيه بين أن يكون جهله عن تقص

)وأما البحث عن الجهة الثالثة( فلأن الجاهل القاصر لا يستحق العذاب والعقوبة، لأن كلا منهما لا يترتبان إلا على 

أمر مقدور للمكلف يستطيع على مخالفته، والمفروض ان ذلك غير مقدور له وأنه مصداق للظلم، فالجاهل القاصر 

 كم العقل إذا لم يكن معانداً له.معذور غير معاقب على عدم معرفة الحق بح

التزم باستحقاقه العقوبة، وهو مبني على ما ذكره في  (1)إلا أن صاحب الكفاية)قدس سره( في حاشيته على الكفاية

الطلب والإرادة من أن العقاب إنما هو من تبعات البعد عن ساحة المولى المسيب عن خباثته الذاتية، وهذا معناه 

 تي والذاتي لا يعلل.انتهاؤه إلى أمر ذا

 ولكن قد عرفت في محله أن المبنى غير صحيح.



إن ماتقدم كله كان في صورة تعلق الظن بما يجب معرفته عقلا أو شرعاً وقد عرفت أن ذلك لا يكفي، والبحث فعلاً *

كوجود الجنة والنار  عما لو كانت الأصول الاعتقادية يطلب فيها البناء القلبي وعقد القلب والتسليم والالتزام بوجوده،

وأن عرضها كعرض السموات والارض، وما شاكل ذلك مما يعود منه إلى المعاد وعالم البرزخ والقيامة والقبر 

والصراط وأمثاله مما لا يجب معرفتها عقلا، بل الواجب عليه عقد القلب إذا اخبر النبي)صلى الله عليه وآله وسلم( 

 بها، فهل يكفي تعلق الظن بها أولا.

 اعلم أن الأمارة القائمة على إثبات ذلك يختلف الحال فيها من جهة اختلاف

_______________________________ 

 

 .330( كفاية الأصول: 1)

 1378/شعبان/ 7* ليلة الأحد 

  463           

دليل حجيتها، فإن كان الدال على حجيتها دليل خاص فلا إشكال أنه يعتمد عليها ويعقد القلب على ما جاء في الرواية 

بلا فرق بين أن يكون المجعول فيها المنجزية والمعذرية كما هو مبنى صاحب الكفاية أو المجعول نفس العلم واليقين 

مجعول فيها هو العلم فالمكلف حين قيام الأمارة عنده يكون عالماً التعبدي كما هو مختارنا، لأنه بناء على أن ال

 بمدلولها علماً تعبدياً بنظر الشارع المقدس وإذا صار عالماً بالمدلول أمكن أن يعقد قلبه على ما هو المعلوم عنده.

الخطأ، فالدليل الخاص كما أنه بناء على المنجزية والمعذرية يكون وجوب البناء منجزاً عند المصادفة ومعذراً عند 

 إن قام على حجية الأمارة لا مانع من عقد القلب على مدلول تلك الأمارة ومؤداها لأن ذلك ثابت بالتعبد الشرعي.

وأما لو كان دليل حجية الظن هو الانسداد لو فرض تمامية مقدماته، وبيننا على الكشف فلا يمكن البناء القلبي على 

دث عن أمور المعاد التي تثبت حجيتها بدليل الانسداد، وذلك لأن من جملة مقدمات دليل ما أفادته الرواية من التح

الانسداد عدم التمكن من الاحتياط أو لزوم العسر والحرج وهو مختص بالفروع العملية، وأما الأصول الاعتقادية 

دق ما جاء به النبي)صلى الله فالاحتياط فيها ممكن ولا يلزم منه أي محذور، إذ لا مانع من أن يلتزم الشخص بص



 عليه وآله وسلم( إجمالاً، ولا يلزم من هذا الاحتياط عسر أو حرج.

وعليه فمقدمات الانسداد تختص بالفروع العملية دون الأصول الاعتقادية، فلو قام خبر على شيء يعود إلى عالم 

 .الآخرة وكان دليل حجيته هو الانسداد فلا يمكن الأخذ به والبناء عليه

 هذا كله ما كان يعود إلى الأصول الاعتقادية والفروع العملية.

وأما الثالث: وهو ما إذا تعلق بالأمور التكوينية أو القصص أو الحكايات التي يحدثنا التاريخ بها مما صدر في 

 .العصور الغابرة فهل يكفي تعلق الظن بها أولا، فلو أخبرت رواية بذلك أمكن الإخبار على طبقها أولا

واعلم أن ذلك يختلف باختلاف المباني فيما هو المجعول في باب الأمارات، فان كان الظن مما قام عليه دليل 

 بالخصوص فان قلنا بمقالة صاحب الكفاية)قدس سره( من المجعول في باب الأمارة المنجزية والمعذرية فلا يمكن

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     464   

الاعتماد على تلك الأمارة التي تحكي لنا تلك الوقائع السالفة، إذ ليست من الأحكام الشرعية لتكون منجزة للواقع 

ومعذرة له عند الخطأ، )وبعبارة أخرى( التنجيز والتعذير من آثار الواقع، والمفروض أن الواقع ههنا ليس بحكم 

جملة من القضايا التاريخية وهي ليست ذات أثر شرعي ليكون  شرعي له آثاره ليكون التعبد بلحاظ أثره، بل الواقع

الظن منجزاً ومعذراً بالنسبة إليه، وأما جواز الإخبار عن شيء فهو من آثار العلم به لا من آثار المعلوم بوجوده 

ي وجعل غير الواقعي، نعم بناء على ما هو المختار عندنا من أن المجعول في باب الأمارات هو العلم واليقين التعبد

العلم علماً تعبداً فلا مانع من الاعتماد على الظن الحاصل من الرواية التي تحدثنا عن أمر قصصي سالف، حيث 

يكون الظن حجة باعتبار أثر واحد وهو جواز الإخبار عن المتعلق وهو مؤدى الرواية، لأن من شؤون العلم الكامن 

، والمفروض أن قيام الأمارة أو جبت علماً تعبدياً جاز للشخص أن في قرارة الإنسان هو الإخبار عن ذلك المعلوم

 يخبر بمدلولها، وجاز له النقل على طبق مؤدى الرواية لأنه نقل مع العلم إذ الإخبار من شؤون العلم لا المعلوم.

 

 الظن غير الحجة هل يجبر الخبر الضعيف



 

 الأمر الثاني: وأما البحث عن*

حيث السند أو الدلالة إذا وافقه ظن لم يقم دليل على حجيته هل يصير جابراً لضعفه، أو وهو أن الخبر الضعيف من 

 أن الخبر القوي سنداً أو دلالة إذا قام ظن على خلافه يوهن قوته ويسقطه عن الحجية أولا.

ة انجبر تبعاً للمشهور إلى أن الخبر إذا كان ضعيف السند ووافقه ظن غير حج (1)ذهب صاحب الكفاية)قدس سره(

 ضعفه تبعاً للمشهور القائل بانجبار الخبر الضعيف إذا عمل به المشهور، وأفاد في وجهه أن أدلة الحجية وإن لم تكن

_______________________________ 

 

 .1378شعبان  8* ليلة الاثنين 

 .332( كفاية الأصول: 1)

  465           

شاملة لهذا الفرد من الخبر إلا ان موافقة ذلك الظن له يوجب الوثوق بصدوره، ومعلوم أنه كلما صار الخبر موثوقا 

 فيه وأوجب الاطمئنان بصدوره صار حجة ويدخل في موضوع الحجية.

 )ولا يخفى( أنه ما هو المراد من الاطمئنان الذي يحصل من عمل المشهور فهل هو الشخصي أو النوعي.

ن أريد به الأول وأن عمل المشهور لرواية ضعيفة يوجب حصول الاطمئنان الشخصي بالصدور لدى كل أحد فهذا فإ

ممنوع منه صغرى لا كبرى، لأن الكبرى وإن سلّمت بحسب النظر العقلائي وأن كل شيء أوجب الاطمئنان به كان 

خبر الضعيف الذي كان فتوى حجة إلا أن البحث صغروي، وكيف يحصل لكل شخص اطمئنان بصدور ذلك ال

 المشهور موافقاً له، غاية الأمر أنه يحصل الظن بصدور ذلك ولا دليل على حجيته ما لم يقم الديل الخاص عليه.

وإن أريد به الثاني وهو حصول الظن النوعي فالكبرى والصغرى ممنوعة، أما الكبرى فلأن الاطمئنان النوعي لم 

ا العقلآء اعتبروا الاطمئنان الشخصي، وأما النوعي فلا دليل عليه، )وبعبارة أخرى( يقم دليل من العقلاء عليه وإنم

السيرة العقلائية بالإضافة إلى الأدلة الأخرى إنما أثبتت حجية خبر الثقة الذي يحصل الوثوق النوعي بوثاقة الراوي 



ل الوثوق النوعي بصدقه بمعنى كونه محترزاً عن الكذب، وليس الثابت منها حجية خبر الضعيف الذي يحص

 ومطابقته للواقع من عمل المشهور.

بل لا دليل على حجية خبر الضعيف الذي يحصل منه اليقين النوعي بصدقه في فرض عدم حصول اليقين الشخصي 

 ولا الاطمئنان الشخصي.

دق الخبر ومطابقته والحاصل إنه لابد في حجية الخبر إما من الوثوق النوعي لوثاقة الراوي أو الوثوق الشخصي بص

للواقع ولو من جهة عمل المشهور لا من جهة وثاقة الراوي، وأما مع انتفاء كليهما فلا دليل على حجية ذلك الخبر 

 ولو مع الوثوق النوعي.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     466   

وأما الصغرى، فلأنها محل كلام وأنه كيف يحصل اطمئنان بصدور الخبر الضعيف لنوع الناس من عمل المشهور 

استناداً إلى رواية ضعيفة، وأن هذه الرواية مطمئن بصدورها نوعاً فإن ذلك لا يحصل خارجاً ليكون مصداقاً لما 

 يقوله القوم.

 ً دون إثباته خرط القتاد، فإن المقصود من المشهور إنما هم  مضافاً إلى كل ذلك إن تشخيص هذا المعنى خارجا

القدماء ونحن لو راجعنا كتبهم لوجدناهم يذكرون الحكم بلا أن يرفقوا معه الدليل أي الخبر الضعيف ليكون فتواهم 

لم يكن  استناداً إلى ذلك الخبر فيحصل جبره، فانك كما عرفت أنهم لا يذكرون إلا الحكم وحده، ولعل مأخذ فتياهم

 ذلك الخبر الضعيف السند بل مأخذه شيء آخر، ومجرد الموافقة بلا استناد لا يوجب انجبار الضعيف.

وكيف كان فعمل المشهور لا يكون جابرا لضعف رواية من حيث السند، ولابد في حجية الخبر كما عرفت إما من 

قته للواقع ولو من جهة عمل المشهور لا من الوثوق النوعي بوثاقة الراوي أو الوثوق الشخصي بصدق الخبر ومطاب

 جهة وثاقة الراوي، ومع انتفاء كلا الأمرين لم يدل دليل على حجية الخبر ولو حصل الوثوق النوعي بصدق الخبر.

وأما إعراض المشهور عن رواية قوية السند في حد نفسها فهل يوجب الوهن أولا، وليعلم أن الفرض المذكور يتم 

ي تكون بمرئى ومسمع من المشهور بحيث التفتوا إليها وشاهدوها ومع ذلك أعرضوا عنها، أما لو في الرواية الت

فرضنا ان رواية لم يطلع المشهور عليها بأن كانت في كتاب قديم متروك فلا يكون الإعراض موهنا لها لأن 



 الإعراض متفرع على الاطلاع والمفروض أنهم لم يطلعوا عليها.

اية)قدس سره( إلى أن إعراض المشهور عن الخبر القوي لا يوجب وهنه، لأن أدلة حجية خبر وقد ذهب صاحب الكف

الثقة لم تكن مقيدة بما إذا لم يكن ظن بعدم صدوره الذي حصل من إعراض المشهور وغيره، ومقتضى ذلك لزوم 

 س سره( هو الصحيح.العمل به، وإعراضهم عنها لا يوجب ضعفاً في تلك الرواية، وما ذكره صاحب الكفاية)قد

 هذا كله من حيث السند.

وأما من حيث الدلالة بمعنى أن الخبر لو كان ظاهراً في معنى وقد استفاد المشهور خلاف ذلك الظهور، فهل يكون 

 موجبا لسقوط الظهور

  467           

الأول وموهنا له أولا، كما أنه لو كان الخبر من حيث إفادته المعنى مجملاً إلا أن المشهور أخذ أحد المعنيين وعمل 

 به فهل يوجب التمسك بذلك أولا.

والمعروف بينهم أن عمل المشهور لا يوجب انجبار ضعف الرواية ولا وهنها، بل المدار على نفس ظهور الرواية 

فإن الأخذ بالظهورات من الأمور التي بنى العقلاء عليها، فالرواية إن كان لها ظهور في معنى في حد ذاتها وعدمه، 

في حد ذاتها لزم العمل بها وان خالفه المشهور وحمله على معنى آخر، وأما لو كانت مجملة فلابد من طرحها لعدم 

ابرا للضعف ولا إعراضهم موهنا وجود ظهور يتبع بحسب نظر العقلاء، والنتيجة أن عمل المشهور لا يكون ج

 للخبر، وليتهم عطفوا السند على الدلالة.

)نعم هنا شيء آخر( وهو أن المشهور إذا حمل اللفظ على معنى لم يكن ظاهراً فيه عندنا، وأحرزنا أن أفراد 

لذي حملوه المشهور من أهل اللسان العربي ومن أهل العرف يمكننا أن نستكشف بذلك أن اللفظ ظاهر في المعنى ا

عليه، إذ المراد من الظهور ما يفهمه العرف من اللفظ والمفروض أنهم فهموا ذلك المعنى وهم من أهل العرف 

واللسان فيجب اتباعهم، ولكن كل ذلك مشروط بأن يحرز أن حملهم على المعنى المذكور كان من أجل حاق اللفظ 

 لا يكون ذلك حجة لعدم الظهور العرفي حينئذ.وحقيقته، أما إذا احتملنا كون الحمل لقرائن خارجية ف

وهكذا الأمر في جانب الإعراض، فإن كان اللفظ ظاهراً في معنى كما عرفت وحمله آخرون على خلافه وأحرزنا 



أن حملهم استند إلى حاق اللفظ لا إلى ظنونهم صح، واستكشف بذلك أن اللفظ ليس ظاهراً في المعنى الذي فهمناه، 

 اهر فإن خلاف الظاهر هو ما يفهم العرف خلافه من اللفظ.بل هو خلاف الظ

وهو أن الظن غير المعتبر هل يكون مرجحاً لأحد الدليلين على الآخر عند المعارضة، واعلم أن  الأمر الثالث:*

مفروض البحث في الظنون التي لم تثبت حجيتها بدليل لا الظنون التي تثبت عدم حجيتها كالقياس، فإنه مع النهي 

 الشرعي كيف يتحصل لنا الظن بمطابقة ذلك الخبر للواقع.

_______________________________ 

 

 .1378شعبان  9* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     468   

ترجيح أحد الخبرين المتعارضين عندما يكون الظن غير المعتبر موافقاً  (1)وقد ادعى الشيخ الأنصاري)قدس سره(

له، واستدل عليه بدليلين ذكرهما في رسائله وادعى أن موافقة ذلك الظن لأحد الخبرين مما يوجب الظن بمطابقة ذلك 

 الموافق للظن. الخبر للواقع، كما أنه يوجب الظن بصمة بمضمون ذلك الخبر، وعليه فلابد من العمل بذلك الخبر

)وغير خفي( أننا ذكرنا في بحث التعادل والتراجيح أن الأخبار المرجحة التي تعرضت للمرجحات كلها ساقطة، وأن 

مقتضى الأصل في الخبرين المتعارضين عدم شمول أدلة الحجية لهما ولا لأحدهما، لأنه ترجيح بلا مرجح فلابد من 

 على أخذ أحدهما غير المعين على سبيل التخيير أو أخذ أحدهما المعين.طرحهما، اللهم إلا أن يقوم دليل خارجي 

قد تعرضت لمرجحين فقط على سبيل  (2)ولكن الدليل الخارجي مفقود وليس في البين إلا رواية القطب الراوندي

سائر المرجحات  مخالفة العامة، ولابد من الاقتصار عليهما، ولا يتعدى إلى ثانيهما: الطولية أولهما موافقة الكتاب،

الأخر المذكورة في أخبار الترجيح فضلاً عن التعدي إلى الترجيح بمطلق الظن، ومعه لابد من رفع اليد عن كليهما 

 والرجوع إلى العموم أو المطلق لو كان، ومع عدمهما فالمرجح هو الأصل العملي.

 فما قاله الشيخ)قدس سره( من الترجيح بالظن لا دليل عليه.

 لبحث عن دليل الإنسداد()انتهى ا



_______________________________ 

 

 .597: 1( فرائد الأصول 1)

 .29ح 9، ابواب صفات القاضي ب118: 27( وسائل الشيعة 2)

  469           

 

 

 فهرس المحتويات

 

 

 مصابيح الأصول

 الجزء الثاني

 5المفهوم والمنطوق.....

 7مفهوم الشرط.....

 20تعارض المفهومين.....

 35مفهوم الوصف.....

 41مفهوم الغاية.....

 45مفهوم الحصر.....

 54مفهوم العدد.....

 55العموم والخصوص.....



 79الاستصحاب في العدم الأزلي.....

 93إزاحة وهم.....

 96دوران الأمر بين التخصيص والتخصص.....

 100العمل بالعام قبل الفحص.....

 112هية.....الخطابات الشفا

  
مصابيح 
الأصول 

 ٢ج -
     470   

 121تعقب العام بضمير يرجع إلى بعض أفراده.....

 125التخصيص بالمفهوم المخالف.....

 128الاستثناء المتعقب جملاً متعددة.....

 133تخصيص العمومات الكتابية بخبر الواحد.....

 138الدوران بين التخصيص والنسخ.....

 147النسخ والبداء.....

 153المطلق والمقيد.....

 192المجمل والمبين.....

 195وبه نستعين.....

 196حجية القطع.....

 211التجري.....

 233التنبيه على أمور.....

 228القطع الموضوعي.....

 232قيام الأمارات مقام القطع.....

 237قيام الأصول مقام القطع.....



 242حكم نفسه..... أخذ القطع بحكم في موضوع

 246أخذ الظن في موضوع الحكم.....

 249الموافقة الالتزامية.....

 252قطع القطّاع.....

 267العلم الإجمالي.....

 273الجمع بين الأحكام الظاهرية والواقعية.....

 288الاحتياط مع التمكن من الامتثال الظني.....

 290مطلق.....الاحتياط في موراد التمكن من الامتثال الظني ال

  471           

 292مبحـث الظـن.....

 294إمكان التعبد بالظن وعدمه.....

 323حجية الظواهر.....

 338حجية قول اللغوي.....

 342الإجماع المنقول.....

 347الاجماع المحصّل.....

 352الشهرة الفتوائية.....

 359خبر الواحد.....

 364أدلة المثبتين.....

 374الإشكال على آية النبأ.....

 437حجية الظن المطلق.....

 441دليلُ الانسداد.....



 459خاتمة.....

 460الظن في الأصول الاعتقادية.....

 464الظن غير الحجة هل يجبر الخبر الضعيف.....

 469فهرس الكتاب.....

 


