
 هـ(1317-1413)

 

 سماحة آية الله الشهيد

 السيد علاءالدين بحر العلوم)رحمه الله(

 

 تقديم

 سماحة د. السيد محمد بحر العلوم

 

 تحقيق

 السيد محمد علي بحر العلوم

 

 الجزء الثالث

 
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -

   4  

 الجزء: الثالث

 الناشر: دار الزهراء

 م 2010هـ، 1431تاريخ الطبع: 

 بعة: الثالثةالط

 5      

 

 



 الأصول العملية

 

وهي الأصول التي يرجع إليها في تعيين الوظيفة العملية للمكلف عند الشك في الحكم الواقعي، والبحث عنها  *

 مفصلاً يحتاج إلى تقديم أمور:

دة لاستنباط الحكم الشرعي، إننا ذكرنا في بداية البحث ان المسائل الأصولية عبارة عن القواعد الممه الأمر الأول:

وما يقع نتيجتها في طريق الاستنباط بحيث يكون نسبتها إلى الاستنباط نسبة الجزء الأخير من العلة التامة إلى 

المعلول، والفارق بينها وبين بقية المسائل من العلوم الأخر هو أن المسألة الأصولية يمكن ان يستنبط الحكم الشرعي 

لو على سبيل الموجبة الجزئية، بخلاف بقية المسائل الأخر فانها بمجردها لا يمكن استفادة الفرعي منها وحدها و

الحكم الشرعي منها إلا بالضميمة إلى مسألة من المسائل الأصولية، وهذا هو الفارق الصحيح بينها وبين بقية 

 المسائل الأخر.

 ثم إن هذه المسائل الأصولية تنقسم إلى أقسام أربعة:

ما كان نتيجة البحث عنه يوصل إلى الحكم الشرعي بالقطع الوجداني، وهو بحث الاستلزامات العقلية  لأول:القسم ا

التي يبحث فيه عن وجود ملازمة بين شيئين كما بين وجوب الشيء ووجوب مقدمته، أو البحث عن إمكان اجتماع 

عن أن النهي في العبادة يستلزم فسادها، أو الوجوب والحرمة بمعنى أن وجود أحدهما يستلزم عدم الآخر، أو البحث 

 عن وجود ملازمة بين وجوب الشيء وحرمة ضده.

فان البحث في جميعها يعود إلى البحث عن ثبوت ملازمة بين الشيئين وعدمها بلا نظر إلى ما هو الدال عليها لفظا 

 كان أم غيره، فان هذا القسم من

_______________________________ 

 

 .1378/شعبان/  9الثلاثاء * ليلة 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     6   



المباحث إن تمت الملازمة وانضمام الصغرى إليها يوجب القطع الوجداني بالحكم الشرعي، وهذه المباحث تسمى 

 ببحث الاستلزامات العقلية وهي وإن ذكرت في مباحث الألفاظ إلا أنها ليس منها.

فيه موصلاً إلى الحكم الشرعي التعبدي ولكنه بحث صغروي، يقع عن مداليل الألفاظ ما يكون البحث  القسم الثاني:

على معانيها والظهورات العرفية، وهذا قد يقع عن المداليل المفردة كظهور صيغة افعل في الوجوب والنهي في 

 الحرمة والعموم في الاستغراق وغير ذلك.

لعام بعد التخصيص والمطلق بعد التقييد، فإن هذه المباحث يعود وقد يقع عن المداليل المركبة كالبحث عن مفاد ا

البحث عنها إلى عالم الدلالة وماذا تفيده الصيغة من الظهور، أما الكبرى وهي حجية الظهورات فمعترف بها لدى 

 العقلاء وغيرهم.

حجية شيء لاثبات الحكم  ما أوصل نتيجة البحث عنه إلى الحكم التعبدي، ولكنه بحث كبروي يقع عن القسم الثالث:

الشرعي وعن أصل الدليلية والحجية كمباحث الحجج، حيث يبحث عن أن خبر الواحد حجة أولا أو الإجماع أو 

الشهرة أو ظواهر القرآن حجة أولا، فان البحث عن ذلك يعود في الحقيقة عن أن الشارع المقدس جعل الحجية لتلك 

ا أو جعل الدليلية لها أولا، وهي في الحقيقة نزاعات كبروية لا يدور البحث الأمور التي تكشف عن الواقع كشفا ناقص

 عنها في تشخيص ظهور خاص.

ما لا يوصل في نتيجته إلى قطع وجداني أو تعبدي بالحكم الشرعي، بل يبحث فيه عن قواعد تعين  القسم الرابع:

كه في الحكم الواقعي، سواء كانت الوظيفة الوظيفة العملية للمكلف عند عجزه عن الدليل الاجتهادي وفي ظرف ش

مقررة من قبل الشارع المقدس أو استقل العقل بها، وتسمى تلك بالأصول العملية الشرعية أو العقلية وبالأدلة الفقاهية 

 كالاستصحاب والبراءة والاحتياط والتخيير.

وانه الثانوي وهو الشك بالواقع، بينما ومؤداها في الحقيقة أحكام ظاهرية إن كانت أصولاً شرعية تثبت للشيء بعن

 الأحكام الواقعية تثبت للشيء بعنوانه الأولي، والدليل الدال عليها يسمى بالدليل الاجتهادي.

  7           



 أما وجه تسمية الأول بالدليل الفقاهتي والثاني بالاجتهادي فهو ما تعرض له القوم في تعريفي الفقه والاجتهاد.

قه بأنه العلم بالاحكام الشرعية الفرعية عن ادلتها التفصيلية، حيث أريد من الأحكام الأحكام الظاهرية، فقد عرّف الف

لأن الذي يحصل العلم به من الحكم هو الظاهري، أما الحكم الواقعي فلا طريق إلى العلم به غالباً، وبعبارة أخرى إن 

حكم الواقعي هو الاستصحاب والأخذ بالحالة السابقة، وهو الفقيه يقطع بأن المجعول عليه في حقه عند الشك في ال

حكم مقطوع به مجعول في ظرف الشك بالواقع، لذا قيل إن ظنية الطريق لا تنافي قطعية الحكم، ولهذا سمي الدليل 

 الدال على الحكم الظاهري دليل فقاهتي لأنه مثبت للحكم المأخوذ في تعريف الفقه.

تفراغ الوسع لتحصيل الظن بالحكم الشرعي، ومعلوم أن المراد بالحكم هنا هو الحكم وأما الاجتهاد فقد عرف باس

الواقعي لأنه هو الذي يتعلق الظن به، أما الظاهري فهو مقطوع به كما عرفت لذا سمي الدليل الدال على الحكم 

 الواقعي بالدليل الاجتهادي، لأنه دليل على الحكم المذكور في تعريف الاجتهاد.

قد انتهينا من الأقسام الثلاثة، أما الآن فيقع البحث عن القسم الرابع، وهو الذي يعني الوظيفة العملية للمكلف هذا و

 سواء كان المقرر لها هو الشارع المقدس أو العقل بعد العجز عن كل وسيلة متقدمة.

منحصرة في أربعة البراءة إن الأصول العملية التي تجري في الشبهات الحكمية أو الموضوعية  الأمر الثاني:*

والاحتياط والاستصحاب والتخيير، وهذا الحصر المذكور استغراقي، وإلا فمن الممكن تصورا أن يجعل الشارع 

المقدس في بعض الصور المذكورة أصلاً غير الأصول الأربعة، بأن يجعل الإباحة في مورد الاستصحاب على نحو 

 ا أن الأصول الجارية في الشبهتين تنحصر في أربعة كما عرفت.يخالفه، إلا أن الاستقراء والتتبع أثبت

ويمكن حصر هذه الأصول بالدليل العقلي، بأن نقول أن المكلف تارة تكون له حالة سابقة من حيث التكليف يعتمد 

 الشارع المقدس عليها ويحكم على

_______________________________ 

 

 .1378/شعبان/  10* ليلة الاربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     8   



 سبقها، وهذا هو معنى الاستصحاب سواء كان الشك في التكليف أو المكلف به أمكن الاحتياط أولا.

وإن لم تكن له حالة سابقة معينة، كما لو فرضنا أنه من توارد الحالتين أو كانت ولكن الشارع المقدس لم يعبدنا 

ء ناشئا من الشك في المقتضي فحينئذ إن كان يعلم بوجود حكم إلزامي عليه في ببقائها كما إذا كان الشك في بقاء شي

الجملة ويشك في خصوصيات المكلف به فإن امكن الاحتياط فيه كما في دوران الأمر بين القصر والاتمام فهذا هو 

د لقاعدة تخيير، وإن مجرى قاعدة الاشتغال، وإلا فان تعذر عليه الجمع كما في دوران الأمر بين محذورين فهو مور

 لم يعلم بوجود حكم إلزامي عليه فهو مجرى البراءة.

أو فقل: إما أن يكون للمكلف حالة سابقة أولا، والأول هو الاستصحاب أما الثاني فإما أن يكون الشك في التكليف أو 

 فهو التخيير فهذه موارد أربعة.في المكلف به، والأول هو البراءة، والثاني إما أن يمكنه الاحتياط فهو الاشتغال وإلا 

ثم اعلم أنه لا خصوصية لجريان الأصول المذكورة في الأحكام التكليفية فقط، بل تجري أيضاً في الأحكام الوضعية 

بناء على ما هو الصحيح على أنها مجعولة مستقلا من قبل الشارع المقدس، وإن كان بعض منها منتزعا من التكليف 

فإن الأحكام الوضعية أيضاً مجرى للأصول المذكورة، لأن المكلف تارة: تكون له حالة سابقة كالشرطية والمانعية، 

 تحكم الشارع المقدس ببقائها فهذا مورد للاستصحاب.

: لا تكون له حالة سابقة ولكنه يشك في أصل ثبوت الحكم الوضعي كالضمان فهو مجرى للبراءة، وإن علم وأخرى:

د في خصوصياته ومشخصاته فإما أن يمكنه الاحتياط فهو مورد للاشتغال وإلا بثبوت أصل الحكم ولكنه ترد

 فالتخيير.

نعم إن الأحكام الوضعية تزيد على التكليفية بجريان أصل آخر وهو قاعدة الطهارة، فإنها لا تجري في الأحكام 

لحل عند الشك في حلية شيء التكليفية، وهذه قاعدة أصولية يترتب عليها استنباط الحكم الكلي الشرعي كقاعدة ا

وحرمته باعتبار ترتب تعيين الوظيفة الفعلية عليه، غاية الأمر مفاد قاعدة الحل حكم تكليفي وقاعدة الطهارة حكم 

 وضعي.

  9           



كيف كان فهذه القاعدة من المسائل الأصولية قطعا، وإنما لم يذكرها القوم في الأصول لوضوحها من حيث الاندراج 

 المسائل الأصولية. في

أن قاعدة الطهارة إنما لم تذكر في الأصول لاختصاصها بباب العبادات،  (1)وقد ادعى صاحب الكفاية)قدس سره(

 ولا يستنبط منها حكم كلي يمكن الانتفاع به في سائر الموارد لذا كان نظرها قاصراً.

يع الموارد الفقهية، فإن البحث عن الاستلزامات )والجواب عنه( أنه ليست المسألة الأصولية ما كانت جارية في جم

العقلية كالبحث عن أن النهي في العبادة يقتضي الفساد، إنما يختص بالعبادة ولا يجري في المعاملة لا بالمعنى 

الأخص ولا الأعم، ومع ذلك فهي من المسائل الأصولية باعتبار أن نتيجتها تقع في طريق استنباط الحكم الشرعي 

 الفرعي.

وربما يتخيل بأن الطهارة والنجاسة إنما لم تذكرا في الأصول هو أنهما أمران واقعيان كشف عنهما الشارع المقدس 

وليسا من الأحكام الشرعية، والشك فيهما شك في الشبهة الموضوعية، وحق المسألة الأصولية أن يستنتج منها حكم 

 ما هو مقتضى كل بحث يقع عن الشبهات المصداقية.كلي إلهي، لذا امتنع إدراجها في المسائل الأصولية ك

وغير خفي أنه إن أريد بذلك أنهما من الأمور الواقعية انهما ينشآن من ملاك في الموجود الخارجي ينشأ عن مصالح 

ومفاسد في المتعلق، والشك فيهما يستلزم الشك في منشآتهما الذي هو من الأمور الواقعية، فهذا وإن كان صحيحاً إلا 

أنه لا يوجب كون الشك فيهما من الشك في شبهة مصداقية، إذ لازمه أن يكون الشك في جميع الأحكام الشرعية من 

 الشبهة المصداقية، لأن جميع الأحكام ناشئة من مصالح ومفاسد في متعلقاتها وهذا باطل بالضرورة.

كشف عنهما الشارع المقدس كما يكشف  وإن أريد من ذلك أنهما ليسا من الأحكام وإنما هما من الخواص والآثار

الطبيب عن خواص بعض الأدلة، فهذا مردود أولا بأن الظاهر من الأدلة مثل )كل شيء لك نظيف( إنهما مجعولان 

 من قبل

_______________________________ 

 

 .336( كفاية الأصول: 1)



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     10   

اص والآثار التي كشف عنهما الشارع المقدس، فان الشارع إنما حكم بهما بما هو الشارع المقدس، وليسا من الخو

 شارع لا بما هو خبير وعارف بخواص الأشياء.

لو سلمنا أن الطهارة والنجاسة من الخواص والآثار وقد كشف عنهما الشارع المقدس إلا أنه لا نسلم كون  - ثانياً:

عبرة في كون الشبهة مصداقية أن يكون المرجع فيها هو العرف لا الشارع الشك فيهما من الشبهة المصداقية، إذ ال

المقدس، كما أن المرجع في الشبهات الحكمية هو الشارع المقدس، ولا ريب أن المرجع عند الشك في نجاسة شيء 

ثار لا وطهارته كعرق الجنب من الحرام وعرق الإبل الجلال هو الشارع المقدس، فكونهما من قبيل الخواص والآ

 يجعل الشك فيهما من الشبهة المصداقية بعد فرض أن بيانهما من شؤون الشارع المقدس.

أن الشيخ الأنصاري)قدس سره( بدأ أولاً في البحث عن البراءة التي هي عبارة عن إجراء الأصل  الأمر الثالث: *

نظراً إلى أن الشبهة تارة تكون تحريمية النافي في مورد الشك في التكليف، بعد أن قسم في ذلك إلى أقسام ثمانية: 

وأخرى وجوبية، وعلى كلا التقديرين فإما أن يكون منشأ الشك فقدان النص على الحكم حين يذكر سبب يوجب 

احتمال وجود الدليل كالشهرة الفتوائية، أو لأجل تعارض النصين حيث يتردد الأمر بين أن يكون في الواقع وجوب 

 ا لو تردد بين الوجوب والتحريم فالمورد هو التخيير.أو تحريم أو إباحة، أم

أو لأجل إجمال النص كما لو قلنا بأن دلالة الصيغة على الجامع بين الوجوب والاستحباب، فعند إطلاقها مجردة عن 

 القرينة الدالة على أحدهما يكون الأمر مجملا فيحتمل حين ذاك ثبوت تكليف إلزامي.

 ر الخارجية كما في الشبهات الموضوعية، وكل هذه الأقسام مورد للبراءة.أو لأجل الاشتباه في الأمو

وخالف الأخباريون في الشبهة الحكمية التحريمية فادعوا الاحتياط فيها خلافاً لما يقوله الأصوليون، كما وقد ادعى 

 جريان الاحتياط (1)المحدث الاسترابادي

_______________________________ 



 

 .1378/شعبان/  20 * ليلة السبت

 .138( الفوائد المدنية: 1)

  11           

في الشبهة الحكمية الوجوبية أيضاً، أما الموضوعية فلم يخالف فيها أحد، وأما الأصوليون فقد عرفت أنهم يقولون 

 بجريان البراءة في جميع الأقسام.

رجع إلى الأصل العملي، بل إلى الأخبار ادعى أنه في مورد تعارض النصين لا ي (1)وصاحب الكفاية)قدس سره(

العلاجية وهي تفيد أن اللازم في مورد التعارض هو الرجوع إلى المرجحات ومع فقدها فإلى التخيير، ولا وجه 

 للرجوع إلى البراءة فإنه يرجع إليها عند عدم الدليل ومع وجود الدليل تعييناً أو تخييراً لا ينتقل الأمر إلى البراءة.

لا يخفى أننا ذكرنا في بحث التعادل والتراجح بأن مقتضى القاعدة هو تساقط الدليلين عند المعارضة، ولابد  إلا أنه

حينئذ من الرجوع إلى عموم أو إطلاق أو أصل عملي يعين لنا الوظيفة الفعلية من دون فرق في ذلك بين أن يكون 

ن مقتضى القاعدة في التعارض هو التساقط والرجوع الدليلان إجماعين أو شهرتين أو ظاهر كتاب مع أحد هذين، فإ

 إلى عام فوقهما، ومع عدمه يرجع إلى الأصل العملي بلا فرق بين أقسام التعارض.

نعم يستثنى من ذلك ما إذا كان التعارض بين الجزئين بالتباين، أو بالعموم من وجه مع كون كل من العموم فيها 

لكتاب أو مخالفاً للعامة، فإن القاعدة فيه أولاً الرجوع إلى المرجحات المذكورة بالوضع وكان أحدهما موافقاً لظاهر ا

 في رواية الراوندي من موافقة الكتاب أولاً، وإلا فالانتقال إلى مخالفة العامة ثانياً، ولا مرجح غير هذين الأمرين.

لعموم من وجه أو التباين وكان السبب فلا يرجع إلى الأصل العملي بل اننا ذكرنا أن الخبرين إذا كان تعارضهما با

 هو إطلاق الدليلين كان الأمر فيه أيضاً التساقط والرجوع إلى الأصول.

وكيف كان ففيما لو كان الشك من جهة تعارض النصين فالقاعدة أيضاً جريان البراءة فيها ولا يرجع إلى المرجحات 

 يع الأقسام.إلا في صورة واحدة لما عرفت أن أدلة البراءة شاملة لجم

 فما صنعه صاحب الكفاية)قدس سره( من تعميم البحث لمطلق الشك في التكليف



_______________________________ 

 

 .338( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     12   

 الجامع لجميع الأقسام هو الصحيح إلا في صورة واحدة، كما عرفتها في تعارض الخبرين.

وقع الخلاف بين الأصوليين والأخباريين في الشبهات الحكمية التحريمية فذهب الأصوليون إلى  لرابع:الأمر ا *

البراءة فيها، بينما ذهب الأخباريون إلى الاحتياط، بل ادعى بعضهم كالمحدث الاسترآبادي الاحتياط في الشبهات 

إثبات ما يدعيه، وقد كان الاحرى بنا ان نتعرض  الحكمية الوجوبية وأقام كلا الفريقين أدلة على المدعى يدوم بذلك

لأدلة الأخباريين فقط ونقف على مدعاهم لنرى مدى صحة حديثهم، وليس من المناسب أن نتعرض لأدلة البراءة إذ 

ليس النزاع بين الأصوليين والأخباريين كبروياً، وهو أن العبد لا يستحق العقاب في فرض عدم وصول التكاليف 

 ذا لا يختلف فيه اثنان.إليه، فإن ه

بل النزاع بينهما في الحقيقة صغروي وأنه في تمامية البيان وعدمه، حيث يدعى الأصولي في ظرف الشك في 

التكليف )لا بيان(، وأن القاعدة الأولية عند الشك في حكم إلزامي هو جريان البراءة، فلو قدر اتفاقاً أن كان الواقع 

بيد حين ذاك باعتبار أنه عقاب بلا حجة وبيان، وتعذيب بلا سند ودليل، حيث لم يصل موجوداً فالمولى لا يعاقب الع

التكليف إلى المكلفين ويقبح على المولى أن يعاقب بلا وصول، فحينئذٍ يكون للناس على الله الحجة بينما الآية الشريفة 

 .(1)تصرح بأنه لله على الناس الحجة البالغة

 ك بيانا على التكليف الواقعي وهو الأمر بالاحتياط في ظرف الشك وذلك لوجهين:بينما يدعى الأخباري أن هنا

العلم الإجمالي بثبوت تكاليف إلزامية في الشريعة المقدسة، وهي تقتضي الاحتياط في كل شبهة حكمية  الأول:

 تحريمية.

سداد من أن العلم الإجمالي الكبير والجواب عنها: ونحن لو بقينا مع هذه الدعوى لأمكننا حلها بما مضى في دليل الان

 ينحل إلى الأخبار التي ثبتت في خصوص الكتب الأربعة، أو فقل العلم الإجمالي الكبير ينحل إلى علم تفصيلي



_______________________________ 

 

 .1378/شعبان/  21* ليلة الاحد 

 .149: 6( مفاد قوله تعالى )قل فّللّ الحجة البالغة( الأنعام 1)

  13       

الاستدلال 
على 

البراءة 
بالكتاب 

 العزيز

  

ضمن الكتب المعتبرة وإلى شك بدوي فيما عداها فتجري البراءة فيها، وحينئذ الاحتياط بعد الفحص ضمن ما في 

 الكتب الأربعة أمر لا بأس به لو بقى شك في حكم تحريمي.

توقف عند الشبهة وبالاحتياط في المشتبهات وتلزمهم بذلك، إنهم يدعون وجود أخبار كثيرة تأمر المكلفين بال الثاني:

وهي تعينّ لهم طريقاً يضمن لهم النجاة والأمن من كل عذاب، وهي كثيرة جداً تكاد تبلغ حد التواتر، بل بعضها 

ى أدلة مقطوع السند وبالغاً حد الاعتبار، فتكون هذه الأخبار بمنزلة البيان عند الشك في التكليف، وتصير واردة عل

 البراءة التي هي القاعدة الأولية.

 الجواب عنه: إننا لا ننكر سند هذه الروايات إلا أنه نناقشها من جهات أخر:

أولاً: في دلالتها إذ من الممكن أن تكون واردة في مقام الإرشاد لما يحكم العقل به من مراعات الاحتياط في أطراف 

ص من تحصيل المؤمن من العقاب، وليست هي بأوأمر مولوية تدعو العلم الإجمالي، أو في الشبهات قبل الفح

 المكلف إلى لزوم مراعاة جانب الاحتياط.

ثانياً: على فرض تسليم جانب الدلالة نناقش ثانيا بأن هناك جملة من الأخبار تفيد البراءة وتدل على الإباحة، وهذه لا 

رفع المعارضة بينهما إما بحمل أخبار الاحتياط على  محالة تصير معارضة لأخبار التوقف والاحتياط ولابد من

الاستحباب وأن الاحتياط أو التوقف أمر مستحسن شرعاً من دون إلزام، فتكون أدلة البراءة صارفة لإخبار الاحتياط 

 عن ظاهرها.

ر البراءة وإما بأن نقول إن أخبار الاحتياط محمولة على موارد العلم الإجمالي أو الشبهات قبل الفحص، وأخبا



 محمولة على الشبهات بعدها.

وكيف كان فالاحرى بنا كما عرفت أن نسير على هذا النهج ونتمشى على ما يقوله الأخباريون والمناقشة معهم فإن 

 تم ذلك كنا من القائلين بالاحتياط وإلا فالبراءة.

تبسط فأمر لا حاجة لنا فيه لعدم نزاع أما الطريقة التي جاء بها الشيخ)قدس سره( من إقامة الأدلة وشرحها بنحو ال

 من الأخباريين فيه، ولكن تمشياً مع الشيخ)قدس سره( ارتأينا ان لا نترك طريقته وأن نسايره فيما جاء به.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     14   

 

 

 البراءة

 

 

 الاستدلال على البراءة بالكتاب العزيز

، (1))وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا( ليف بالآية الشريفة قوله تعالى:وقد استدل على البراءة عند الشك في التك *

وتقريب الاستدلال بها هو أن الله سبحانه وتعالى قد نفى التعذيب من قبله على سائر المكلفين قبل أن يبعث لهم رسلاً 

وعن تبليغهم نحو ما يحملون الأحكام ويوصلونها لأولئك، لأن بعث الرسل كناية لدى العرف عن إيصال الأحكام 

أمر الله تعالى به، إذ لو لم تكن وظيفة الرسل هي بث القوانين الإلهية لما كان في إرسالهم أثر مهم ونتيجة تامة، وقد 

بينّ الله تعالى في هذه الآية الشريفة أن التعذيب منفي من قبله عن العبيد الذين خالفوا التكليف الواقعي ما دام لم يصل 

لعبيد بواسطة سفرائه وأمنائه وهم الرسل، فالتعذيب بلا بيان منفي من قبله تعالى، فالآية الشريفة تدل على البيان إلى ا

نفي العقاب بمخالفة التكليف غير الواصل إلى المكلف، كما أن بقية الآيات تفيد ذلك وأن الله سبحانه وتعالى لا يعاقب 



 س للناس عليه الحجة.من دون بيان وحجة وسلطان، فله الحجة والبيان ولي

 وأورد على الآية الشريفة بوجهين:

حيث أنه تعالى في صدد  -ماكنا  -أن العذاب المنفي في الآية الشريفة إنما هو الدنيوي بمقتضى مفاد  الوجه الأول:

اناً، وهذا الأخبار عن الأمم السالفة، وأن تلك الأمم المتقدمة لم يكن الله معذبهم من جهة أنه لم يرسل لهم حجة وبي

المعنى أجنبي عما نحن بصدده من نفي العذاب الأخروي، ولا ملازمة بين نفي العذاب الدنيوي في الزمن الماضي 

 وبين نفي العذاب الأخروي في الأزمنة المتأخره، والذي هو محل البحث الثاني لا الأول.

_______________________________ 

 

 .1378/شعبان/  22* ليلة الإثنين 

 .15: 17( سورة الإسراء 1)

  15       

الاستدلال 
على 

البراءة 
بالسنة 
 الشريفة

  

أن الآية الشريفة تنفي فعلية التعذيب عن المكلفين قبل إرسال الرسل لهم، وهي لا تفيد دفع الاستحقاق  الوجه الثاني:

ع الاستحقاق وفعلية التعذيب لا خصوص عنهم لو خالفوا التكليف الواقعي، بينما الذي هو محل الكلام في البراءة رف

 الأول فقط.

)وغير خفي( أن الجواب عن الوجه الأول واضح؛ أما أولاً: فلأن التعذيب الدنيوي إن كان منفياً حين لم يبعث الرسل 

فنفيه عن الأخروي قبل بعث الرسل بطريق أولى، لأن العذاب الدنيوي لما كان منقطعاً وكان في زمن قليل فعدله 

فته لا تدعه أن يعذب أحداً بهذا العذاب القليل بلا حجة، فبالطريق الأولى أن لا يعذبهم عذاباً دائمياً لا انقطاع له ورأ

 بلا أن يبعث رسلاً يوصلون الأحكام للمكلفين، فعلى هذا نفي العذاب الدنيوي يلازم نفي الأخروي بالأولوية.

في سائر الآيات الأخر لا تدل على المضي في الزمن الماضي، بل  وما شاكلها من الصيغ -ماكنا  -ثانياً: إن مفاد 

تفيد الأعم من ذلك وأن صدور هذا الفعل منه بأي وقت كان غير لائق بحكمته وشأنه ما لم يبعث رسلاً وحججاً 



 يبينّون الأحكام.

ليست في مقام الحكاية عن  فكل تعذيب لا يصدر منه قبل البيان والحجج لأنه مناسب لمركزه وعدالته، فالآية الشريفة

 الماضي.

ومن هنا يظهر الجواب عن الوجه الثاني، حيث إن التعذيب بعد أن كان صدوره منه تعالى غير لائق بحكمته قبل 

البيان فجدير بأن لا يجعل استحقاقاً للعبيد قبل البيان في صورة اقتحامهم للشبهة ومصادفتهم للحرام الواقعي، إذ لو 

لعقاب بعملهم فلماذا لا يعاقبهم ولا يكون ذلك مخالفاً للحكمة، ولكن الذي ينافي الحكمة، أن لا بجعل كانوا مستحقين ل

 عليهم استحقاقاً كما لا يعذبّهم فعلا.

عن الإشكال الثاني بأن الآية الشريفة لا تفيد نفي الاستحقاق ولكنها تكفي في رد  (1)هذا وقد أجاب الشيخ)قدس سره(

صم يدعي أن في موارد ارتكاب الشبهات التحريمية وقوعاً في الهلكة وأنه عذاب فعلي ولا الخصم، حيث إن الخ

 ينجو

_______________________________ 

 

 .24: 2( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     16   

الفعلية المستفادة من الآية الانسان منها إلا بالاحتياط، وأن هناك ملازمة بين نفي الفعلية ونفي الاستحقاق، فنفي 

 الشريفة كاف في إلزامه.

 الأول:على الشيخ بإيرادين:(1)وأورد صاحب الكفاية)قدس سره(

أنه لو سلمنا أن الخصم يدعي الملازمة وأن الآية الشريفة تكفي لرد الخصم إلا أنه لا يكون الاستدلال بها إلا جدلاً، 

لا تصير نافية للاستحقاق، بينما الأصولي في صدد الاستدلال على رفع إذ كيف ينفع الأصولي حينئذ في الوقت الذي 

 فعلية التعذيب ونفي الاستحقاق كليهما، إذاً فهي لا تنفع الأصولي أصلاً وإنما هي واردة في مقام الجدال مع الخصم.

ذاب فعلي، إن الصغرى ممنوعة وأن الخصم وهو الأخباري كيف يدعي أن في موارد ارتكاب الشبهة ع الثاني:



أترى أن موارد الشبهة لا تزيد على ما هو مقطوع المعصية ومع ذلك لا يكون المرتكب فيها إلا مستحقاً للعذاب دون 

أن يكون في حقه تعذيب فعلي، إذ من الممكن أن يعفو الله عنه، وإذا كان في موارد القطع بارتكاب المعصية كذلك 

ي مقطوع به، إذاً فالخصم لا يدعي إلا الاستحقاق والمفروض أن الآية فكيف إذاً في الموارد المشتبه تعذيب فعل

 الشريفة لا تنفعه.

 الاستدلال على البراءة بالسنة الشريفة

 حديث الرفع

، بسند صحيح (2)ومن جملة الروايات التي استدل بها على البراءة حديث الرفع المروي عن الصدوق في الخصال *

 يه السلام( قال:عن حريز عن أبي عبد الله )عل

_______________________________ 

 

 .339( كفاية الأصول: 1)

 .1378/شعبان/  23* ليلة الثلاثاء 

هذا الحديث عن أحمد بن محمد بن يحيى  156: 1والبحار  44: 2( فقد روى الشيخ الصدوق )قدس سره( في الخصال 2)

ابن أبي عمير عن حريز بن عبد الله عن أبي عبد الله انه ترك ذكر  العطار عن سعيد بن عبد الله عن يعقوب بن زيد عن محمد

الخطأ وزاد وما اضطرا إليه قبل قوله والطيرة، أما أحمد بن محمد بن يحيى وإن كان إمامياً ولم يذم في كتب الرجال ولم يقدح 

مياً وممدوحاً ومحرزاً عن الكذب لكي يوثق الا ان مجرد كونه إمامياً لا يمكن الوثوق والإطئمنان به بل المناط كون الراوي إما

بأخباره، وأما كون أحمد بن محمد بن يحيى من مشايخ الصدوق )قدس سره( فلا يوجب التعديل والوثوق الى قوله فإن بعض 

مشايخه من ألعن خلق الله كما يقال، ويوجد في الخصال المطبوع جديداً ان الصدوق )قدس سره( روى حديث الرفع عن محمد 

 ن أحمد بن يحيى لكن الشيخ لم يدرك محمد بن أحمد بن يحيى.ب

  17       
الاستدلال 

على 
  



البراءة 
بالسنة 
 الشريفة

قال رسول الله )صلى الله عليه وآله وسلم( رفع عن أمتي تسعة الخطأ والنسيان وما أكرهوا عليه وما لا يعلمون وما 

 تفكر في الوسوسة في الخلق مالم ينطق بشفه.لا يطيقون وما اضطروا اليه والحسد والطيرة وال

وقد أفاد الحديث الشريف بقوله )مالا يعلمون( أن كل حكم إلزامي إذا اشتبه المكلف به واحتمل ثبوته عليه فهو 

 مرفوعٌ عنه ظاهراً، وإن كان بحسب الواقع موجوداً ما لم يقم على ذلك بيان وحجة.

رب التتن غير معلومة للمكلف، وكل ما هو غير الحكم مرفوع الحكم وعلى هذا يمكن تشكيل قياس فيقال حرمة ش

 للمكلف عنه،

_______________________________ 

 

حتى يصح إسناده اليه والرجل وإن كان من وجوه الشيعة وثقة وعدل إلا أن الصدوق قدس سره يروي الخبر إما بواسطة أحمد 

عتماد بالحديث لضعفه بواسطة أحمد بن محمد بن يحيى وعدم إمكان إسناد أو بواسطتين. فعلى كلا التقديرين لا يمكن الإ

 الصدوق الخبر الى محمد بن يحيى لبعد زمانه.

ولكن الشيخ قدس سره نقل حديث الرفع عن أحمد بن محمد بن عيسى عن اسماعيل الجعفي عن أبي عبد الله عليه السلام قال 

فع عن أمتي تسعة أشياء الخ، لكن هذا مرسل لعدم إمكان نقل الخبر من دون واسطة قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: ر

بين أحمد بن محمد بن عيسى واسماعيل الجعفي لأن اسماعيل الجعفي يمكن أن يراد منه ثلاثة أنفار: اسماعيل بن عبد الخالق 

ن كانا من أصحاب الباقر عليه السلام وتوفي الجعفي، واسماعيل بن عبد الرحمن الجعفي، واسماعيل بن جابر الجعفي. فالأولا

عليه السلام وهما توفيا زمان أبي عبد الله الصادق عليه السلام، وأما اسماعيل بن جابر الجعفي فإنه من أصحاب الباقر عليه 

اظم عليه . واسماعيل بن جابر في زمن الك183رجب  25السلام وأدرك أبي الحسن الكاظم عليه السلام وتوفي عليه السلام 

السلام. وأما أحمد بن محمد بن عيسى عن ابن الفضائري قال لمن عليه القميون وكان أحمد بن محمد بن عيسى أبعده عن قم ثم 

 أعاده إليها واعتذر إليه لما توفي مشى أحمد بن محمد بن عيسى في جنازته حافياً حاسراً ليبريء نفسه مما قذف به انتهى.

على اختلاف، وأحمد بن محمد بن عيسى وإن كان الرجل مما يوثق  280أو سنة  274ي في سنة توفي محمد بن خالد البرق



الى حديثه إلا أنه لا يمكن أن يروي الخبر عن اسماعيل بن جاب رالجعفي من دون واسطة أو واسطتين ولم يذكر له تاريخ 

برقي بزمان إلا أن المتيقن أنه كان حيا في سنة ولادته ووفاته في كتب الرجال ويمكن أنه عاش وعمّر بعد محمد بن خالد ال

280. 

ويؤيد هذا أن الشيخ المفيد قدس سره روى حديث الرفع في الاختصاص عن أحمد بن محمد بن عيسى مرسلاً وأنه رفع عن 

لحديث عن أمتي ستة أشياء منها ما لا يعلمون وأيضاً يؤيد أن الحديث رواه الشيخ النوري قدس سره في المستدرك فقد روى ا

 أحمد بن محمد بن عيسى بواسطتين من اسماعيل الجعفي وان المرفوع أربع خصال وليس في ضمنها ما لا يعلمون.

لكن الشيخ الحر العاملي صاحب الوسائل روى حديث الرفع في أبواب الخلل الواقع في الصلاة عن الخصال عن أحمد بن 

الطبعة الجديدة من الخصال المروي عن أحمد بن محمد بن عيسى  من جهاد النفس وان 56محمد بن عيسى وكذا في باب 

لايمكن الإعتماد عليه فإنه غلط أما من الناسخ أو وقع في الطبع فعلى جميع التقادير لايمكن الإعتماد على الحديث من حيث 

 السند لأن طريق الشيخ الصدوق ضعيف وطريق الشيخ قدس سره مرسل.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     18   

 والنتيجة: أن الحرمة المذكورة مرفوعة عن المكلف.

والظاهر أن الرفع في الحديث إنما هو في مرحلة الحكم الظاهري دون الواقعي لئلا يلزم التصويب، وذلك للقرينتين 

 الخارجية والداخلية.

الجاهل، فلو كان المرفوع في أما القرينة الخارجية، فهي الأدلة الدالة على اشتراك الأحكام الواقعية بين العالم و

 الحديث نفس الحكم الواقعي عن الجاهل بالحكم للزم اختصاص الأحكام بالعالمين بها فقط وهو خلف.

نعم المرفوع في باب الاضطرار وما شاكله هو الحكم الواقعي وأنه غير مجعول عليه في ظرف الاضطرار وهذا 

نفس الدليل مشيراً إلى أن الرفع ليس متوجهاً على الحكم  المعنى لا يوجب التصرف في دليل الإشتراك، فكان

الواقعي، بل على الحكم الظاهري، ونتيجة ذلك أن المراد من الحديث هو أن الإلزام المحتمل من الوجوب أو الحرمة 

لحكم مرفوع ظاهراً وإن كان موجوداً في الواقع، ولا منافاة بين ثبوت الحكم الإلزامي الواقعي في واقعه وبين ا

 الظاهري الترخيصي.



وأما القرينة الداخلية، فهي نفس التعبير بجملة )ما لا يعلمون( الذي تدل على أن المجهول هو الواقع لأن الجهل 

بشيء إنما هو فرع وجوده، فإذا فرضنا ان الحكم الواقعي مرفوع في ظرف الجهل به لكان اللازم ان يحصل للجاهل 

عنه، والمفروض أنه يشك فيه، فكانت القرينتين تدلان على أن المراد من الرفع إنما هو به قطع بالعدم لكونه مرتفعاً 

بالاضافة إلى الحكم الظاهري، إذ المولى كما له أن يجعل الواقع على المكلفين، له أن يرفعه عنهم، فكذلك الأحكام 

ف الجهل بالواقع، فله أن يرفعها الظاهرية في ظرف الجهل بالواقع فإنه يستطيع أن يجعلها على المكلفين في ظر

عنهم، لأن الحكم الشرعي الواقعي أو الظاهري أمر رفعه ووضعه بيد الشارع المقدس، والمفروض أن الحديث أفاد 

بأن المولى لم يجعل حكما ظاهرياً في ظرف الجهل بالواقع بل رخص في ذلك وجعل المكلف في حل من الإلزام، 

 مجعولاً على واقعه، إذ لا منافاة بين ذلك في البدء والمنتهى. وهذا لا ينافي أن يكون الواقع

   تنبيه       19  

كما تعرضنا لذلك في بحث الظن عند الجمع بين الأحكام الواقعية والظاهرية، وقد عرفت أنه لا منافاة بينهما خلافاً 

 لما يدعيه ابن قبة.

ما نصه )فالإلزام المجهول مما لا يعلمون فهو مرفوع  (1)يةوليس ببعيد أن يكون هذا هو المراد بما قاله في الكفا

فعلا وإن كان ثابتا واقعاً(، إذ المراد بالفعلية ليس ما قابل الإنشاء فانها لا تكون مرفوعة عند تمامية شرائطها من 

فعلياً ولا يرتفع  القدرة على الفعل وغيرها ولا دخل لها بالجهل والعلم، فمتى حصلت القدرة وبقية العوامل كان الحكم

أصلاً، إذ لا يعقل رفعه مع تحقق الموضوع، بل المراد من الفعلية ما ذكرناه من الحكم الظاهري وأنه لا منافاة في 

 رفعه عن الجاهل بالواقع وإن كان الواقع ثابتاً في محله.

قيقة والواقع فهو مرخص له فالمتحصل من هذا أن المكلف لو شك في الحكم الواقعي ولم يكن لديه بيان يوضح له الح

 في الفعل والترك.

والشارع المقدس رخّص له في ذلك، فلو ارتكب وصادف الحرام الواقعي لم يكن معاقباً لأنه بلا بيان وحجة تدل 

 على الواقع، إذاً فحديث الرفع لا دخل له بالحكم الواقعي وإنما بصدد رفع الحكم الظاهري.

بأن المرفوع في الحديث إيجاب الاحتياط بمعنى أن رفع الحكم المشكوك  (2)س سره(وأما ما قاله الشيخ الأنصاري)قد



فيه إنما هو لعدم إيجاب الاحتياط فغير صحيح، ولعل وجه ما قاله )قدس سره( أنه رأى أخبار الاحتياط تفيد التوقف 

يجاب وهو إيجاب الاحتياط، ووجه والتأمل، وأن الاقتحام في الشبهة هلكة، بينما أخبار البراءة كانت رافعة لذلك الإ

عدم الصحة هو أن الظاهر من الرفع هو التوجه إلى نفس المجهول دون شيء آخر، والمجهول في البين إنما هو 

الحكم الواقعي وهو لا يعلمه فكان ذلك هو المرفوع عنه في مرحلة الظاهر، وليس المرفوع عنه إيجاب الاحتياط، 

 ل وهو الحكم الواقعي له أثران:غاية الأمر أن رفع ذلك المجهو

ثبوت الترخيص في الحكم بحسب الظاهر، لأن الأحكام كما أنها متضادة بحسب الواقع متضادة بحسب  الأول:

 الظاهر، فحيث يكون رفع الإلزام في

_______________________________ 

 

 .339( كفاية الأصول: 1)

 .33: 2( فرائد الأصول 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     20   

الواقع مثبتاً للترخيص بالمعنى الأعم، كذلك في الظاهر إذا رفع الإلزام عن شيء فلابد من ثبوت الترخيص له، وما 

 نحن فيه عندما رفع الإلزام بالتحريم أو الوجوب كان معناه ثبوت الترخيص في العمل.

ضنا أن الترخيص ثبت في ظرف الجهل بالواقع رفع إيجاب الاحتياط في ظرف الجهل بالحكم، إذ بعد أن فر الثاني:

فلا معنى لجعل الاحتياط في حقه حينئذٍ، فالاحتياط أيضاً مرفوع برفع الحكم الإلزامي على نحو الدلالة الالتزامية، إذ 

بها  من لوازم رفع الحكم الواقعي ظاهراً رفع إيجاب الاحتياط عنه، وليس ذلك مرفوعاً بالدلالة المطابقية، إذ المرفوع

 الالتزام عما هو مشتبه الحرمة.

نعم يمكن أن يصير وجوب الاحتياط بنفسه مرفوعاً بالدلالة المطابقية، بل يقال إننا لو تفحصنا في أدلة التوقف ولم 

نجد دليلا يثبت لنا الوجوب ولا عدمه، ولكننا في نفس الوقت نحتمل وجوب الاحتياط، ففي مثله لا مانع حينئذ من 

لرفع له لأنه أيضاً مجهول وغير معلوم للمكلف، فكان وجوب الاحتياط مرفوعاً بدليل البراءة بنحو شمول حديث ا



 الدلالة المطابقية بهذا الاحتمال، ولكنه خارج عن محل الكلام.

وكيف كان فحديث الرفع يدل على ارتفاع العقاب عن المكلف عند شكه في الحكم الظاهري لو ارتكب وظهر 

 الخلاف.

 تنبيه:

ثم إن الاستدلال بالحديث المذكور يتم على تقدير أن يراد من الموصول )ما لا يعلمون( خصوص الحكم أو ما هو 

الأعم، فإن الموصول يشمل الشبهتين الحكمية والموضوعية. إذ تارة يكون المكلف غير عالم بالفعل الخارجي وأن 

العنوان عليه، فيصدق عليه ما لا يعلمه ويكون من هذا المايع خمر أو خل، فهو يحتمل كلا منهما ويجهل انطباق 

 الشبهات الموضوعية فيرتفع عنه حكمه.

وأخرى يجهل المكلف نفس الحكم الذي جعله الشارع المقدس وأن الجعل الشرعي للموضوع الخارجي لا يعلم به مع 

 ا جارٍ في الشبهتين.فرض علمه بالموضوع الخارجي فهذا أيضاً مرفوع لأنه لا يعلمه، فحديث الرفع على هذ

أما على التقدير الثاني وهو إرادة الأعم من الموصول فالأمر واضح، إذ المراد من الموصول حينئذ الأعم من الحكم 

 المجهول والموضوع المجهول.

وأما على التقدير الأول وهو إرادة خصوص الحكم من الموصول، فمفاد الخبر حينئذ أن الحكم المجهول مرفوع، 

شمل ما لو كان منشأ الجهل بالحكم عدم وصول إلى المكلف كما في الشبهات الحكمية، أو الأمور الخارجية  وإطلاقه

 كما في الشبهات الموضوعية. فيشمل الشبهتين.

   تنبيه       21  

وأما على تقدير أن يراد من الموصول خصوص الفعل الصادر من المكلف في الخارج بمعنى كون الفعل غير معلوم 

العنوان للمكلف بأن لا يعلم أن شرب هذا المائع مثلا شرب خمر أو شرب ماء، فلا يتم الاستدلال به للمقام 

لاختصاص الحديث حينئذ بالشبهة الموضوعية، لأن ظاهر الوصف المأخوذ في الموضوع كونه من قبيل الوصف 

لخارجي كان الحديث مختصاً بما إذا بحال نفس الموصوف لا بحال متعلقه، فلو كان الموصول عبارة عن الفعل ا



 كان الفعل بنفسه مجهولا لا بحكمه، فلا يشمل الشبهات الحكمية التي لا يكون عنوان الفعل فيها مجهولاً.

ادعى بعضهم أن المراد من الموصول في )ما لا يعلمون( هو نفس الفعل الخارجي، فيختص الحديث بالشبهات  *

أنه وصف بحال  -ما  -الذي أخذ في الموضوع وهو  -لا يعلمون  -وهو الموضوعية حيث استظهر من الوصف 

الموصوف نفسه لا بحال متعلقه، بمعنى أن الظاهر من لا يعلمون هو الجهل في نفس ذلك الشيء وهو الفعل دون أن 

 يكون الجهل في متعلقه وتوابعه وهو الحكم.

 واستدل على ذلك بوجوه:

وذلك لأن بقية الفقرات من قبيل ما لا  -ما لا يعلمون  -ي بإرادة الفعل من فقرة أن وحدة السياق تقض الوجه الأول:

يطيقون وما اضطروا إليه وما أكرهوا عليه يراد منه الفعل، فإن المضطر إليه أو المكره عليه ليس الحكم بل نفس 

نفس الفعل ليجري  -لا يعلمون ما  -الفعل الخارجي، وإذا كانت فقرات الحديث يراد منها الفعل فجدير بأن يراد من 

 الباب على نسق واحد، فلا يكون دليلاً على المدعى وهو رفع الحكم في مقام الشبهة.

_______________________________ 

 

 .1378/شبعان/  24* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     22   

ة مستعمل في جميع الفقرات بمعنى واحد، وهو معناه من الأسماء المبهم -ما  -)والجواب عنه( أن الموصول وهو 

العام الإبهام ويتضيقّ ذلك أو يتعرف المعنى بسبب صلته، فإذا قال المولى: بع ما عندك، واتفق أن الذي عنده عباءة 

فقط لا يكون الموصول مستعملاً في خصوص العباءة بل الموصل قد استعمل في الحقيقة بمعناه العام وهو الشيء 

 بهم، وقد انطبق في الخارج على شيء واحد وهو لا يضر استعماله أولاً في الإبهام ويتعرف بصلته.الم

وفي الحديث الشريف استعملت )ما( في المعنى العام وهو الشيء في جميع، الفقرات وهو معنى واحد في الجميع، 

ارجية نظراً إلى أن الاضطرار نفسه يدلنا غاية الأمر أن الشيء الذي اضطر إليه إنما انطبق خارجاً على الأفعال الخ

بالقرينة على إرادة الفعل، وهذا ليس معناه أن الموصول مستعمل في نفس الفعل أو لا: وكذا الشيء المكره عليه لا 



 ينطبق خارجاً إلا على الفعل الخارجي.

الشيء، غاية الأمر أن الصلة وأما استعمال الموصول في ما لا يعملون فهو أيضاً في معناه الحقيقي العام بمعنى 

 وهي )لا يعلمون( صالحة لنحوين تارة لا يعلم الحكم.

لا يعلم الفعل وقهراً يكون الموصول منطبقا عليه، والانطباق على ما تعينه الصلة يوجب تضييقاً في معنى  وأخرى:

لاتفاق من جهة اختلاف الشيء وهو لا يوجب خروج الاستعمال عن عمومه، فإن الاختلاف في الانطباق من باب ا

 الصلة لا يوجب اختلاف المعنى المستعمل فيه الموصول.

فالمتحصل من هذا كله أن الموصول في الجميع مستعمل في معنى واحد وهو الشيء بما له من المعنى المبهم، غاية 

في الجميع وهي لا الأمر انطباق ذلك المعنى على الخارج يختلف باختلاف ما تعينه الصلات، فوحدة السياق تامة 

 توجب إرادة الفعل من ما لا يعلمون.

أن الفعل قد يسند إلى شيء إسناداً مجازياً كما يقال: أنبت الربيع البقل، وقد يسند إلى شيء إسناداً  الوجه الثاني:

ور فيه باعتبار تعدد حقيقياً فيقال انبت الله البقل، وقد يجتمعان في جملة واحدة فيقال: أنبت الربيع والله البقل، ولا محذ

 الإسناد والمسند إليه وإن كان في جملة واحدة.

 والرفع هنا إن أسند إلى الفعل فالإسناد مجازي، إذ الاضطرار والاكراه في

   تنبيه       23  

 اً.الحقيقة لم يكن مرتفعاً إنما المرتفع حكمه، لأن الرفع لا يتأتى في مورد إلا حيث يناله يد التصرف رفعاً ووضع

ونفس الاضطرار والإكراه لا تناله يد الجعل بعد وقوعه، وإنما المقدور للشارع المقدس رفع حكمه، فإسناد الرفع إلى 

الفعل مجازي بينما إسناد الرفع إلى الحكم إنما هو حقيقي باعتبار أن يد التصرف تناله، ولا إشكال أن المراد من 

 إليه مجازي. الاضطرار وما شاكله هو الفعل وإسناد الرفع

والمراد من )ما لا يعلمون( إن كان هو الفعل أيضاً كان الإسناد في الجميع مجازياً، وإن أريد منه الحكم كان إسناداً 

 حقيقياً ولا مانع من التعدد في الإسنادات المجازية والحقيقية.

، وهذا -التسعة  -ة وهي عنوان إلا أن الرفع في الحديث أسند بإسناد واحد إلى عنوان جامع بين الأمور المذكور



العنوان بعض مصاديقه الإسناد إليه حقيقي وبعضه مجازي، ولازمه أن يكون إسناد واحد حقيقي ومجازي بحسب 

 اختلاف مصاديق المسند إليه وهو غير صحيح.

لتكويني، لأن إسناد بأن الرفع في الحديث إنما يكون مجازياً وحقيقياً إن أريد منه الرفع ا أولاً: * ويردّ هذا الوجه

الرفع إلى الفعل الخارجي يكون مجازياً إذ الفعل متحقق خارجاً، ولا يكون منتفياً حقيقة ليكون إسناد الرفع إليه 

 حقيقياً.

وإما إن أريد منه الرفع التشريعي بمعنى عدم كون الفعل مورداً للاعتبار الشرعي، فالإسناد لا يكون إلى الجميع إلا 

إلى أن المصداق الخارجي لا يكون من موارد الإكراه والاضطرار واقعاً بنظر الشرع لا التكوين كما حقيقياً نظراً 

، (2)أو )لا سهو على الإمام إذا حفظ المأموم من خلفه( (1)هو أغلب موارد الحكومة كقوله )لا ربا بين الوالد والولد(

لغرض الزيادة منها إلا أنها بنظر الاعتبار الشرعي مما يدل على أن المعاملة الخاصة وإن كانت ربوية في الواقع 

 ليست معاملة ربوية واقعاً من جهة أن كيس الوالد والولد واحد.

_______________________________ 

 

 .1378شعبان/ /27* ليلة السبت 

 .1ح 7، أبواب الربا ب35: 17( وسائل الشيعة 1)

 ، وفيه )ليس على الامام سهو(.8ح 24في الصلاة ب ، أبواب الخلل الواقع242: 8( وسائل الشيعة 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     24   

وعلى هذا النحو يفيده المثال الآخر، ومن المعلوم أن هذا المعنى يستطيع أن يحققه الشارع المقدس فينفي بعض 

الاعتبار وفي نظر الشارع المقدس  الأفراد عن العنوان الذي يشملها واقعاً وتكويناً، فالرفع بهذا المعنى أي في عالم

 حقيقي.

نعم رفع الفعل الخارجي التكويني ليس بيده أما الرفع في عالم الاعتبار فأمر مقدور له، وعليه يكون إسناد الرفع في 

جميع الموارد التسعة حقيقياً، ففي بعضها رفع للموضوع باعتبار الأثر في عالم التشريع، وفي بعضها رفع للحكم 



 ا في ما لا يعلمون.نفسه كم

)ثايناً( لو سلمنا أن الرفع هنا تكويني إلا أن إسناده إلى التسعة مجازي، لا مجازي وحقيقي، فإن الإسناد المؤلف 

منهما إنما هو في الإسناد بحسب اللب والتحليل، حيث أن عنوان التسعة منحل واقعاً إلى بعض المصاديق التي يكون 

 ما فيما لا يعلمون حيث يراد الحكم.إسناد الرفع إليها حقيقياً ك

وفي بعضها مجازي كما في الإكراه والاضطرار حيث يراد الفعل وهو لا يضر، إنما المهم في التفرقة الإسناد 

 الكلامي والنسب الكلامية، فقد أسند الرفع إلى عنوان جامع بين الأمور المذكورة وهو عنوان التسعة.

واحد، وحيث كان بعض المصاديق الإسناد فيه إلى الفعل فلامحالة كان الإسناد إلى )والتسعة نائب الفعل( وهو إسناد 

مجموع التسعة مجازياً، إذ الإسناد إلى غير ما هو له وهو المجازي، كما لو قيل جرى الماء كان حقيقياً ولو قيل 

يهما مجازياً لأنه إلى غير ما هو جرى الميزاب كان مجازياً، فلو جمعهما وقال الماء والميزاب جاريان كان الإسناد ال

 له، وكيف كان فعلى الوجه الأول الإسناد حقيقي وعلى الثاني مجازي.

بل حتى على تقدير أن يكون المراد من الموصول مما لا يعلمون هو الحكم لا الأعم منه لا يلزم أن يكون إسناد واحد 

 حقيقياً ومجازياً خاصة وأن الحديث امتناني.

أن الرفع لا يتعلق إلا في الموارد الثقيلة، ولا ريب أن الذي فيه ثقل نفس الواجب والحرام أي الفعل  الوجه الثالث:

دون الحكم والانشاء وهو الوجوب والحرمة، إذ ليس فيها ثقل لصدورهما من المولى فلا يعقل كونه ثقيلاً على 

 المكلف، وعليه فالأنسب أن يتعلق الرفع بنفس الفعل دون الحكم.

   تنبيه       25  

والجواب عنه أن الفعل وإن كان فيه ثقل دون الحكم إلا أن الرفع كما يمكن أن يتوجه إلى نفس الفعل يمكن أن ينسب 

إلى سبب الفعل وهو الحكم، ويمكن أيضاً إسناده إلى الأثر المترتب عليه وهو المؤأخذة، فيقال رفع الوجوب أي 

 رفع الفعل، ويقال: رفعت المؤأخذة ففي الجميع أيضاً يصح إسناد الرفع. التكليف بمعنى ما فيه مشقة، ويقال:

 وعليه لا مانع من أن يسند الرفع في ما لا يعلمون إلى نفس الحكم باعتبار كونه سببا لوقوع المكلف في كلفة وثقل.

ان على مورد واحد، ولا أن الرفع والوضع أمران متقابلان تقابل الضدين أو العدم والملكة يتوارد الوجه الرابع: *



ريب أن الوضع إنما يتوجه نحو الفعل لذا قلنا إن التكليف عبارة عن وضع الفعل أو الترك على ذمة المكلف في عالم 

 الاعتبار والتشريع، أو فقل: الوجوب حقيقته إلقاء شيء على ذمة المكلف.

أن الرفع يقابله فلابد وأن يكون متعلقه أيضاً الفعل فالوضع إذاً بمعناه الحقيقي إنما يتم نحو الفعل دون الحكم، وبما 

 دون الحكم، فالمراد من الموصول ليس إلا الفعل في الجميع.

والجواب عن ذلك واضح، فإن الظرف الذي يتوارد عليه كل من الوضع والرفع إن كان ذمة المكلف فصحيح ما 

الحديث كان متعلقها الحكم بقرينة قوله)عليه  قيل، وأما إذا كان ظرفها الإسلام والشرع الشريف كما هو ظاهر

 السلام( رفع عن أمتي، فإنه قرينة على أنه رفع التسعة في الشريعة الإسلامية.

أن الموصول لو فرضناه شاملاً للحكم في ما لا يعلمون في الوقت الذي هو مستعمل في الفعل في  الوجه الخامس:

 يء الواحد في معنيين وهو باطل، ولا أقل من كونه خلاف الظاهر.بقية فقرات الحديث لزم من ذلك استعمال الش

 -)والجواب عن ذلك واضح( أولاً: إن الموصول مستعمل في معنى واحد كما قلنا وليس في معنيين، حيث أثبتنا أن 

ويتبين  من الأسماء المبهمة التي هي بمعنى الشيء، وهذا المعنى قد ينطبق على الفعل وقد ينطبق على الحكم، -ما 

 هذا المعنى من الصلة فإنها هي التي توضح لنا مصداق ذلك المعنى

_______________________________ 

 

 .1378شعبان/ /28* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     26   

كان الموصول المبهم، ومن باب الاتفاق أن الصلة في سائر الفقرات ما عدا ما لا يعلمون لا يراد منها إلا الفعل، ف

 منطبقا عليها لا محالة.

أما الصلة في )ما لا يعلمون( فيمكن إرادة الأمرين منها، واختلاف المصاديق لا يوجب تعدد المعنى المستعمل فيه، 

ثانياً: لو فرضنا أن الحديث شامل للشبهات الموضوعية، فهو لا يقتضي إرادة الفعل من الموصول، إذ من الممكن 

، فنقول إن المرفوع في الشريعة المقدسة هو الحكم سواء كان سببه تعارض النصين أو إجماله أو إرادة الحكم منه



 عدمه أو كان الاشتباه في الأمور الخارجية، فعلى كل تقدير المرفوع في الموصول الحكم.

وما جاء به المستدل هذا تمام الكلام في الاستدلال على إرادة الحكم من ما لا يعلمون أو الأعم من الحكم والموضوع 

 من اختصاصه بالفعل.

 التنبيه على أمور:

ان الرفع والدفع متقابلان حيث يستعمل الأول في موارد العدم بعد الوجود وإزالة الشيء الثابت، بينما  الأمر الأول: *

ي فلا يتحقق يستعمل الدفع في الموارد التي يكون للشيء مقتضٍ لوجوده، ولكن المانع يحصل من تأثير ذلك المقتض

المقتضي لوجود المانع كالرطوبة بالاضافة إلى الإحراق، أو فقل الرفع إعدام الشيء الموجود، والدفع عبارة عن 

المنع عن الإيجاد، والحديث الشريف قد اشتمل على كلمة الرفع لا الدفع، ومعنى ذلك أن الأحكام الشرعية الظاهرية 

ن لجهة الجهل وعدم العلم بها رفعها عنهم منّة منه تعالى وتفضلا، وهذا موجودة وثابتة في حق الجاهلين بها، ولك

 خلاف المفروض من عدم ثبوت تلك الأحكام في زمان.

 إذاً فالاستدلال بالرواية على البراءة مشكل.

 بأن الاستدلال بالحديث صحيح لعدم الفرق بين الرفع والدفع في جميع (1)وأجاب عنه المحقق النائيني)قدس سره(

 الموارد، بناء على ما هو الصحيح من أن

_______________________________ 

 

 .1378/شوال/  4* ليلة الأحد 

 .296: 3( أجود التقريرات 1)

   تنبيه       27  

الشيء الممكن في مرحلة بقائه محتاج إلى المؤثر كما احتاج إلى ذلك في مرحلة حدوثه، وأن علة الحدوث لا تكفي 

المعلول على حاله، بل يحتاج في مرحلة البقاء أيضاً إلى مؤثر، إذ الممكن لا ينقلب إلى الواجب بعد حدوثه في بقاء 

 بل هو باق على إمكانه.



فإن الآن الأول بعد أن تحقق فيه الشيء ووجد لوجود مقتضيه وانعدم مانعه، قد ارتفع فيه ذلك الوجود وانعدم بسبب 

ا الآن الثاني حيث لم يوجد المقتضي فلم يوجد الشيء كان المانع موجبا لانعدام من الأسباب فقد صدق الرفع، بينم

 ذلك التأثير الموجب لانعدام المقتضي، فقد صدق الدفع، ففي مورد واحد يمكن صدق كليهما بلا محذور.

ثه باعتبار أنها نعم بناء على أن الممكن في مرحلة بقائه لا يحتاج إلى علة ومؤثر، بل كان المؤثر له نفس علة حدو

متكفلة للبقاء، فانعدام الشيء في الآن الثاني كما في الآن الأول، يكون لارتفاعه لا لانعدام مقتضيه، إذ المقتضى كان 

موجوداً فلا يصدق ههنا إلا الرفع دون الدفع، وعليه فالإشكال يندفع عن الرواية باعتبار أن البناء هو احتياج الشيء 

  يفرق فيه بين الدفع والرفع.في كل آن إلى مؤثر فلا

)وغير خفي( أن ما قاله المحقق النائيني)قدس سره( تام من حيث النظرة الفلسفية، ولكن من حيث الوجهة اللغوية قد 

لا تقتضي الاتحاد بينهما، إذ من الممكن أن يكون الرفع موضوعاً في الموارد التي يوجد الشيء فيها ثم ينعدم، بينما 

 ل إلا في موارد يحصل المقتضى ثم يحصل المانع من تأثيره فيمنع من تحقق المقتضي.الدفع لا يستعم

أو فقل: الرفع موضوع لخصوص المنع عن تأثير المقتضي بقاء بعد فرض وجود المقتضي وحدوثه، والدفع 

 موضوع للمنع عن التأثير حدوثاً، فالإشكال بعد باق على حاله.

 ن:والجواب الصحيح أن يجاب بأحد وجهي

أن يقال أن الرفع ههنا مستعمل في معناه الحقيقي بالإضافة إلى الأحكام التي جعلت على الأمم في  الوجه الأول:

الشرائع السابقة ولو بنحو الموجبة الجزئية، فإن جميع الأحكام واردة منه تعالى، ففي الشرايع السابقة كانت الأحكام 

 الظاهرية

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     28   

مجعولة في حق الجاهلين بها وفي ظرف الجهل بالواقع، بينما في شريعتنا المحمدية منّة وتفضلاً منه تعالى رفعها 

 عنا في ظرف الجهل، لذا كانت سمحة سهلة، فالرفع إنما هو بالاضافة إلى الأمم السالفة.

خارجاً، ولكنه قد يستعمل تجوزاً في أن الرفع وإن كان في الحقيقة مستعملاً في العدم بعد الوجود  الوجه الثاني:

الموارد التي يكون المقتضي شديد التأثير بحيث يقارب الوجود ولما يوجد تحقق المانع، مثلا إذا مرض شخص وكاد 



أن يموت ثم منّ الله عليه بالشفاء يصح أن يقال رفع الله عنه البلاء، باعتبار أن المقتضي لموته كان شديد التأثير 

للقضاء عليه وإن حصل المانع بعد ذلك، ففي مثل هذه الموارد يستعمل الرفع أيضاً تجوزاً، فلأحد هذين وقابلا تاما 

 الوجهين صح استعمال الرفع هنا فيرتفع الإشكال.

 )التنبيه الثاني( *

ن ظاهري إن كلمة الرفع بالاضافة إلى الفقرات التسعة مستعملة في معنى واحد، ولكن الرفع بالنسبة إلى ما لا يعلمو

 وبالنسبة إلى البواقي واقعي.

أما الرفع الظاهري في )ما لا يعلمون( فلأن نفس العنوان المذكور يعطي ذلك وأن الجهل لابد وأن يتعلق بشيء، 

 مضافاً إلى قيام الضرورة والإجماع على اشتراك التكاليف الشرعية بين العالمين والجاهلين بها.

الجهل به يكون ظاهراً مرتفعاً عن ذلك المكلف المتردد، بمعنى أنه غير مراد منه فالتكليف الواقعي في مورد تعلق 

في ذلك الحال، أما لو انكشف الخلاف وبان للمكلف أن التكليف الواقعي هو الحرمة فالواجب عليه الإعادة وأن ما 

كلف واطلع عليها لكانت أتى به غير مجز عن الواقع، فالإطلاقات الشرعية والعمومات اللفظية لو وصلت إلى الم

شاملة لمورد الجهل بلا أن يكون الجهل مخصصاً ومقيداً لها، غاية الأمر العمل بها في مورد الجهل غير منجز من 

جهة رفعها عن المكلف في هذا الظرف، وأما ثبوتها واقعاً فهو مسلم، ولهذا لو شك في جزئية شيء أو شرطيته 

وبعد ذلك اطلع على عموم أو إطلاق يفيد شمول الحكم لجميع الحالات كان وأجرى حديث الرفع ثم جاء بالناقص، 

 الواجب

_______________________________ 

 

 .1378/شوال/  5* ليلة الاثنين 

  29       
التكاليف 
 الضمنية

  

تعاد، فالرفع في ما  عليه الإعادة لعدم الاجتزاء بذلك الفاقد ما لم ينهض دليل يدل على الاجتزاء بالناقص كصحيحة لا

 لا يعلمون ظاهري فلا يكون الجهل مخصصاً للأدلة.



وأما الرفع بالإضافة إلى البواقي كالاضطرار والنسيان فهو واقعي، بمعنى أن الأدلة التي أفادت عموم ثبوت الحكم 

دلة ومقيداً لها حتى لمورد الاضطرار والإكراه والنسيان يكون حديث الرفع بالاضافة إليها حاكماً على تلك الأ

وموجباً لرفع الحكم المذكور واقعاً عن المكلف في حال الاضطرار، فلا تكون الأدلة العامة شاملة حتى لمورد 

الاضطرار، بل حديث الرفع يوجب تخصيصها وتقييدها نعم لو ارتفع الاضطرار فقد تبدل الموضوع وثبت الحكم 

 في حق المكلف.

لا يعلمون وبقية العناوين المذكورة أن الرفع ظاهري في الأول وأن الأدلة العامة لو إذاً فالفارق بين الرفع في ما 

وصلت إلى المكلف لكشفت عن شمولها حتى لمورد الجهل، إذ الجهل لا يخصص الأدلة العامة كما لا يقيدها، وهذا 

ضطرار عن المكلف موجبا بخلاف الرفع في الثاني فانه يوجب تقييد الأدلة العامة وتخصيصها ويكون ارتفاع الا

 لتبدل الموضوع.

وهكذا الجهل بالموضوعات لا يكون موجبا لتخصيص الأدلة وتقييدها وجعلها مختصة بالعالمين، بحيث يكون ارتفاع 

الجهل عنها موجباً لتبدل الموضوع، إذ القول بذلك وأن نجاسة البول مختصة بالعالمين بها وان لم يكن منافياً لأدلة 

باعتبار أن أدلة الاشتراك إنما تبنت المشاركة في الحكم لا الموضوع، إلا أن  -كما ادعاه بعضهم  -الاشتراك 

إطلاقات الأدلة مثل اغسل ثوبك من أبوال ما لا يؤكل لحمه، ترشد إلى ذات النجاسة بلا فرق في ذلك بين من علم 

 بها ومن جهل، إذاً لا يكون الجهل بالموضوع موجباً لتخصيص الأحكام.

والحاصل أن حديث الرفع فيما لا يعلمون لا يخصص الأدلة الأولية بلا فرق بين الجهل في الحكم أو الموضوع، 

 وهذا بخلافه في بقية العناوين الباقية فإنها توجب تخصيص الأحكام وتقييدها.

 )التنبيه الثالث(

رق فيه بين أن تكون العناوين المذكورة إنه لا يفرق في حديث الرفع بين الحكم التكليفي والوضعي، كما أنه لا يف

 طارئة على متعلق التكليف أو

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     30   



موضوعه، مثلا الافطار موضوع أخذ في وجوب كفارة شهر رمضان، فلو طرأ على الافطار عنوان الاضطرار 

علق بمتعلق التكليف كشرب الخمر ارتفع ارتفع الحكم ويكون ذلك مخصصاً لتلك الأدلة، كما أن العنوان المذكور لو ت

 الحكم بسبب حديث الرفع، وهذا بخلاف عنوان الجهل فإنه لا يوجب تخصيص الأدلة.

ثم إن التكليف قد يكون تحريمياً كحرمة شرب الخمر، فيكون مطلق الوجود مأخوذاً في متعلق التكليف وقد يكون 

الإضافة إلى كل فرد فرد، وأن جميع الأفراد منهي عنها، فلو اضطر التكليف انحلالياً إلى أفراد متعددة، وأن النهي ب

 حينئذ إلى شرب الخمر ارتفع الحكم عنه بالضرورة.

يكون وجوبياً وهذا تارة يكون للواجب أفراد كثيرة ويضطر إلى ترك جميعها، كما لو اضطر إلى ترك  وأخرى:

 الصيام كلية، فإنه يرتفع الحكم.

واحد ويضطر إلى تركه، كما لو اضطر إلى ترك صيام يوم معين فإن الاضطرار يرفع  يكون للواجب فرد وأخرى:

 الحكم ويباح له الافطار.

وثالثة يكون للواجب أفراد كثيرة ويضطر إلى ترك واحد منها سواء كانت تلك الأفراد طولية كنذر صوم يوم لا 

و اضطر إلى ترك واحد من تلك الأفراد كما لو لم معين، أو أفراد عرضية كإكرام العلماء وعنده زيد وعمر وبكر، فل

يتمكن من صوم يوم الخميس وهو يستطيع أن يصوم يوماً آخر، أو اضطر إلى عدم إكرام زيد بالخصوص في 

الوقت الذي يتمكن من إكرام عمرو، فلا يكون ذلك الاضطرار موجباً لرفع الحكم التكليفي عنه، وذلك لأن ما طرأ 

لفرد لا حكم له بالخصوص، وما هو متعلق الحكم وهو الكلي الجامع بين الأفراد الطولية أو عليه العنوان وهو ا

 العرضية لم يكن مضطرا إليه، إذاً لا يكون اضطراره إليه موجباً لارتفاع الحكم الكلي.

 هذا كله في الواجبات الاستقلالية.

 )التكاليف الضمنية( *

 ويقع البحث عنها من جهات:

إنه لو لم يعلم المكلف بجزئية شيء أو شرطيته كالجهل بوجوب السورة أو بتعيين القبلة في جهة  الجهة الأولى:



معينة أو كان لا يعلم بمانعية شيء، وقد أتى المكلف بالفاقد من ذلك الشرط أو الجزء وانكشف الخلاف لم يحكم 

 بصحة

_______________________________ 

 

 .1378/شوال/  6* ليلة الثلاثاء 

  31       

الاضطرار 
المستوعب 

لتمام 
 الوقت

  

ما أتى به من الفعل، وإن حديث الرفع لا يصحح العمل المأتي به الفاقد للجزء أو الشرط باعتبار أن الجهل بالحكم أو 

عد الموضوع لا يوجب تخصيصاً أو تقييداً لتلك الأدلة، بل هي باقية على شمولها حتى لمورد الجهل، فالواجب عليه ب

انكشاف الخلاف الإتيان بالمأمور به صحيحاً وكاملاً لعدم انطباق المأتي به على المأمور به، فلابد من الإعادة في 

 الوقت أو القضاء خارجه.

اللهم إلا ان يقوم دليل على تصحيح المأتي به الناقص كما قام في القضية والدليل المصحح منحصر بحديث لاتعاد 

بالحكم كما هو الصحيح، فهو يدل على عدم الإعادة ما دام المفقود أو المزيد ليس أحد  بناء على شموله للجاهل

 الخمسة.

 لو تعذر عليه إتيان جزء أو شرط من الصلاة. الجهة الثانية:

اعلم أنه لو اضطر أو أكره على إتيان مانع من الموانع التي ورد النهي عليها ضمن الصلاة، أو تعذر عليه إتيان 

 ط من الصلاة وجاء بالعمل الفاقد فهل يكون صحيحاً بحديث الرفع أو لا.جزء أو شر

اعلم أن الاضطرار إلى ترك جزء أو شرط قد يكون غير مستوعب لتمام الوقت بأن كان لتلك العبادة أفراد طولية 

اص الذي بحيث يستطيع المكلف الإتيان بالكامل منها في غير هذا الظرف، ولكنه بالاضافة إلى هذا الظرف الخ

 يتمكن من إتيان العمل به لا يمكنه أن يأتي جميع أجزاء الصلاة وإنما مضطر أو مكره على ترك بعضها.

فلا ريب أن المأتي به من الفعل الناقص لا يتصف بالصحة ولا يستطيع حديث الرفع أن يضمن تصحيحه، نظراً إلى 



متعلقا للتكليف بنفسه، وإنما هو فرد يصدق عليه أن الاضطرار إنما طرأ على ترك جزء ضمن فرد ليس ذلك الفرد 

الواجب بعد الإتيان به، بل الوجوب متعلق بجامع ينطبق عليه وعلى غيره وذلك الجامع لم يكن مضطرا إليه، فما 

كان واجبا لم يطرأ عليه عنوان الاضطرار أن يرفع حكم ما طرأ عليه ويقيد الأدلة أو يخصصها إلا بعد أن يكون 

فسه مركزا للحكم والمفروض غيره، إذاً حديث الرفع لا يتمكن من تصحيح ذلك العمل الناقص بل يرجيء متعلقه بن

 أمر تصحيحه إلى الأدلة الأخرى.

 وأما لو اضطر إلى الإتيان بالمانع الضمني، بمعنى أنه أكره على الإتيان بمانع

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     32   

تمكن من الإتيان بالفعل خالياً عن كل مانع بعد مضي ذلك الوقت، فهل يكون حديث ضمن هذا الفرد في الوقت الذي ي

 الرفع موجبا لتصحيح ذلك العمل أو لا.

قد يدعى أن حديث الرفع قابل لتصحيح ذلك الفعل باعتبار إن النواهي انحلالية فالمانع وان كان ضمنيا لكن النهي 

منه، فلو اضطر إلى ارتكاب ذلك المانع كالتكلم أو القهقهة أو أكره  المتعلق بكلي المانع منحل حتى الى هذا الفرد

عليه كان حديث الرفع موجباً لارتفاعه، وأن النهي عنه وحرمته يرتفعان عند الاضطرار إليه وأن حديث الرفع 

ن الصحيح فيصح ما أتى به من الفعل ولك -يوجب أن يكون ذلك الكلام بنظر الشارع المقدس ليس بكلام آدمي تعبدا 

خلافه، فإن النهي وإن كان انحلالياً وموجباً لوروده حتى على هذا الفرد، ولكنه حيث كان ذلك ضمنياً فهو تابع 

للمركب نفسه، ولما كان الفرد المركب منه ومن غيره ليس متعلق بنفسه للتكليف الوجوبي وإنما هو فرد ينطبق عليه 

محالة ما اضطر إليه ليس بمركز للتكليف، كما أن مركز التكليف لم الواجب الطبيعي الذي هو مركز للحكم، كان لا

 يكن مضطراً إليه فلا يحكم بصحة ما أتى به أصلاً.

من أن الاضطرار إلى تكلم الادمي في الصلاة يوجب أن لايكون الكلام كلام آدمي في نظر الشارع  -وما يدعى 

الرفع لايتعلق بالأفعال بل هو في مقابل الوضع ويتعلق المقدس بمقتضى حديث الرفع، فهو غير صحيح، لأن حديث 

بالحكم، فهو لايفيد أن ما هو كلام الآدمي ليس بكلام آدمي أو فقل الرفع مسند إلى الأفعال التي طرأت عليها العنوان 

فع بنفسه الثانوي وهو الاضطرار أو الإكراه وليس المرفوع نفس الفعل بعنوانه الأولي، والفعل المضطر إليه لا يرت



إذ بالوجدان الاضطرار حاصل بنفسه فلابد وأن يكون المرفوع هو الحكم، وقد عرفت الإشكال في ارتفاع الحكم، 

والحاصل أن الأوامر والنواهي الضمنية. الجهل المتعلق بجزئية شي أو شرطيته أو الاضطرار المتعلق بذلك أو 

 لا بدليل خارجي والمفروض فقدانه.بالمانع كله لايوجب حديث الرفع صحة ذلك المأتي به إ

 الاضطرار المستوعب لتمام الوقت *

 وأما لو كان الاضطرار ترك الجزء أو الشرط أو الإتيان بالمانع مستوعباً لتمام

_______________________________ 

 

 .1378/شوال/  7* ليلة الأربعاء 

  33       
التنبيه 
 الرابع

  

كليف المتعلق بالمركب، لأنه لا تستطيع من إتيان ذلك المركب باجمعه نظراً إلى تبدل الوقت فلا ريب من سقوط الت

 حالته الإختيارية إلى الاضطرارية بالنسبة إلى ترك الجزء أو الشرط.

إلا أن البحث في وجوب إتيان الباقي ما عدا ذلك الجزء المضطر إليه، وأن المكلف بعد أن اضطر إلى ترك الجزء 

تمام الوقت هل يلزمه أن يأتي بما يشير من بقية الأجزاء أو الشرائط أو يسقط المركب بتعذر بعض أو الشرط في 

 أجزائه.

وربما يقال: أن حديث الرفع إنما يرفع جزئية ذلك الشي أو شرطيته بسبب الاضطرار إليه، ومعه يرتفع الحكم عن 

الوجوب عنه، بل الأجزاء باقية على وجوبها،  ذلك الجزء، وأما الباقي من الأجزاء فحديث الرفع لايتعرض لرفع

فاللازم الاكتفاء بها في مقام العمل ولزوم الإتيان بها وهذا باطل، باعتبار أن الجزئية والشرطية منتزعتان عن الأمر 

الوجوبي المتعلق بالمركب أو المقيد، وهما من حيث أنهما ضمنيان تابعان للأمر بالمركب، والمفروض أن استيعاب 

عقد تمام الوقت موجب لسقوط أمر المركب، إذاً فلا أمر بالباقي من الأجزاء والشرائط، فلا يكون حديث الرفع ال

مصححاً للإتيان بالباقي، نعم تصحيح الامتثال بالباقي من الأجزاء والشرائط متوقف على قيام الدليل الخاص، 



وأما في غير الصلاة من سائر  (1)ط بحال(والمفروض أنه موجود في باب الصلاة خاصة، مثل )الصلاة لاتسق

 وإن امكن شمولها له إلا أن هذه الأدلة أيضاً محل نقاش. (2)المركبات فأدلة الميسور )وما لايدرك كله(

 هذا ما تقتضيه القاعدة، وقد عرفت أن الحديث إنما يرفع الحكم لا أنه يثبته في الباقي من الأجزاء والشرائط.

ة الإتيان بالباقي من الأجزاء والشرائط باعتبار عدم وجوب القضاء على المكلف في خارج وربما يقال أيضاً بصح

 الوقت، وليس هذا إلا صحة المأتي به في الوقت، لأن الصحة لدى الفقهاء مفسرة بعدم وجوب الإعادة أو القضاء،

_______________________________ 

 

 )في المستحاضة وأنها لا تدع الصلاة على حال(. 5ج 1أبواب الاستحاضة ب 373: 2( وسائل الشيعة 1)

 )عن علي )ع(: الميسور لا يسقط بالمعسور( ،)وما لا يدرك كله لا يترك كله(. 207-205/  48: 4( عوالي اللئالي 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     34   

بالواجب المأمور به، وهذا له مصاديق بيان ذلك: أن القضاء إنما يلزم على المكلف باعتبار أنه لم يأتِ في الوقت 

كثيرة: منها: أنه يخل عمداً اختياراً بترك بعض أجزاء الواجب أو بشرائطه، أو يخل بترك الواجب نفسه أجمع، وهذا 

يصدق عليه أنه أخل بالمأمور به في وقتها ومنها: انه يخل بترك جزء المأمور به لا اختياراً بل اضطراراً أو 

ان حديث الرفع رافعاً لحكم ذلك الجزء كان رافعاً أيضاً لوجوب قضائه، لأنه من جملة أحكام ذلك إكراهاً، وحيث ك

الجزء وهي )لو أخل به وتركه لقضى الصلاة بعد ذلك(، وإذا ارتفع وجوب القضاء بحديث الرفع كان معناه أن 

 القضاء يصحح العمل الناقص. العمل الفاقد لذلك الجزء صحيح في وقته، إذاً فحديث الرفع بسبب رفعه لوجوب

)والجواب عنه ( إن أريد من ارتفاع وجوب القضاء أن المكلف جاء بالمأموربه في وقته فهذا باطل، لأن الأمر 

سقط عند التعذر على بعض أجزائه في تمام الوقت، فكيف يقال: أن العبد امتثل ما هو  -كما عرفت  -بالمركب 

فوات الواجب في وقته بسبب التعذر من بعض أجزائه، فهذا له وجه إلا أنه  المأمور به في وقته، وإن أريد منه

سيأتي انشاء الله اننا ندعي أن القضاء لا يرتفع بسبب الاضطرار والإكراه على الجزء وقد يدعى ان الرفع في 

لتكليف عن الباقي الاضطرار والإكراه كالرفع فيما لا يعلمون قياساً عليه، فحيث الجهل بتعلق بجزء لايوجب سقوط ا



فكذلك الاضطرار المتعلق بترك جزء فإنه لايوجب سقوط التكليف عن الباقي، ويجاب عنه ان فيما لا يعلمون يجوز 

بالوجدان تعلق التكليف بالباقي إنما الشك في انضمام الاكثر إليه وحديث الرفع يوجب صحة الناقص، وهذا بخلاف 

قاً بالمركب والمفروض انتفاؤه فكان الارتفاع محرزاً، إذاً فالرفع فيما لا الاضطرار والإكراه فإن الأمر كان متعل

 يعلمون يختلف عن مورد الاضطرار والإكراه.

 التنبيه الرابع: *

بلا فرق بين الأحكام  -اعلم أن حديث الرفع إنما يرفع الأحكام المطلقة أو العامة التي أثبتتها الأدلة للموضوعات 

 وأما الأحكام الثابتة للأشياء بعنوان العمد أو الخطأ أو النسيان أو الإكراه فلا يرفعها -التكليفية والوضعية 

_______________________________ 

 

 .1378/شوال/  10* ليلة السبت 

  35       
التنبيه 
 الرابع

  

فالحديث لايشمله لقصور  حديث الرفع، مثلاً لو قال المولى: إن أفطرت متعمداً فعليك الكفارة، فلو أفطر مضطراً 

 الدليل من الأول على مورد العمد، فعند عدم العمد ينتفي الحكم المذكور بلا حاجة إلى حديث الرفع.

وكذا الحكم المعلق على عنوان الخطأ مثل )إن قتلت خطأ فتجب عليك الدية(، أو المعلق على النسيان مثل ان )نسيت 

و(، فلو تحقق العنوان المذكور خارجاً فحديث الرفع لايرفعه، لأن السجدة في الصلاة وجبت عليك سجدتا السه

 النسيان سبب لثبوت الحكم كما عرفت ويستحيل أن يكون رافعاً لذلك الحكم.

أو فقل إن مفاد الحديث كون طرؤ هذه العناوين موجباً لارتفاع الحكم الثابت للشي في نفسه فلا يشمل الحكم الثابت 

الذي يرفعه حديث الرفع من الأحكام المتعلقة بالموضوعات ما كان ذلك الحكم مطلقاً غير  لنفس هذه العناوين، بل

 مقيد أصلاً، فحديث الرفع موجب لارتفاعه حينئذٍ.

 التنبيه الخامس:



إن حديث الرفع إنما يرفع الحكم المترتب على فعل المكلف بما هو فعله، ففعل الصلاة والصيام حيث إنهما من أفعال 

ن لو اضطر المكلف إلى تركهما أو أكره على ذلك أو نسي فعلهما ارتفع الحكم للحديث المذكور، وأما الأحكام المكلفي

الثابتة لما هو أعم من فعل المكلف فحديث الرفع لايرفعهما، مثلاً إذا لاقى جسم طاهر بدن الانسان المتنجس 

الرفع، لأن تنجس الملاقى لم يترتب على الملاقاة اضطراراً لايحكم بارتفاع تنجس هذا الجسم الملاقي لأجل حديث 

بما هو فعل المكلف، بل مترتب على نفس الملاقاة التي هي من العناوين الغير الاختيارية للانسان، بل ربما تحصل 

قهراً عليه، فلو أكره على تحققها أو نسي أو اضطر فحديث الرفع لايرفعها. وليس عدم شمول الحديث للمورد من 

به، بل كما عرفت من أنها ليست  (1) ام الإجماع على أنه لايشمل موارد النجاسة كما ادعاه المحقق النائينيجهة قي

من أفعال المكلفين، ولذا وجب عليه قضاء الصوم لو أكره على تركه أو اضطر إليه، لأن القضاء معلق على فوت 

وت بما هو فوت لا بما هو فعل المكلف وليس الإمساك من الفجر إلى الغروب وليس على ترك الواجب وعنوان الف

 باختياري للمكلف، فحديث الرفع لا يشمله، ويترتب أيضاً أنه لو لم يصل المكلف من أجل استغراقه

_______________________________ 

 

 ، وليس فيهما اشارة الى ادعائه الاجماع.358: 3، فوائد الأصول 307: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     36   

في النوم حتى اصبح الصباح وجب عليه القضاء، باعتبار أن الحكم لم يعلق على ترك فعل الواجب الذي هو 

اختياري للمكلف ليرتفع بحديث الرفع، وإنما علق على عنوان الفوت الأعم من فعل المكلف وغيره، ففي هذه 

 ور.الصورة لايكون حديث الرفع رافعاً للحكم المذك

نعم ربما قام الدليل الخاص على عدم القضاء في مورد يكون الحكم المذكور معلقاً على عنوان الفوت كالتقية إذا 

خالف في جزء أو شرط، فإنه لم يأت بالواجب الحقيقي وقد فات منه، فلا بد من الحكم بالقضاء ولا يرفعه حديث 

 ب وما جاء به المكلف صحيحاً.الرفع إلا أن الدليل الخاص أفاد بأن القضاء غير واج

هذا إذا كانت التقية في الدين بحيث لا يرى المقابل أن الشي الفلاني من المفطرات، واما إذا لم تكن التقية في الدين 



كما لو كان يرى أن الشيء الفلاني من المفطرات، ولكنه أفطر أمامه فهو من باب الالتجاء لا التقية في الدين، ودليل 

 يشمله، ومنه الحكم بالعبد عندهم فإنه ليس من التقية في الدين فمن أفطر فعليه القضاء.التقية لا 

 .(1)والذي يؤيد ذلك ماجاء في الحديث )لأن افطر يوماً من شهر رمضان وأقضيه أحب إلي من أن تضرب عنقي(

 التنبيه السادس:*

 و تجري حتى في التكاليف الاستحبابية.هل البراءة يختص جريانها في الشك المتعلق بالتكاليف الإلزامية أ

اعلم أن البراءة العقلية يختص جريانها بالتكاليف الإلزامية، لأن واقعها حكم العقل بقبح العقاب، حيث لم يصل بيان 

إلى المكلف من قبل الشارع المقدس على ذلك التكليف المحتمل، وهذا المعنى لايتأتى في الأوامر الاستحبابية، إذ لا 

ة على ترك الاستحباب المقطوع فضلاً عما كان محتملاً، فالعقل لايرى عقوبة تترتب عند المخالفة ليرفعها عند معاقب

 الجهل وعدم وصول البيان وهذا واضح.

 وأما البراءة الشرعية فأدلة الحل منها حكمها حكم البراءة العقلية حيث جاء

_______________________________ 

 

 )باختلاف يسير(. 4ج 57، أبواب ما يمسك عنه الصائم ب 132: 10( وسائل الشيعة 1)

 .1378/شوال/  12* ليلة الاثنين 

  37       

الاستدلال 
بروايات 

الحل 
على 

 البراءة

  

، وهذا مختص بالتكاليف (1)فيها )كل شي فيه حلال وحرام فهو لك حلال حتى تعلم الحرام منه بعينه فتدعه(

تحبابية فالحل فيها مقطوع الثبوت قطعاً فليس فيه حلال وحرام، وأما حديث الرفع فقد اختلف الإلزامية منه أما الاس

القوم فيما بينهم، فمنهم من منع جريانه في التكاليف الاستحبابية وخصه بالإلزامية، وآخرون جوزوا جريانه حتى في 

ف الاستحبابية الاستقلالية فيمنع من جريانه الأوامر الاستحبابية نظراً للإطلاق، والصحيح هو التفصيل بين التكالي

فيها، والاستحبابية غير الاستقلالية فلا يمنع من جريانه فيها، وتوضيح ذلك: أما في التكاليف الاستقلالية كالشك في 



استحباب النوم على الجانب الايمن، فلإن معنى جريان حديث الرفع في التكاليف الإلزامية هو رفع الحكم الواقعي 

هراً عند تعلق الجهل به بمعنى أن الشارع المقدس في مورد الجهل بالواقع يستطيع أن يجعل الاحتياط على ظا

المكلف تحفظاً على رعاية الواقعيات، ولكن جعل ذلك عليه يوجب إلقاء العبد في ضيق وكلفة فهو من باب الإمتنان 

في التكاليف الاستحبابية، لأنه في مقام الظاهر وهو  والرحمة يرفع الاحتياط عنه بحديث الرفع، وهذا المعنى لايجري

عند الشك بالواقع استحباب الاحتياط مجعول في حق المكلف، فهو يقطع بجعل الاستحباب في مرحلة الظاهر، وهذا 

ليس من باب التضييق، لأن نفس الاستحباب هو جواز الترخيص ولا إلزام على المكلف من طرف ذلك الاحتياط 

 الرفع موجباً لرفعه، فالحديث المذكور في موارد التكاليف الاستحبابية الاستقلالية لايجري.ليكون حديث 

وأما التكاليف الاستحبابية غير الاستقلالية كالضمنية فالحديث يجري فيها، فإن معنى كونها مستحبة ضمناً أن أصل 

ة المذكورة هل اشترط فيها القبلة أو لا، وحينئذ العمل مشروط بها أم لا، كالقبلة بالاضافة إلى النافلة بمعنى أن الصلا

يعود الشك في الحقيقة إلى الشك في اشتراط الأمر الاستحبابي في العمل المستحب، وهذا الاشتراط فيه شي من 

الكلفة والضيق على المكلف وهو مجهول فكان حديث الرفع يشمله نظراً إلى أنه وارد في مقام التوسعة والمنة ورفع 

 اط فيه منة على المكلف.الاشتر

 فكان الحديث جارباً في الاستحباب الضمني، هذا كله في حديث الرفع.

_______________________________ 

 

 .1ح 4، أبواب ما يكتسب به ب87 /17( وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     38   

 الاستدلال بحديث الحجب على البراءة

 راءة قوله )عليه السلام(ومما استدل به على الب

 (.(1) )ما حجب الله علمه عن العباد فهو موضوع عنهم



وقد أشكل عليه ؛ أولاً: بأن المراد من ما الموصولة هو الفعل دون الحكم كما في حديث الرفع من جهة وحدة السياق 

مة )مـا( متعددة في اغلب في الجميع، وفيه ما لا يخفى، فإن التوهم المذكور في حديث الرفع إنما جرى لوجود كل

 العناوين التسعة، بينما هنا لانجد دقيقاً )مـا( سوى هي وحدها فلا يجري التوهم.

 وأشكل ثانياً بأن إرادة الحكم والفعل من )مـا ( الموصولة يستلزم استعمال الواحد في أكثر من معنى وهو باطل.

وهو كلمة )الشيء( التي كفاية عن ذلك فلا يرد  وجوابه أن الموصول قد استعمل في معنى جامع بين الاثنين،

المحذور، بل يمكن أن ندعي أن الموصول مستعمل في الحكم ومنشأ ذلك تارة فقدان النص وأخرى إجماله وثالثة 

 معارضته ورابعا الأمور الخارجية.

الى، وأن الله تعالى حجب نعم يمكن أن ندعي خروج الرواية عن الاستدلال بأن نقول إن الحجب هنا مستند إلى الله تع

الحكم عن عباده لأمور اقتضت ذلك وأخفاها حتى ظهور الإمام الغائب )عجل الله تعالى فرجه( ولا شاهد لنا فيه، بل 

المهم فيما إذا كان الحجب من قبل الظالمين دون الله سبحانه وتعالى، وقد عرفت أنها دالة على المعنى الأول دون 

 ه.الثاني فلا شاهد لنا في

وبعد هذا كله يمكن الاستدلال بالحديث على المدعى بأن نقول: إن الحجب في الشبهات الحكمية تارة يستند إلى الله *

تعالى حيث لايبين الحكم الواقعي لعدم وجود مصلحة فيه أو فيه مفسدة فيسكت عن البيان حتى يأتي وقته، ويكون 

 بيان هذا الحكم محجوباً من قبل الله تعالى.

_______________________________ 

 

 .33ح  12، أبواب صفات القاضي ب 163: 27( وسائل الشيعة 1)

 .1378/شوال/  13* ليلة الثلاثاء 

  39       

الاستدلال 
بروايات 

الحل 
على 

 البراءة

  



لعبد لمنع وأخرى يكون البيان حاصلاً من الشارع المقدس، وأنه تعالى بينّ الحكم وأوضحه، ولكنه لم يصل إلى ا

الظالمين، وهنا يصدق أن الحكم محجوب من الله تعالى باعتبار انه تعالى كان باستطاعته أن يهيء مقدمات عادية 

وغير عادية، إما بالالهام وهو طريق غير عادي أو على لسان النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( أوالائمة )عليهم 

والمقدمات للوصول إلى الحكم من قبل الشارع المقدس يوجب صدق السلام( وهو طريق عادي، فعدم تهيئة الطريق 

 الحجب عليه، إذاً ففي الشبهات الحكمية يمكن الاستدلال بحديث الحجب على البراءة.

 الاستدلال بروايات الحل على البراءة

قر)عليه السلام(، وقد استدل بروايات أربع على حلية الفعل في الشبهات الحكمية، ورد اثنان منها عن الإمام البا

واثنان عن الإمام الصادق )عليه السلام( )أما الأولان(: فقد روى عبد الله بن سنان عن عبد الله بن سليمان عن أبي 

جعفر )عليه السلام( قال: سألت أبا جعفر )عليه السلام( عن الجبن إلى أن قال: ساخبرك عن الجبن وغيره، كل ما 

 .(1) حتى تعرف الحرام بعينه فتدعه من قبل نفسك كان فيه حلال وحرام فهو لك حلال

الثانية عن معاوية بن عمار عن بعض من أصحابنا عن أبي جعفر )عليه السلام(: )كل شي فيه الحلال والحرام فهو 

 .(2)لك حلال حتى تعرف الحرام وتدعه بعينه(

ل وحرام فهو لك حلال حتى تعرف الثالثة ما عن عبد الله بن سنان عن الصادق )عليه السلام(: كل شي فيه حلا

 ". (3) الحرام منه بعينه فتدعه

الرابعة موثقة مسعدة بن صدقة عن ابي عبد الله )عليه السلام( قال: سمعته يقول: كل شي هو لك حلال حتى تعرف 

 الحرام بعينه فتدعه من قبل نفسك،

_______________________________ 

 

 )باختلاف يسير(. 7ح 61الأطعمة المباحة ب  أبواب 117: 25( وسائل الشيعة 1)



 .7( المصدر السابق ح2)

 )باختلاف يسير(. 1ح 4أبواب ما يكتسب به ب  87: 17( وسائل الشيعة 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     40   

دع فبيع وذلك مثل الثوب يكون عليك قد اشتريته، ولعله سرقه، أو المملوك يكون عندك، ولعله حر قد باع نفسه أو خ

 .(1) قهراً، أو أمرأة تحتك ولعلها أختك أو رضيعتك، والأشياء كلها على هذا حتى تستبين أو تقوم به البينة

وهذه الروايات الشريفة بحسب السند تامة، ولعل الثانية ترجع إلى الأولى، حيث يروي معاوية عن بعض أصحابنا 

ان فقد استدل الشيخ الأنصاري بالروايات المذكورة على البراءة ومن الممكن أن يراد به عبد الله بن سليمان، وكيف ك

في الشبهات الحكمية إلا رواية مسعدة. فاستدل بها على البراءة في الشبهات الموضوعية، ولعل نظره إلى ما وجد 

 فيها من الأمثلة التي تخص الموضوعات دون الحكم.

 برواية مسعدة على البراءة في الشبهة الحكمية وفي البواقي وأما صاحب الكفاية )قدس سره( فقد عكس الأمر فاستدل  

في الشبهات الموضوعية، ولعل الوجه في ذلك أنه وجد في الأخبار الثلاثة كلمة )فيه حلال وحرام ( وهو ظاهر في 

لانقسام صلاحية الموضوع للانقسام الفعلي إلى قسمين، وهو لا يتحقق إلا في موارد الشبهة الموضوعية، إذ لا معنى 

 الشي المجهول حرمته وحليته إلى القسمين.

والصحيح أن يقال: أن الروايات المذكورة يستدل بها على البراءة في الشبهات الموضوعية دون الشبهات الحكيمة 

لوجود قرائن فيها تخص الشبهة الموضوعية، فإن كلمة )بعينه ( والتي هي قرينة مشتركة موجودة في جميع 

ع ظاهرة في الاختصاص بالشبهة الموضوعية، لأنها قيد من القيود، وحمله على الاحتراز والتأسيس الروايات الأرب

عن العلم بالحرام لا بعينه أولى من التأكيد أي تأكيد النسبة والاهتمام بالحرام كما جاء به الشيخ الأنصاري، وهذا 

 يختص بالشبهة الموضوعية.

إما أن يكون معلوماً أو غير معلوم، ولا يتحقق المعلومية لا بعينه إذ لا وأما الحكم في موارد الشبهات الحكمية 

يتصور العلم بالحكم لا بعينه إلا في موارد المعلوم بالإجمال وسيجيء إنشاء الله ان المعلوم ما لاجمال كالمعلوم 

 بالتفصيل من حيث التنجز مما كان الحكم فيه معلوماً، فالأخبار المذكورة لا تشمل أطراف



_______________________________ 

 

 .4( المصدر السابق ح1)

  41       

الاستدلال 
بروايات 

الحل 
على 

 البراءة

  

العلم الإجمالي، إذاً فكلمة بعينه في الشبهات الحكمية بعد أخذها قيداً احترازياً في مقابل لا بعينه لا يتصور ذلك، لما 

 ،وأما معلوميته بنحو لا بعينه فذلك لا يتصور.عرفت أن الحكم فيها إما معلوم أو مجهول

أما الاستدلال بها على الشبهات الموضوعية فواضح لأن الغالب في الشبهة الموضوعية أن تكون من أطراف 

المعلوم بالإجمال، فكل مورد شك فيه بالحلية والحرمة كالشك في مايع خارجي أنه خمر أو لا، فهو على الدوام 

ام لا بعينه، إذ نعلم إجمالاً بوجود الخمر في الخارج ويحتمل انطباقه على هذا المايع فيكون مقرون بالعلم بالحر

الحرام معلوماً لا بعينه، فكان كلمة بعينه احتراز عن لا بعينه في مثل هذه الموارد، فإنها توجب الحكم على كل فرد 

في بعض الروايات بالحرام، وأن ذلك المعلوم لا معلوم لا بعينه بالحلية حتى يعرف الحرام بعينه فيدعه، ولذا عرف 

 بعينه، وما لم ينطبق على الفرد لايحكم على الفرد بالحرمة.

 المتحصل مما تقدم أن الاستدلال بالأخبار على جواز ارتكاب الشبهات الموضوعية وإجراء البراءة فيها لأمرين.*

تي عرفت أنها مقابل لا بعينه، والشبهات الحكيمة إما القرينة المشتركة بين الجميع وهي كلمة )بعينه( ال الأول:

 معلومة الحكم أو مجهولة وليس فيها معلوم لا بعينه ليكون بعينه احترازاً عن ذلك.

القرنية المختصة في الروايات الثلاثة التي تدل على اختصاصها بالشبهات الموضوعية دون موثقة مسعدة بن  الثاني:

كل شي فيه حلال وحرام( باعتبار أن الظاهر منه الانقسام الفعلي وأن هناك قسمين حلالاً صدقة قوله )عليه السلام( )

وحراماً، والمقسم بالنظر إلى مصاديقه محكوم بالحلية مالم يظهر الحرام بعينه، مثلاً المايع الخارجي إذا شك في 

ومنه خل، فالمقسم وهو المايع إذا كان  كونه حلالاً أو حراماً فمنشأ شكه هو وجود قسمين في نوعه، فمن المايع خمر

فيه حلال وحرام فهو لك باعتبار مصاديقه حلال حتى تعرف الفرد الحرام من ذلك النوع بعينه فتدعه، هذا الانقسام 



الفعلي يتأتى في الشبهات الموضوعية، أما الشبهات الحكمية فلا تكون فيها قسمة فعليه، فإن الشك في حرمة شرب 

 ا انقسام فعلي، لأن نوع شرب التتنالتتن ليس فيه

_______________________________ 

 

 .1378/شوال/  14* ليلة الاربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     42   

 ليس فيه فردان أحدهما حلال والآخر حرام ليشك في هذا الفرد وإنما هو فرد خاص يشك في حكمه.

ن يقال إن شرب التتن لا يعلم كونه حلالاً أو حراماً، ولكنه ليس فيه نعم في الشبهات الحكمية ترديد في الحكم بأ

انقسام فلا يشملها الحديث المذكور، نعم قد يقال: إنه يمكن تصوير الانقسام الفعلي في الشبهة الحكمية بأن نفرض 

ار أنه من أي القسمين، شيئا له قسمان كاللحم، فإن فيه قسماً حلالاً كالغنم وحراماً كالأرنب، فاذا شك في لحم الحم

أمكن أن يقال إن ذلك الكل وهو كلي اللحم حلال حتى تعرف الحرام منه بعينه،وبذلك يحكم على اللحم المشكوك فيه 

 بالحلية مالم يعلم بالحرمة.

أن الفرض وإن صح إلا أن منشأ الشك في الفرد ليس انقسام الشي إلى الحلال والحرام والترديد في  والجواب عنه:

وعه إلى أي القسمين، وإنما الفرد معلوم كما وأن كل تقسيم معلوم، وعدم انطباق كل منهما عليه معلوم، بل الشك رج

في الشبهة الحكمية وأن لحم الحمار حرام أو حلال يعود إلى الشك في نفسه من حيث هو مع قطع النظر عن التقسيم 

الشك في الفرد نفس الانقسام المذكور كالمايع الخراجي  المذكور، والروايات لاتشمله لأنها تجري فيما كان منشأ

الذي شك في حليته من أجل انقسام المايع إلى الحلال والحرام، اذ لو كان المايع بجميع أقسامه حلالاً أو حراماً لما 

حصل الشك في حلية المايع الموجود، ويكون المراد أن كل موجود خارجي في نوعه حلال وحرام فهو لك حلال 

 حتى تعرف الحرام فيه بعينه، فتختص الرواية بالشبهة الموضوعية.

هذا وقد ادعى المحقق النائيني بأن المراد من الشي الموجود الخارجي لامفهومه الكلي، ومعلوم أن الموجود 

من الخارجي ليس بصالح للانقسام الفعلي إلى الحلال والحرام ليختص ذلك بالشبهات الموضوعية، فلا بد ان يراد 



التقسيم الترديد، فيكون المراد من قوله )عليه السلام( فيه حلال وحرام وهو احتمال الحلية والحرمة فيشمل الشبهة 

الحكمية، لأن احتمال الحلية والحرمة في الموجود الخارجي كما يمكن أن ينشأ من عدم العلم بأن هذا الشي من القسم 

يمكن أن ينشأ من عدم العلم بحكم نوع هذا الشيء فتكون شبهة  الحلال أوالحرام فتكون الشبهة موضوعية كذلك

 حكمية.

  43       

الاستدلال 
بروايات 

الحل 
على 

 البراءة

  

والجواب عنه أولاً: أن كلمة )الشيء( و)ما( وضعتا للمفهوم المبهم العام الصالح للاستعمال في الموجود الخارجي 

ستحيل، وليست الكلمة موضوعة للموجود الخارجي، وإذا كان كذلك فلا وفي المفهوم الكلي، فيقال: شريك الباري م

وجه للاختصاص بالموجود الخارجي بعد أن كانت القرينة موجودة، وهو الانقسام الفعلي الذي يوجب الاختصاص 

 في المفهوم الكلي الصالح للانقسام.

كلمة فيه حلال وحرام ظاهرة في الانقسام الفعلي، ثانياً لو سلمنا أن كلمة الشيء يراد منها الموجود الخارجي إلا أن 

فلا بد من الالتزام بالاستخدام هنا حيث يراد من كلمة الشي معنى وهو الموجود الخارجي، ويراد من الضمير معنى 

 آخر وهو المفهوم الكلي الصالح للانقسام فعلاً.

ى تعرف الحرام بعينه فتدعه من قبل نفسك، )وأما موثقة مسعدة بن صدقة( التي جاء فيها )كل شي هو لك حلال حت*

وذلك مثل الثوب يكون عليك الخ(، فهي بحسب صدرها تشمل الشبهات الحكيمة والموضوعية نظراً إلى الإطلاق 

المستفاد من كلمة )الشيء( من دون أن يكون في البين كلمة )فيه(، ولكن في البين قرينتان على اختصاص الرواية 

 لموضوعية.المذكورة بالشبهات ا

كلمة )بعيَنه( التي اشتملت الرواية عليها، وقد عرفت أن قيد بعينه يعطي كونه مقابل )لا بعينه(، ومعنى ذلك  الأولى:

أن الحرام حيث لا يكون معلوماً بعينه بل هو معلوم لا بعينه فهو حلال، وهذا يتأتى في الشبهات الموضوعية في 

 م حينئذٍ معلوماً لا بعينه.أطراف العلم الإجمالي حيث يكون الحرا

وأما في الشبهات الحكمية فالحرام لا بعينه ليس له مصداق، إذ الحكم المذكور إما أن يكون معلوماً بعينه أو مجهولاً 



به، بلا أن تكون هناك صورة ثالثة وهي الحرام لا بعينه، فبناء على اشتمال الرواية الشريفة لكلمة بعينه يختص 

 وضوعية دون الحكمية.الأمر بالشبهة الم

 القرينة الثانية: الأمثلة التي ذكرت في الرواية حيث جاء فيها بعد بيان الحكم

_______________________________ 

 

، وقد تعطلت الدراسة يومين حداداً على وفاة الفقيدين الحقين الشيخ محمد جواد الجزائري 1378/شوال/  26* ليلة الاثنين 

 د الشيرازي )قدس سرهما(.والشيخ ميرزا محمو

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     44   

بالحلية مثل الثوب يكون عليك قد اشتريته ولعله سرقه، والمملوك يكون عندك ولعله حرقد باع نفسه أو خدع فبيع 

لت قهراً، أو أمراة تحتك ولعلها أختك أو رضيعتك، وهي تعطي أن وجه الحكم فيها ليس الحلية الظاهرية التي جع

 للشاك في الحكم، بل الوجه فيها الحلية المستفادة من قاعدة اليد والاستصحاب.

أما المثال الأول وهو الثوب حيث كانت القاعدة الأولية في كل مبيع عند الشك في تحقق النقل والانتقال وترتب الأثر 

لك، ومن شوون ذلك جواز التصرف هو أصالة عدم النقل والانتقال، إلا أن يد الشخص على المبيع يعطي مالكيته لذ

 في المبيع بكل شي فلا يبقى شك حينئذ ليعتنى به.

وأما المثال الثاني فكذلك تقتضي القاعدة عدم ترتب الأثر بالنسبة إلى الشك في تحقق بيع العبد، إلا أن يد الشخص 

 على ذلك يقتضى جواز التصرف فيه.

عدم تحقق الزوجية عند الشك في ذلك لأنها من الأمور الحادثة كما هو وأمـا المثال الثالث فبمقتضى القاعدة الأولية 

مقتضى الأصل في كل معاملة بالمعنى الأخص والأعم، إلا أن استصحاب عدم تحقق الرضاع أو النسب يقتضى بقاء 

ضاع، الزوجية، لأنه من قبيل الشك السببي والمسببي أو فقل الشك في الزوجية إنما نشأ عن الشك في تحقق الر

والأصل وإن كان في المسبب تقتضى عدم الزوجية إلا أنه في السبب يقتضى بقائها. مكان المجوز للارتكاب في 

الامثلة الثلاثة ليس أصالة الحل، بل الدليل الخاص كما عرفت، ولاريب أن جريان الأدلة المذكورة يكون في 



 لمحتملة في المقام ثلاثة.الشبهات الموضوعية وليس في الشبهات الحكمية، إذاً الصور ا

أن يراد من صدر الموثقة الحلية الظاهرية التي تجري في مورد الشك الغير المستند إلى أصالة  الصورة الأولى:

الإباحة كاليد والاستصحاب، بمعنى أن كل شي إذا كان مشكوك الحلية فهو حلال حلية ظاهرية حتى تعرف الحرام 

 في الرواية من باب التنظير.بعينه فتدعه، ويكون ذكر الأمثلة 

وهذا غير تام باعتبار أن ظاهر الأمثلة التمثيل لا التنظير، فالصدر يراد منه ما هو على نسق الأمثلة فلا يشمل 

 الشبهات الحكمية.

  45       

الاستدلال 
على 

البراءة 
بروايات 
 الإطلاق

  

لدليل كما هو مذكور في الأمثلة، ويختص الأمر أن يراد من صدر الموثقة الحلية الثابتة با الصورة الثانية:

 بالموضوعات، وعلى هذا يلزم أن تكون الرواية أجنبية عما نحن فيه قطعاً.

الصورة الثالثة ان يراد من الصدر ثبوت الحلية للمشكوك الأعم من استفادتها من الأدلة، أو مـا وردت في مقام الشك 

ن جعل التوسعة على المكلف انه ليس بضيق، وقد أعطى ضابطاً كلياً وكأن الشارع المقدس إنما هو في مقام بيا

ومثـلّ لذلك بما هو أحد المصاديق لذلك الكلي، فيشمل الشبهات الحكمية والموضوعية، فهو وجه وجيه ولكنه غير 

عنى فلا أقل تام، لأن ذكر الأمثلة التي هي من باب التمثيل إن لم تكون قرينة على أن المراد من الصدر هو هذا الم

 من كونها محتملة القرينة، فلا ينعقد لها ظهور في الشمول للشبهات الحكمية.

ثم إنه جاء في ذيل الموثقة )والأشياء كلها على هذا حتى تستبين أو تقوم بها البينة( إن أريد بالبينة ما هو المصطلح 

ن الرواية واردة في الشبهات الموضوعية من قيام شاهدين عدلين يدعيان بثبوت الشي أو عدمه، فهذا دليل على أ

 لوضوح أن البينة لهذا المعنى يختص جريانها بالشبهات الموضوعية، وأمـا الأحكام فيكفي فيها خبر الواحد.

نعم يبقى إشكال وهو أن الأمر لايختص بالبينة والإستبانة وهو طلب الدليل، بل يجري في موارد أخر فيكون المراد 

ية كلها على الإباحة حتى تظهر حرمتها بالعلم الوجداني أو تقوم بها البينة، ولا بد من الالتزام ان الأشياء الخارج

بتخصيص هذا العموم بأمور ثبت من الخارج ارتفاع الحلية بها كالاقرار وحكم الحاكم والاستعمال والاستصحاب، 



للمتقدمين اصطلاح خاص في ذلك، بل استعمال وإن أريد من البينة ما هو المعنى اللغوي وهو البيان والدليل إذ ليس 

 .(1) )أو لو كنت على بينة من ربي( بماله من المعنى اللغوي وهو الدليل كما جاء في قوله تعالى:

فيكون المعنى والأشياء كلها على هذا أي الحلية حتى تستبين أي تطلب الدليل بنفسك، أو تقوم به البينة بأن تظهر 

 الخارج بلا تفحصحرمتها لقيام دليل من 

_______________________________ 

 

 .28: 11( سورة هود 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     46   

واستكشاف فيكون شاملا للشبهتين، إذ الدليل يراد به العموم، ولكن نستطيع أن نكتفي بالقرينتين الأخيرتين وندعي 

 اختصاص ذلك بالشبهة الموضوعية.

 لسعة على البراءةالاستدلال بحديث ا *

 -ومن جملة الروايات الشريفة التي استدل بها على البراءة في الشبهات الحكمية قوله )عليه السلام(: )الناس في سعة 

والاسـتدلال به يبتنى على أن يراد من كلمة )مـا( الموصول ليكون المعنى الناس  (1)ما لايعلمون( -بالتنوين وعدمه

وأنهم عند الجهل بالحكم الواقعي ليسوا في ضيق منه بل هم في سعة من ذلك، فمفادها في سعة من الحكم المجهول، 

مفاد حديث الرفع وحينئذ لا محالة تقع المعارضة بينها وبين أدلة الاحتياط باعتبار أنها طريق إلى الواقع عند الجهل 

ارضة لها، فتدل على جريان البراءة به، بينما الرواية المذكورة تفيد التوسعة وعدم الضيق على المكلف فتصير مع

 في الشبهات الحكمية والموضوعية.

وربما يدعى أن )مـا( زمانية مصدرية وأن معنى الرواية الشريفة الناس في سعة ماداموا لم يعلموا، فما لم يصل 

ولازمه أن تكون أدلة إليهم البيان فهم في سعة من ذلك، فمفادها مفاد البراءة العقلية التي هي قبح العقاب بلا بيان، 

 .(2)الاحتياط واردة على هذه الرواية لأنها بيان، فتخرج عن مورد النزاع وإلى هذا ذهب المحقق النائيني



أن دلالة )مـا( على الزمان إنما يتم في الأفعال الماضية لفظا ومعنى أو معنى فقط، دون المضارع  والجواب عنه:

مع القرينة، نعم لو كان المضارع مدخول حرف )لـم( الذي يقلبه إلى الماضي  إلا على سبيل الندرة ولاتحمل عليه إلا

معنى لتم مفاد المصدرية، ولكن عرفت أن المضارع مدخول لا فلا يفيد، فالالتزام بدلالتها في هذا الحال على 

 المصدرية إما غلط فاحش أو نادر جداً.

_______________________________ 

 

 .1378شوال/ /27* ليلة الثلاثاء 

 .11ح 5، أبواب النجاسات ب493: 3( وسائل الشيعة 1)

 .316: 3( أجود التقريرات 2)

  47       

الاستدلال 
على 

البراءة 
بروايات 
 الإطلاق

  

 وكيف كان فالصحيح أن الحديث دال على البراءة عند الشك في الحكم وبإطلاقه يشمل كلا الشبهتين.

تدلال به عدم العثور على هذا الخبر بالخصوص من بين الاخبار الصحيحة وأنه ليس له إلا أن الذي يوقفنا من الاس

عين ولا أثر، نعم ورد في حديث السفرة التي وجد عليها لحم وغيره في الطريق، فسأل السائل الإمام )عليه السلام( 

لتي لا بقاء لها ثم يغرم لصاحبها لو عن حكم ذلك اللحم، فأجاب: بأنه يقوّم ما فيها ويؤكل باعتبار أنه من الأشياء ا

حصل بعد ذلك. وهذا أمر حسن، ثم إن السائل سأل الإمام )عليه السلام(: بأننا لا نعرف أصحاب السفرة المطروحة 

في الطريق فهل هم مجوس أو نصارى أو مسلمون فلا يدري مالكه مسلم أو كافر فكيف يأكل من ذلك اللحم، فأجاب 

، ومورد الرواية خصوص اللحم وحكمه بالإباحة والسعة من أجل أنه (1)في سعة حتى تعلموا()عليه السلام( )أنتم 

في بلاد المسلمين، وانه بمنزلة السعة في سوق المسلمين، وأنه من الامارات الشرعية على التذكية وإلا لما قام 

مثالها، بل هي من الأدلة الخاصة للمسلمين سوق، ولاريب ان السعة بهذا المعنى لا ترجع إلى الإباحة الشرعية وأ



التي تجري في الشبهات الموضوعية كقاعدة اليد والاستصحاب، فهي أجنبية عن الإباحة فضلاً عن دلالتها على 

 البراءة في الشبهات الحكمية، إذاً فالاستدلال بها متعَذر.

 الاستدلال على البراءة بروايات الإطلاق

تدل بها على البراءة في الشبهات الحكمية قوله )عليه السلام( )كل شي مطلق ومن جملة الروايات الشريفة التي اس

مزيد الأهمية لهذه الرواية حتى جعلها من أظهر روايات  (3) (، وقد اعطى الشيخ الأنصاري(2) حتى يرد فيه نهى

كمية التي هي محل البراءة باعتبار أنها أخص من أخبار الاحتياط، وبالنظر إلى تضمنها الإباحة في الشبهات الح

الخلاف بين الأخباريين والأصولين دون الشبهات الوجوبية، حيث وافق الأخباريون الأصولين في عدم وجوب 

 الاحتياط

_______________________________ 

 

 .11ح 50أبواب النجاسات ب  493: 3( وسائل الشيعة 1)

 .67ح  12أبواب صفات القاضي ب  173: 27( وسائل الشيعة 2)

 .43: 2( فرائد الأصول 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     48   

فيها، وداعي الشيخ أن تلك الروايات واضح حيث يراد منها أن كل شي مطلق ومباح سواء كان شبهة حكمية أو 

موضوعية حتى يرد منه ويصل من الشارع نهي عن ذلك، وصاحب الكفاية والمحقق النائيني منعا من الدلالة على 

 وب واعتبرا الرواية اجنبية عن المقام.المطل

فحاصل مدعاه: أن الإطلاق هنا بمعنى اللاحرجية العقلية الأصلية التي هي قبل الشرع، وكأن  (1) أما المحقق النائيني

الرواية تفيد أن الأشياء قبل الشريعة المقدسة باقية على إباحتها حتى يرد نهي عنها بعد الشريعة، فهي اشبه بالنزاع 

معروف أن الأصل في الأشياء الإباحة أو الحظر، وإفادة الرواية هذا المعنى لايتلاءم مع ما نحن فيه مما كان ال



النزاع فيه دائماً بعد الشريعة المقدسة وبعد بيان الأحكام فيها وتعلق الشك في شبه حكمية تحريميه وعليه فهي 

 خارجة عن المقام.

فة لو كانت تدل على المعنى المذكور، فما هو الأثر والفائدة من بيانها، ولماذا والجواب عنه أولاً: أن الرواية الشري

تجشم الإمام )عليه السلام( متاعب البيان فأدلى به على مسامع الرواة في الوقت الذي لامساس له بحالته الفعلية وبما 

لاق بيان اللاحرجية بعد الشريعة لا هي وظيفته، فتصدي الإمام)عليه السلام( لهذا الأمر دليل على أن المراد بالإط

 قبلها، ثانياً: أن المراد من الإطلاق إنما هو الإطلاق الشرعي لا الإطلاق العقلي كما قيل.

في الحديث المذكور فحاصله أن قوله عليه السلام )كل شي مطلق حتى يرد فيه  (2) وأما ما قاله صاحب الكفاية*

شرعية التي حصلت ما بعد الشريعة، ومعنى الورود هنا ليس هو الوصول نهي( أن الإطلاق هنا بمعنى الإباحة ال

إلى المكلف بل هو صدور الحكم من قبل الشارع المقدس وجعله على العباد سواء وصل إليه المكلف أو لا، ومعنى 

المعنى  الرواية أن كل شيء مطلق أي مباح واقعاً حتى يجعل الشارع له الحرمة فيجب حينئذ الانتهاء عنه، وهذا

 لايفيدنا في المقام باعتبار أن ما نحن بصدده إثبات الإباحة للمكلف ما دام التكليف لم يصل إليه خارجاً.

_______________________________ 

 

 .317: 3( أجود التقريرات 1)

 .1378/شوال/  28* ليلة الأربعاء 

 .342( كفاية الأصول: 2)

  49       

الاستدلال 
على 

البراءة 
حكم ب

 العقل

  

وبعبارة أخرى الإباحة الظاهرية لا يمكن إرادتها من الإطلاق، إذ لا معنى لأن يقول الشارع المقدس كل شي إذا 

شككت فيه فهو مباح ظاهراً حتى يجعل الشارع الحرمة له واقعاً، فإنه لا تنافي بين الحكم الظاهري والواقعي، بل 

تفيد في المقام، ثم أشكل على نفسه: بأن تطبيق العموم المذكور على موارد لابد من إرادة الإباحة الواقعية وهي لا



الشك وأنه ما لم يصدر الشارع فيه نهي من قبيل التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية، إلا أنه بضميمه استصحاب 

لك أن الدليل أخص عدم جعل النهي وعدم صدوره يمكن إثبات الفرد الخارجي أنه لم يصدر فيه نهي، والجواب عن ذ

من المدعى باعتبار أن المطلب يتم حيث يجري الاستصحاب في مورد، كما لو لم يعلم المكلف بورود النهي، وأما لو 

علم المكلف بحالتين النهي في زمن والإباحة في زمن آخر، ولا يعلم المتقدم والمتأخر منهما، فاستصحاب عدم الجعل 

 المذكور.لا يتأتى حينئذ، فلا يتم الحديث 

فالصحيح أن يقال: إن الحديث المذكور فيه دلالة على البراءة في الشبهات الحكمية كما يدعي ذلك الشيخ الأنصاري 

 ولا أهمية لما يدعيه المحقق النائيني وصاحب الكفاية.

ود وإن أمكن حمله أما ما قاله المحقق النائيني فقد عرفت جوابه، وأما ما قاله الكفاية فجوابه أيضاً واضح، فإن الور

على الصدور والجعل الشرعي إلا أنه في المقام لابد وان يراد منه الوصول، وذلك فإن المراد من الإطلاق في المقام 

بعد ما كان الظاهر هو الإطلاق الشرعي، فإما أن يراد منه الإباحة الواقعية أو الظاهرية، أما الإباحة الواقعية فلا 

فانه تارة يراد منها أن الشارع المقدس يصدر بيان الإباحة الواقعية للأشياء في بدء الجعل  يمكن أن يتأتى في المقام،

والشريعة، وأن الأشياء كلها عند الشك فيها مباحة واقعاً حتى تكتمل الشريعة الاسلامية، باعتبار أن الجعل تدريجي 

هو حلال واقعاً حتى يجعل الشارع له في بدء الشريعة، فالشارع المقدس في صدد بيان أن المشكوك في حليته 

 الحرمة، بمعنى أنه حتى تكتمل الشريعة المقدسة فهذا المعنى لابأس به.

ولكنه لايناسب زمن الصادقين )عليه السلام(، حيث أن الشريعة الاسلامية اكتملت في زمنهم فلا معنى بعد ذلك بيان 

 ذا الخبر في بدء الشريعة المقدسة.هذا المعنى بقولهم كل شي مطلق الخ، وإنما يحق إرسال ه

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     50   

وأخرى يراد من الإباحة الواقعية هي ما بعد الاكتمال وتمامية الجعل، وأن الشارع المقدس بصدد بيان الإباحة 

 الواقعية للأشياء حتى يجعل لها النهي واقعاً.

اقعاً حتى يجعل النهي له واقعاً، وهذا المعنى إن تم فلا أثر له، وبعبارة أخرى الشارع المقدس يقول الشيء المباح و

فيكون بيانه من الشارع لغواً خالٍ من الأثر، إذ أي أثر في قوله كذلك الشي حين تعلق الشك به مباح واقعاً حتى 



 ً ، نظير قوله كل يجعل له النهي واقعاً، إذ للشارع أن يعكس ويقول الشيء محرم واقعاً حتى يجعل له الإباحة واقعا

شي ساكن إلى أن يتحرك أوكل شي متحرك إلى أن يسكن، ومن المعلوم أن اجتماعهما محال لأنهما ضدان فلا بد 

 من ارتفاع أحدهما عند ثبوت الآخر.

وعليه فالإباحة الواقعية لايمكن أن تراد هنا، بل الذي يدل عليها الخبر الشريف ليس إلا الإباحة الظاهرية، بمعنى أن 

ل شي تعلق الشك في حليته ولم يصل من الشارع المقدس نهي عليه، فهو في مرحلة الظاهر قد جعلت له الإباحة ك

بذلك العنوان وأنه مباح ظاهراً، وبناء على هذا فالحديث يشمل كلا الشبهتين الحكمية والموضوعية ويكون الاستدلال 

 به صحيحاً.

 في الشبهات الحكمية للسنة، وقد عرفت دلالة بعض الأخبار على ذلك.هذا تمام الكلام في الاستدلال على البراءة 

 الاستدلال على البراءة )بالإجماع(:

 ويقرب الإجماع على جريان البراءة في الشبهات الحكمية بوجوه ثلاثة:

أنه  أن يدعي اتفاق العلماء أجمع قام على أن المكلف لو شك في حكم من الأحكام وارتكبه فخالف، الوجه الأول:

لايستحق العقاب من قبل المولى، فهو في الحقيقة قائم على نفي العقاب والاستحقاق على مخالفة التكليف غير 

 الواصل إلى المكلف ومفاده قبح العقاب بلا بيان.

أولاً: أنه ليس بإجماع مصطلح لعدم قيامه على حكم شرعي إلهي يكشف عن رأي المعصوم، بل  والجواب عنه:

 وهو لا ينفع، ثانياً: أن الأخباري يدعي أن الأحكام في مورد الجهل بها واصلة إلى المكلف على أمر عقلي

  51       

الاستدلال 
على 

البراءة 
بحكم 
 العقل

  

بطريق الاحتياط، بينما المجمعون على البراءة يدعون الترخيص حيث لم يصل الحكم إلى المكلف، فلا ينفع الإجماع 

 المذكور.

دعوى قيام الإجماع على أن الحكم الشرعي المجعول في مورد الشك في الحكم الواقعي وعدم وصوله  :الوجه الثاني



إلى المكلف لا بنفسه ولا بطريقة حتى بطريق الاحتياط، هو الترخيص والإباحة وهذا دليل على البراءة كسائر 

 الأخبار الأخر.

إجماع على حكم شرعي وليس على أمر عقلي، وإنما يرد أن الإشكال المتقدم الأول لايرد هنا لأنه  والجواب عنه:

عليه الإشكال الثاني وهو أن الأخبارين يدعون وصول التكليف إلى المكلف في مورد الشك بالواقع ومعه لاحكم 

 بالترخيص.

دعوى الإجماع على أن الحكم الظاهري المجعول في مورد الجهل بالحكم الواقعي خصوص الإباحة  الوجه الثالث:

 لمكلفين حيث لايصل التكليف بنفسه، ولو وصل بطريقة فلا معنى للإباحة.ل

ما عرفت من دعوى الأخباريين أن الحكم الظاهري وهو وجوب الاحتياط في مورد الجهل، وليس  والجواب عنه:

 وهو الإباحة والترخيص.

الصغرى فهي محل نقاش بين على أن الإجماع المذكور لايفي بإثبات الصغرى، فإنه قائم على أمر كبروي، أما 

الفريقين، فالأخباريون يدعون أن الصغرى غير متحققة، لأن الأحكام الشرعية في مورد الجهل بها واصلة إلى 

المكلف لطريق الاحتياط، بينما الأصوليون يدعون أن الحكم مورد الشبهة غير واصل وإنما الثابت هو الترخيص فلا 

 ينفع الإجماع.

 ثة لاينفعنا في المقام كما عرفت.إذاً فبوجوهه الثلا

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     52   

 الاستدلال على البراءة بحكم العقل *

والدليل الرابع من الأدلة التي أقيمت على البراءة عند الشك في التكاليف الواقعية دليل العقل: وهو عبارة عن قبح 

نظر العقل أن يعاقب عباده على مخالفة التكاليف التي لم تصل العقاب بلا بيان، وأنه ليس من الحسن على المولى في 

إليهم في الوقت الذي يكون تأخير البيان الأعم من الفعلي والعقلي من قبله، والاعتراف بهذا الحكم المذكور وإعطاء 

رأي  العقل صلاحية مثل هذه القرارات يتم حيث يلزم، فإن العقل يدرك تحسين بعض الأشياء وتقبيحها كما هو



العدلية الأعم من المعتزلة، والا فلوضيقنا نطاق العقل وأنكرنا إدراكه للأمور المذكورة لانستيطع أن نعترف بصحة 

 ما يقوله في مقام الشك في التكليف.

 كيف كان فالبحث يقع في جهات:

 في تمامية قاعدة قبح العقاب بلا بيان الجهة الأولى:

 وجوب دفع الضرر المحتمل في معارضتها لقاعدة الجهة الثانية:

 القاعدة وموقفها مع أخبار التوقف والاحتياط على تقدير تماميتها. الجهة الثالثة:

فاعلم انه مما لاريب في تمامية قاعدة قبح العقاب بلا بيان، وأن العقل يحكم بقبح معاقبة المولى  أما الجهة الأولى:

البيان من قبله، فإن التكاليف التي يأمر الشارع المقدس عبيده تارة: لعبده الذي خالف التكليف الواقعي مالم يصل إليه 

تكون صادرة من قبل المولى وواصلة إلى عبيده، غاية الأمر أن العبد يتجاهل في الفحص والبحث عنها، فيرتكب 

كن عقاباً قبيحاً ذلك ويقع في المخالفة في الوقت الذي لم يتفحص عنها، فالمولى لو عاقب عبده على جهة المخالفة لم ي

 إذا التقصير كان من ناحية العبد.

لم يكن التكليف صادراً من قبل المولى تعالى أو صدر ولكنه لم يصل العبد إليه، ففي هاتين الصورتين لو  وأخرى:

عي، خالف العبد ما في الواقع كان العقاب منه قبيحاً، لأن المحرك للعبد نحو العمل إنما هو بوجوده العلمي لا الواق

 فقد يموت الإنسان جوعاً أو عطشاً في رحله ما يكفيه من الأكل والشرب وهو لا

_______________________________ 

 

 .1378/ذي القعدة/  1* ليلة السبت 

  53       

الاستدلال 
على 

البراءة 
بحكم 
 العقل

  

ت موجودة في واقعها لا توثر في نفسه من يعلم بذلك، فالتكاليف الصادرة من المولى حيث لم تصل إلى العبد وإن كان

حيث العمل، وإنما الموثر هو العلم بالتكليف، فاذا لم يكن التكليف وأصلاً كان العقاب على مخالفته قبيحاً عقلاً، إذاً 



فقاعدة قبح العقاب بلا بيان وتمامية حكم العقل بذلك إنما هو في التكاليف غير الواصلة إلى المكلفين بعد الفحص 

 نها، وأما بعد الوصول فلا معنى لجريان القاعدة المذكورة.ع

وهي معارضة القاعدة المذكورة لقاعدة دفع الضرر المحتمل، فالمشهور بين الأصولين كما  وأما الجهة الثانية:

حكومة قاعدة قبح العقاب بلا بيان على قاعدة وجوب دفع الضرر المحتمل، باعتبار أن  (1) ادعاه صاحب الكفاية

وضوع حكم العقل بوجوب دفع الضرر هو احتمال التكليف الواقعي، وبوسيلة حكم العقل بقبح العقاب مع عدم م

 وصول التكليف ينتفي احتمال الضرر فيرتفع موضوع قاعدة دفع الضرر فلا يبقى مجال للقاعدة المذكورة.

لا بيان، باعتبار أن قاعدة دفع الضرر وأشكل عليه: بأن قاعدة دفع الضرر المحتمل واردة على قاعدة قبح العقاب ب

إنما هي حكم العقل بوجوب التحفظ على الحكم الواقعي، فهو بيان على الواقع فهو يرفع قاعدة قبح العقاب بلا بيان 

لارتفاع موضوعها، والحاصل أن كلاً من القاعدتين كبروي لايتكفل إحراز موضوعه، بل لابد من إحرازه من 

 عدة، وكل منها صالح لرفع موضوع الآخر ولاترجيح لأحدهما على الآخر.الخارج لامن نفس القا

والصحيح أن يقال: إنه قبل بيان الحقيقة لابد من بيان أمر وهو أن المعارضة بين الأحكام الشرعية إنما تقع بين *

، أو يكون السند في كل دليلين ظنيين، إما بأن يكون السند في كل منهما قطعياً ولكن دلالتهما ظنية كالآيات القرانية

 منهما ظنياً ولكن الدلالة قطعية، كخبرين مقطوعي الدلالة فإن في مثلهما يقع التعارض بين الدليلين.

وأما وقوعه بين دليلين قطعيين سندا ودلالة وجهة فيستحيل ذلك، لاستلزامه التناقض بينهما ولابد أن يكون أحد 

 الدليلين وارداً أو حاكماً على الآخر.

_______________________________ 

 

 .343( كفاية الأصول: 1)

 .1378ذي القعدة/ /2* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     54   



ومن هذا القبيل قاعدة قبح العقاب بلا بيان مع قاعد دفع الضرر المحتل، فإنهما من الأحكام العقلية ويستحيل أن يقع 

 لزامه حكم العقل بثبوت المتناقضين واستحقاق العقاب وعدمه في مورد واحد.التعارض بين حكمين عقليين لاست

إذا عرفت هذا فنقول: أن قاعدة قبح العقاب بلا بيان واردة على قاعدة دفع الضرر المحتمل، وذلك لأن الوجوب في 

أن يراد منه الوجوب فلا يخلو منه إما  -بعد أن يراد من الضرر الأخروي وهو العقاب -قاعدة دفع الضرر المحتمل 

الغيري وحينئذ يجب القيام بهذا الملاك لترشح الوجوب من الوجوب النفسي، وهو غير صحيح لأن الوجوب الغيري 

يتم فيما كان هناك واجب نفسي يتوقف على ذلك الغير فيترشح منه وجوب عليه، والمفروض أنه لا واجب نفسي 

وجوب إليه، فلا بد وان يكون الوجوب استقلاليا كما ادعاه الشيخ، يتوقف على دفع العقاب الاخروي ليترشح منه ال

 وهذا الوجوب الاستقلالي على أنحاء ثلاث، إما نفسي وإما طريقي وإما إرشادي.

أما الوجوب النفسي: فلا يمكن إرادته من القاعدة المذكورة باعتبار ان موارد احتمال الضرر ليس بأولى من موارد 

لايكون المكلف عند مخالفته للتكليف مستوجباً عقابين أحدهما على مخالفته للتكليف الواقعي،  القطع بالضرر، وفيها

ثانيهما على ارتكابه لما هو مقطوع الضرر، بل ليس هناك إلا تكليف واحد على نفس مخالفة الواقع، والمفروض أنه 

واصل إليه لا بنفسه ولا بطريقه، فينتفي لم يصل إلى المكلف ذلك الواقع لتحرم عليه مخالفته، بل هو مجهول وغير 

الوجوب عن المقام، وتصير قاعدة قبح العقاب بلا بيان رافعة لا حتمال العقاب على مخالفته التكليف الواقعي ولا 

 يكون وجوب دفع الضرر بيانا للتكليف الواقعي.

ث أفاد في مورد الاعتراض على وأما الوجوب الطريقي: كما ارتآه صاحب الكفاية )قدس سره( فهو غير معقول، حي

الشيخ بأن الوجوب غير منحصر بالقسمين، بل هناك قسم ثالث نسمية بالوجوب الطريقي، وحقيقته هو الذي يترتب 

عليه احتمال العقاب، واحتمال التكليف الواقعي لايوجب احتمال العقوبة إلا في صورة تنجز التكليف، فكل طريق 

 ع فهو موجبحيث كان منجزاً ومحرزاً للواق

  55       

الاستدلال 
على 

البراءة 
بحكم 
 العقل

  



لاحتمال العقاب على تقدير المصادفة، وأما القطع بالعقاب فغير موجود حتى في صورة مخالفة التكليف المنجز 

طاب الواصل لاحتمال العفو والشفاعة، هذا الاحتمال المذكور أي احتمال العقاب. تارة: ينشأ من طريق بلا توسط خ

شرعي، وذلك كما في المعاصي الحقيقية كالكذب وغيره، فإن المكلف يتحمل العقاب على تقدير المخالفة بلا أن 

يكون الموجب لهذا الاحتمال أمر شرعي. وأخرى: يتوسط في البين أمر شرعي يكون طريقا للواقع ولولاه لما 

ات الحكمية التحريمية بناء على ثبوته، فإنها لو حصل احتمال العقاب، كما في أوأمر الاحتياط والتوقف في الشبه

تمت في مورد لكانت طريقاً للواقع منجزاً عليه على تقدير المصادفة، ولا محالة يحصل للمكلف احتمال العقوبة على 

 تقدير المخالفة، وقد كان منشأ هذا الاحتمال هو الخطاب الشرعي ولولاه لما حصل للمكلف احتمال العقاب.

موارد استصحاب النجاسة والأمارة القائمة على ثبوت التكليف، فإنها لولا الخطاب الشرعي لكان المكلف وهكذا في 

في فسحة من الأمر ولما احتمل العقوبة على تقدير المخالفة أصلاً، ففي هذين الموردين الوجوب الطريقي هو المنشأ 

 لا حتمال العقاب ولولاه لما كان العقاب محتملاً.

فيه فوجوب دفع الضرر المحتمل لايمكن أن يصير طريقاً منجزاً للواقع، لأن الوجوب المذكور لايتم إلا  أما ما نحن

حيث يحتمل المكلف الضرر، ثم حينئذٍ يجب دفعه بهذه القاعدة، وقد عرفت أن الطريق المعروف هو ما ينشأ منه 

 ال العقوبة.الاحتمال على أن يكون وجوب اتباع الطريق في مرتبة سابقة على احتم

مع أن احتمال العقوبة مأخوذ في موضوع وجوب دفع الضرر المحتمل، بمعنى أن الوجوب مولد من احتمال الضرر 

في مورد، بمعنى أن يثبت احتمال ضرر في مورد، ثم يجب دفعه بهذه القاعدة المذكورة، إذن لا يمكن أن يصير 

 وجوب دفع الضرر وجوباً طريقياً للزوم الدور.

وأن يكون وجوب دفع الضرر المحتمل إرشاداً إلى ما يحكم العقل به من التحرز عما لا يؤمن العقاب معه من  فلا بد

 مخالفة التكليف الواقعي على تقدير

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     56   

ال ويصبح العقل تحققه، ولكن احتمال العقاب يندفع بواسطة جريان قاعدة قبح العقاب بلا بيان، فإنها ترفع هذه الاحتم

 ضامناً لعدم الوقوع في المؤاخذة باعتبار عدم وجود احتمال للعقاب أصلاً.



فتحصل مما ذكرنا تميز قاعدة دفع الضرر المحتمل عن قاعدة قبح العقاب بلا بيان ولا تعارضها، فإن الأولى تجري 

وته واقعاً، كالشبهة المقرونة بالعلم وتتم في الموارد التي يكون لاحتمال التكليف منجز من الخارج على تقدير ثب

الإجمالي الذي كان احتمال التكليف فيه في كل مورد مستلزماً لاحتمال العقوبة عند المخالفة باعتبار وجود المنجز 

الخارجي، كما أن الشبهات البدوية الحكمية قبل الفحص يجري فيها قاعدة دفع الضرر نظراً إلى أن احتمال التكليف 

 للعقوبة وليس في البين مأمن. فيها ملازم

وكذا أوامر الاحتياط لو تمت لاقتضى كل مورد احتمال التكليف موجباً لاحتمال العقوبة، ويكون حكم العقل بوجوب 

دفع الضرر المحتمل إرشاداً إلى تحصيل المؤمن، ففي جميع هذه الموارد لاتجري قاعدة قبح العقاب بلا بيان، وأما 

ي فيما إذا لم يحتمل العقاب مع قطع النظر عن وجوب دفع الضرر المحتمل، مع احتمال التكليف القاعدة الثانية فتجر

كما في الشبهات الحكمية بعد الفحص فيما إذا لم يكن هنا منجز خاص من علم إجمالي أو إيجاب احتياط وغيرهما، 

 ففي مثله تجرى قاعدة قبح العقاب بلا بيان.

رر المحتمل فرض وصول التكليف تفصيلا أو إجمالاً بنفسه أو بطريقه، ومورد والحاصل أن مورد قاعدة دفع الض

قاعدة قبح العقاب بلا بيان هو الشبهة بعد الفحص وعدم العثور على حجة على التكليف فلا يجمعان في مورد كما 

 ادعى ذلك.

تمال التكليف بالحرمة يستلزم وان أريد بالضرر الذي يجب دفعه في قاعدة دفع الضرر المحتمل هو المفسدة، وأن اح*

احتمال المفسدة الواقعية، وأن كل محتمل المفسدة يجب دفعها بحكم العقل فهذا لانقاش فيه صغروياً، فإن في سائر 

 الموارد الخارجية احتمال التكليف التحريم فيها ملازم لاحتمال المفسدة

_______________________________ 

 

 .1378قدة/ /ذو الع 3* ليلة الاثنين 

  57       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  



 الواقعية نظراً إلى ما تذهب إليه العدلية من تبعية الأحكام للمصالح والمفاسد وأنها بمنزلة العلة للتكليف.

تناب عما يحتمل إلا أن الكبرى غير مسلمة، إذ العقل لا يحكم بلزوم دفع محتمل المفسدة الواقعية، والحكم بلزوم الاج

المفسدة في الشبهات الموضوعية، لأنها من أظهر مصاديق احتمال المفسدة، مع أنهم اتفقوا على عدم لزوم الاجتناب 

عما يحتمل وجود المفسدة فيه في الشبهة الموضوعية، وإذا لم يحكم في الشبهات الموضوعية لم يحكم أيضاً في 

حكم، وإن أمكن التفكيك بنظر الشرع، نعم لو تم البناء المذكور من قبل الشبهات الحكمية لعدم إمكان التخصيص في 

العقل لاختص بالشبهات الحكمية التحريمية باعتبار أن الحرمة ناشئة عن المفسدة، وأما في الوجوبية فلا، إذ المخالفة 

 فيها لاتقتضي إلا تفويت النفع، وهذا ليس بمفسدة.

ة هو الضرر الدنيوي فالأمر ممنوع صغرى وكبرى، أما الصغرى فلأن وإن أريد بالضرر في القاعدة المذكور

ارتكاب الحرام على إطلاقه لا يوجب الوقوع في المفسدة، إذ أي مفسدة دنيوية تترتب على أكل مال الغير أو لبسه 

لى مفسدة في الوقت الذي يكون أكل مال الغير حراماً، نعم بنحو القلة يكون في ارتكاب ما هو الحرام مشتملاً ع

دنيوية مثل أكل الميتة والسموم وبعض الأمور التي لها تأثير في عالم النفس، ومع هذا بنحو الإطلاق لا يقال إن 

ارتكاب الحرام موجب للوقوع في المفسدة، إذاً الصغرى غير مسلمة وهي أن كل من أقدم على ماهو محتمل الحرمة 

يس فيه ضرر دنيوي فكيف المحتمل منه، نعم يحتمل المفسدة فهو يحتمل الضرر الدنيوي، لأن مقطوع الحرمة ل

 الواقعية وقد عرفت أنها لا يجب دفعها.

على إنه لو تم لاختص بالشبهات التحريمية دون الوجوبية، إذ لاضرر دنيوي يترتب على من أقدم على مخالفة ما 

 .يحتمل الوجوب، نعم الفائت منه إنما هو نفع ومصلحة وهو ليس بضرر دنيوي

 )وأما الكبرى( فلأن العقل لا يحكم بوجوب دفع الضرر كل ضرر دنيوي، بل

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     58   

نجد العقلاء يقدمون على ماهو مقطوع الضرر الدنيوي في الوقت الذي يحتمل ترتب نفع معقول على ذلك فكيف 

الضرر الدنيوي الخال عن كل غرض معقول  بالضرر المحتمل، نعم قد يكون العقلاء يذمون من أقدم على ارتكاب

باعتبار أنه سفهي، وليس كل فعل سفهي محكوماً بالحرمة شرعاً، بل باعتبار أنه أمر غير واحد لغرض معقول، 



فالعقلاء يذمون من أقدم على ذلك، فالمتحصل من هذا أن قاعدة دفع الضرر المحتمل تتأتى في مورد يكون احتمال 

لفحص عنه، أو في ظرف وجود المنجز الخارجي كالعلم الإجمالي، أو عند قيام أدلة التكليف في ظرف عدم ا

الاحتياط، فإن في جميع هذه الموارد يكون احتمال التكليف ملازماً لاحتمال العقوبة على المخالفة، ومع عدم هذه 

لبدوية، فإنه لامعارضة بين الموارد تجري قاعدة قبح العقاب بلا بيان، كما لو كان الشك بعد الفحص في الشبهات ا

 القاعدتين بل قاعدة قبح العقاب بلا بيان ورادة على قاعدة دفع الضرر المحتمل.

في ملاحظة قاعدة قبح العقاب بلا بيان مع أدلة وجوب الاحتياط، والظاهر أنه على تقدير تمامية  الجهة الثالثة:*

قبح العقاب بلا بيان لارتفاع موضوعها، إذ على تقدير دلالتها على وجوب الاحتياط وجوباً طريقياً تسقط قاعدة 

وجوب الاحتياط لهذا النحو يتم البيان من قبل المولى ويتنجز الحكم الواقعي على تقدير ثبوته فلا يبقى موضوع 

بلا لقاعدة قبح العقاب بلا بيان، إذاً أدلة وجوب الاحتياط على تقدير تمامية دلالتها واردة على قاعدة قبح العقاب 

 بيان، وتفصيل البحث موكول إلى ما سيأتي إنشاء الله عند التعرض لذكر أدلة الأخباريين.

 هذا تمام الكلام في حكم العقل المستدل به إلى البراءة.

 الاستدلال على البراءة بالاستصحاب *

ين، حيث أن كل حكم ومن جملة ما استدل به على البراءة استصحاب عدم التكليف قبل البلوغ وتقريب ذلك على نحو

 شرعي له مرتبتان:

_______________________________ 

 

 .1378/ذو العقدة/  4* ليلة الثلاثاء 

 .1378/ذو العقدة/  4* ليلة الثلاثاء 

  59       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  



اء الحكم على المكلفين، فإن قوام وجود الأولى: مرتبة لحاظ الحكم في مرحلة الجعل والتشريع التي هي مرحلة إنش

الحكم في هذه المرحلة هو فرض وجود موضوعه، فيكون جعل الأحكام في هذه المرحلة على سبيل القضايا الحقيقية 

التي يؤخذ موضوع الحكم فيها مفروض الوجود، أما تحقق الموضوع وعدمه فلا ربط له بوجود الحكم، بل لو فرض 

لما كان جعل الحكم لغواً، ولما كانت الأحكام الشرعية ما بعد حدوث الشريعة تدريجية  عدم وجوده حتى النهاية

الحصول والجعل من قبل الجاعل، لأنه يجعل الواحد بعد الآخر، فكل حكم إذا شك المكلف في جعله استصحب عدمه 

م على المكلفين( فيستصحب نظراً إلى مرور زمن عليه لم يجعل في الشريعة )أو فقل الشارع المقدس لم يجعل الحك

 ذلك حتى يحصل اليقين بجعله، وتثبت الإباحة والبراءة للمكلف من ناحية المخالفة.

مرتبة لحاظ الحكم في مرحلة الفعلية والبعث التي بها يكون المكلف منزجراً ومنبعثاً نحو ما أمر به مولاه،  الثانية:

ياً باعثاً العبد نحوه، إنما هو بتحقق ما هو شرط للموضوع فإن قوام وجود الحكم في هذه المرحلة وصيرورته فعل

ومع انتفاء الموضوع خارجاً لايصير الحكم فعلياً، فيمكن على هذا أن يقال: إن صلاة الظهر لم تجب بالفعل في 

شك في  الوقت الذي لم يدخل الزوال، فقبل تحقق الشرط لم يكن التكليف فعلياً وبعد تحققه يصبر فعلياً منجزاً، فاذا

 ثبوت الحكم أمكن أن يدعى عدم وجود الحكم باعتبار عدم تحقق شرطه.

فيقال هنا: إن من جملة شرائط فعلية الحكم البلوغ فلو شك في وجود الحكم على تقدير تحقق البلوغ أمكن استصحاب 

 عدم وجود التكليف الفعلي المتيقن قبل البلوغ وهو معنى البراءة.

 ول للاستصحابالإشكال على التقريب الأ

وأشكل المحقق النائيني على التقريب الأول بأمرين: الأول: ان استصحاب عدم التكليف ما قبل البلوغ وعدم الجعل 

محمولي وهو لا ينفع لما بعد البلوغ الذي يكون العدم فيه نعتياً وإثبات العدم النعتى بالمحمولي غير صحيح، وبعبارة 

الشرع وهو غير منتسب إلى الشارع المقدس، والعدم المشكوك فيه هو العدم  أخرى العدم المتيقن هو العدم قبل

 المنتسب إلى الشارع

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     60   



المقدس والعدم المحمولي لايثبت العدم النعتي بالاستصحاب، وبتعبير آخر إن استصحاب عدم التكليف أزلي والعدم 

 .الأزلي غير قابل للجعل وليس له الأثر

إن العدم الأزلي وإن لم يكن له الأثر حين حدوثه إلا أنه بحسب بقائه له الأثر، فللمولى أن يعدم ذلك  والجواب عنه:

العدم فيأمر بالشيء وله أن يأمر باستمرار ذلك العدم، فإن النسبة للمولى واحدة والقضية المتيقنة وإن لم تكن حال 

 كانت ذات أثر شرعي جرى الاستصحاب.حدوثها مورد الأثر إلا أنه حال الشك إذا 

وإما أن العدم المحمولي لا ينفع في إثبات العدم النعتي بالاضافة إلى المستصحب لا ما لإضافة إلى نفس 

 الاستصحاب كما مر.

إن التكليف الذي يقبل البعث والزجر والذي يكون موجباً لتحريك العبد نحو الفعل والعمل، إنما هو  الأمر الثاني:

ليف الفعلي لا الإنشائي، ولاريب أن التكليف في مرحلة الجعل ليس إلا ما كان على نحو القضايا الحقيقية التي التك

ليس فيها إلا إنشاء التكليف، فاستصحاب عدم الجعل وعدم التكليف في مرحلة الجعل لايثبت نفي التكليف في مرحلة 

 الفعلية إلا باللازم والأصل المثبت.

ان قابلا للاستصحاب وهو الحكم الإنشائي غير صالح للأثر بالاضافة إلى المكلف، وما كان أن ما ك والحاصل:

 صالحاً للأثر وهو الفعلي ليس متعلقاً للاستصحاب فعلى هذا لايجري في المقام.

أما النقض فيما اعترف الأصحاب به من جريان استصحاب عدم النسخ في الموارد التي يشك في  والجواب عنه:

لأحكام فيها بحسب الجعل، فاستصحاب بقاء الجعل عبارة عن استمرار الحكم الإنشائي، وإذا فرضناه خال عن بقاء ا

جعله من  (1) الأثر فكيف صح الاستصحاب الذي هو موضوع جزم بجريانه، حتى أن المحدث الاسترا بادي

 الضروريات.

حكم مرتبتين إنشائية وفعلية، وأما إذا فرضناهما واحداً وأما الحل: فلأن مقالة شيخنا الأستاذ تتم فيما لو فرضنا أن لل

 فلا يتم الإيراد المذكور، إذ ليس ما

_______________________________ 



 

 .289( الفوائد المدنية: 1)

  61       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  

كما أن الحكم الأول ليس له قابلية النمو والوصول وراء الحكم الإنشائي الذي جعله المولى جعل ثان يسمى بالفعلي، 

إلى مرتبة الفعلية، بل هو حكم واحد إنشائي فعلي فإن المولى يجعل الأحكام على نحو القضايا الحقيقية فيعتبر في 

ر قرارة نفسه شيئاً وهو الوجوب فعلاً على ذمة الغير، والاعتبار كما يمكن تعلقه بأمر فعلي يمكن تعلقه بأمر متأخ

مقيد بشيء فيوجد فعلاً، وقد يوجد بعد ذلك فليس إنشاء الحكم إلا اعتبار شي على ذمة المكلف في ظرف معين، 

ويتحقق المعتبر بمجرد الاعتبار، فاذا تحققت القيود والحكم الإنشائي كان الحكم الفعلي هو الحكم الإنشائي، وإن لم 

الاعتبار، فعلى هذا استصحاب عدم التكليف الإنشائي هو  تتحقق فليس إلا حكم إنشائي، وهذا لا دخل له بعالم

استصحاب عدم التكليف الفعلي بلا فرق بينهما وليس أحدهما مثبتاً للآخر، فجريان الاستصحاب بهذا المعنى ليس فيه 

 أي محذور أصلاً فيمكن التمسك بجريان الاستصحاب للاستدلال على البراءة.

الترخيص لاستصحاب عدم الجعل والمنع، باعتبار أن كلاً من المنع  وربما يقال: بمعارضة استصحاب عدم

والترخيص أمران حادثان وقد علمنا إجمالاً بثبوت أحدهما في الشريعة المقدسة، فاستصحاب عدم أحدهما يعارضه 

 استصحاب عدم الآخر فيتساقطان.

نوان خاص لكل مورد قبال التحريم والجواب عنه أولاً: إن الترخيص الذي صار طرفاً للعلم الإجمالي ليس بع

والوجوب، بل الثابت من الرسول )صلى الله عليه وآله وسلم( في مرحلة الجعل الترخيص العام، بمعنى أنه أخذ على 

عاتقه في بداية التشريع أن يتعرض لكل حكم إلزامي في الشريعة المقدسة من تحريم أو وجوب، وقد أوضح )صلى 

كل مورد لم يرد فيه نهي فهو مرخص فيه بعنوانه العام، فمتى ما شككنا في تحريم شرعي  الله عليه وآله وسلم( بأن

ومنع مولوي واستصحاب عدم المنع والتحريم كان معناه نفي التكليف الإلزامي في الشريعة، وهذا المعنى 

مكن المناقشة فيه هوالموضوع للترخيص العام فيثبت لا محالة، نعم لو كان المطلوب إثبات الترخيص بالخصوص لأ



 إلا أن المعروف عدمه.

 ثانياً: لو كان الأثر المطلوب هنا معلقاً على عنوان الترخيص الشرعي لكان

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     62   

استصحاب عدم المنع مثبتاً له، ومن اللوازم العقلية للمستصحب فلا يترتب، إلا أن الأثر معلق على عنوان عدم المنع 

أن المطلوب في البراءة الأمن من العقوبة والجزم بعدم الاستحقاق، كما هو محل البحث بين الفريقين في باعتبار 

الشبهات الحكمية، وهذا الأثر مرتب على أن لا يكون منع من قبل الشارع المقدس، فاذا كان الاستصحاب محققاً لهذا 

 نين في مورد ليقع النزاع في ذلك.الموضوع كان الأثر مترتباً عليه، إذا ً لايجتمع كلا العنوا

على أنه لا مانع من جريان كلا الاستصحابين في المقام، لأن المانع من جريان الأصول ليس إلا المخالفة العملية 

وهو الجزم بعدم  -دون الالتزامية، واستصحاب عدم المنع وعدم الترخيص لايستلزم المخالفة العملية، لأن الأثر 

ب على جريان عدم المنع فجريان الثاني غير مضر، وعليه فلا مانع من جريان الاستصحاب في قد ترت -الاستحقاق 

 مرحلة الجعل.

وبما ذكرناه من جريان الاستصحاب في الشبهات الحكمية يجري عينه في الشبهات الموضوعية، فعندما يشك في *

لشك حالة سابقة يمكن استصحاب العدم مائع أنه حلال أو حرام أو في لحم أنه مذكى أو ليس بمذكى، فإن كان ل

النعتي فيقال: إن هذا المايع لم يكن بالأمس ممنوعاً عنه لأنه خل وإلا كما كان، وإن لم يكن له حالة سابقة فإن قلنا 

بجريان العدم الأزلي الذي هو مفاد ليس التامة واعتبرنا له الأثر، وقلنا إن هذا المايع لم يكن ممنوعاً عنه بالأمس 

 تبار أنه لم يكن خمرا فهو إلى الآن فالأثر مرتب عليه لا محالة.باع

به المحقق النائيني، وهو أن الأحكام  وإن لم نجز جريان ذلك لامحالة نرجع إلى استصحاب عدم الجعل بنحو ما قر 

ا بنحو الشرعية جاءت بنحو القضايا الحقيقية، بمعنى أن الشارع المقدس فرض وجود موضوعات متعددة وحكم عليه

الإلزام، فكان الإنشاء الواحد منحلا إلى إنشاءات متعددة وأحكام متغايرة بعضها مع بعض تتعدد بتعدد الموضوع في 

الخارج، فكل فرد فرد قد حكم عليه بذلك الحكم، فنحن إذا اشككنا في فرد أنه حكم الشارع عليه بذلك الحكم أولا، 

 عل فاستصحاب بقائه موجب لجواز ارتكاب ذلك الموضوع الخارجي.فيمكن أن نقول إن هذا كان مسبوقا بعدم الج



_______________________________ 

 

 .1378/ذو القعدة/  5* ليلة الاربعاء 

  63       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  

الفرد أو يشمله كما أو فقل: في الحقيقة يرجع الشك إلى سعة المجهول وضيقه وهل أنه مقتصر على ما عدا هذا 

يشمل غيره، فعند ذلك يستصحب عدم الجعل لما عدا الأفراد المتيقنة الدخول، وعليه فالاستصحاب كما جرى في 

، حيث منع من ذلك في الشبهات (1) الشبهات الحكمية يجرى في الشبهات الموضوعية خلافا للمحقق الخونسارى

عية يكون التكليف فيها محرزاً، والشك في الانطباق على الخارج الموضوعية مدعياً أن في موارد الشبهات الموضو

 وعدمه فلا يجرى الاستصحاب، ولكن قد عرفت بطلاقة وأنه بالتقريب المتقدم لا مانع من جريان الاستصحاب.

 وقد أورد على هذا التقريب بوجوه:

م استحقاق العقاب غير جارٍ، لأنه عن الشيخ الأنصاري بأن استصحاب عد (2) ماجاء به في الكفاية الوجه الأول:

ليس بمجعول شرعي ولاموضوع لأثر شرعي، وإنما هو لازم عقلي ولا يجري الاستصحاب فيه، وأما استصحاب 

عدم فعلية التكليف فأيضاً لايجري لأنه عدم أزلي، وعدم التكليف أزلاً لايقبل الجعل كما وأنه ليس له أثر شرعي فلا 

 يجري الاستصحاب فيه.

اب عنه أما نسبة هذا الإيراد للشيخ فهي غير تامة، فإنه يرى جواز الاستصحاب في العدم الأزلي كما عرفت الجو

 فراجع. (3) ذلك في موارد متعددة من مكاسبة ورسائله

وأما أصل الايراد فيرده بأن جريان الاستصحاب في مورد لا يتوقف على أن يكون المستصحب مجعولاً شرعاً أو 

شرعي، بل المعتبر في الاستصحاب إمكان التعبد بالاستصحاب وأن الشارع المقدس باستطاعته أن  موضوعاً لأثر

يعبدنا ببقاء ذلك المتيقن سابقاً المشكوك لاحقاً، ولا ريب أن التعبد بالوجود كما أنه ممكن كذلك التعبد بالعدم ممكن، إذ 

 لتعبد به بقاء كذلك العدم يمكن التعبد به بقاءً.نسبة القدرة إلى كل منهما متساوية، فكما أن الوجود قابل ل



ودعوى أن التعبد لابد أن يكون بلحاظ حدوثه أو العدم الأزلي لايمكن التعبد بحدوثه لأنه عدم أزلي مدفوعة، أن 

 التعبد في الحقيقة إنما هو بلحاظ مرحلة

_______________________________ 

 

 .169: 3( فرائد الأصول 1)

 .417الأصول: ( كفاية 2)

 .549: 2( فرائد الأصول 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     64   

الشك ومن جهة البقاء، والتعبد وإن لم يكن بلحاظ الحدوث إلا أنه في طرف الشك وفي مرحلة البقاء له قابلية فلا 

 مانع من التعبد به وإذا أمكن التعبد امكن جريان الاستصحاب فيه.

به الشيخ الأنصاري )قدس سره( من الإيراد على استصحاب عدم التكليف في مرحلة الفعلية،  ما جاء الوجه الثاني:*

 هو أن القائل به يقر به بأحد أمور ثلاثة:

 إما استصحاب عدم التكليف أو عدم المنع أو عدم الاستحقاق، وكل من هذه الثلاثة لا تجري في المقام.

ومن شأن كل مستصحب أن يكون حكماً شرعياً أو موضوعاً لأثر أما استصحاب عدم الاستحقاق فلأنه أمر عقلي 

شرعي وهذا ليس منها، واما الباقي وهو استصحاب عدم التكليف أو عدم المنع فالإشكال فيه هو أن الغرض من 

 استصحاب الاستدلال به على البراءة ليحصل لنا القطع بعدم استحقاق العقاب عند المخالفة، وهذا المعنى لايكون إلا

 حيث يحصل ترخيص على مورد من قبل الشارع المقدس.

والاستصحاب يقوم بهذه المهمة وهي إثبات الترخيص الشرعي إن بنينا على أنه من الأمارات لتكون مثبتاتها حجة، 

باعتبار أن الترخيص الشرعي من اللوازم العقلية لعدم التكليف أو عدم المنع، أو قلنا بأن الاستصحاب من الأصول 

ن مثبتاتها حجة أيضاً، بهذين القولين يتحقق الترخيص الشرعي الذي يترتب عليه القطع بعدم الاستحقاق، وأما إذا وأ

لم نقل بذلك فحينئذ لم يثبت لنا ترخيص شرعي، فأحتمال الحرمة يستلزم احتمال استحقاق العقوبة فلابد من الرجوع 



ب فالمتحصل من هذا أن الاستدلال بالاستصحاب على البراءة الى قاعدة البراءة العقلية ومعها لافائدة للأستصحا

لتحصيل القطع بالاستحقاق يترتب على ثبوت الترخيص الشرعي في مورد، واستصحاب عدم التكليف وعدم المنع 

إنما يثبتان الترخيص بناء على أنه من الأمارات أو من الأصول على القول بحجية لوازمها، والمفروض عدم تمامية 

القولين، فالترخيص غير ثابت واحتمال العقوبة في محله لا يرفعه إلا قاعدة قبح العقاب بلا بيان ومعها لا أثر كلا 

 للاستصحاب.

_______________________________ 

 

 .1378/ذو القعدة/  8* ليلة السبت 

  65       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  

حاجة إلى إثبات الترخيص الشرعي ليترتب عليه القطع بعدم الاستحقاق، بل للقطع بعدم أولاً: أنه لا والجواب عنه:

الاستحقاق مترتب على نفس عدم التكليف أو المنع عنه بدون حاجة إلى ثبوت ترخيص شرعي، فإن العقاب إنما 

كاب الفعل، فاذا حصل يترتب على المنع من قبل المولى إما من جهة المنع من ترك الفعل أو من جهة المنع من ارت

للمكلف مؤمن من جهة المنع وأثبت الاستصحاب عدم المنع أو عدم التكليف يقطع المكلف بعدم الاستحقاق حينئذ 

 حاجة إلى الترخيص الشرعي.

ثانياً: أنه لو فرضنا أن الترخيص من لوازم عدم التكليف، ولكن ما المانع من جريان الاستصحاب في نفس 

، لما جاء في الترخيص الشرعي با  ُ ً عتبار أنه مضى زمن عليه سابق قبل البلوغ وهو مرخص في الارتكاب قطعا

 حديث رفع القلم فيستصحب ذلك ويثبت به القطع بعدم الاستحقاق للعقاب.

ما جاء به المحقق النائيني بأن استصحاب عدم التكليف المتيقن ثبوته قبل البلوغ المثبت للبراءة غير  الوجه الثالث:

في المقام، لأنه من قبيل اللاحرجية العقلية بمعنى عدم التكليف قبل كل شي وقبل أن يكون مورد قابل للاتصاف  جارٍ 

 به، وهذا لاينفعنا إثباته لما بعد البلوغ الذي هو مورد قابل.



ؤه بعد البلوغ، وبعبارة أخرى المتيقن ثبوته قبل البلوغ إنما هو عدم التكليف في مورد غير قابل له، وهذا لايحتمل بقا

 وإنما المحتمل فيه عدم التكليف في المورد القابل له فلا معنى للتمسك بالاستصحاب.

بأن عدم التكليف بمعنى اللاحرجية العقلية إنما يتم بالاضافة إلى الصبي غير المميز كالصبي  والجواب عنه:

يتأتى الحديث المذكور لأنه في مورد قابل، وهذا المتغذي فإن حكمه حكم البهائم، وأما بالنسبة إلى الصبي المميز فلا 

وإن كان في بدء حدوثه غير مفيد لأنه أزلي إلا أنه باعتبار وقت الشك له الأثر من ناحية البقاء فيجري الاستصحاب 

في رفعه، لأن رفعه عن امتناني ودعوى أن الاستصحاب أزلي وعدم محمولي لا يثبت الانتساب إلى الشارع 

لاينفع ما نحن فيه الذي غرضنا إثبات العدم الوصفي وتحقق نسبة ذلك إلى الله تعالى مدفوعة بأن الأثر المقدس، فهو 

 العقلي إن كان من آثار نفس المستصحب فلا يجري، وإن كان أثراً لنفس الاستصحاب فلا مانع من جريانه.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     66   

من الإشكال على البراءة بالاستصحاب ما حاصله: أن كل استصحاب إنما (1) نيالوجه الرابع ما جاء به الشيخ النائي

يجري في مورد حيث يكون الأثر مرتباً على الواقع أي واقع المستصحب، فعند تعلق الشك به يعبدنا الشارع المقدس 

لى نفس الشك في الواقع ببقاء ذلك الواقع في تلك المرحلة ويحصل الأثر المطلوب منه، وأما إذا كان الأثر مرتباً ع

أو على الجامع بين الواقع والشك به فلا ريب أنه بمجرد تحقق الشك بالواقع يحصل الأثر من دون حاجة إلى 

 الاستصحاب.

أما في الأول: فلأن موضوع الأثر محرز بالوجدان، فما هو قابل للاتصاف ليس له الأثر وما كان له الأثر لايجري 

 الاستصحاب فيه.

الثاني: فلأن استصحاب الواقع وإن أوجب ترتب الأثر إلا أنه لما كان بمجرد تحقق الشك به يوجبه لأنه وأما في 

موضوع له أيضاً، فالتعبد بعد ذلك ببقاء الواقع من تحصيل الحاصل، بل هو من أردء تحصيل الحاصل، لأنه إحراز 

عد العلم بالواقع وأنه متى ماشك في حكم ولم يعلم ما هو محرز بالوجدان بالتعبد مثلاً حرمه التشريع تارة: نفسرها ب

أنه من الدين كان القول به إدخالا لما لم يعلم أنه من الدين في الدين وهو حرام فيكون من قبيل الأول وحينئذ لاينفع 

 جريان استصحاب عدم ثبوت الواقع.



نه، فإن نسبة الحكم حينئذٍ إليه تعالى من باب : نفسرها بأنه الأعم مما علم بأنه ليس من الدين أولم يعلم بأنه موأخرى:

التشريع فلا ريب أنه من الثاني، ويترتب الأثر عند تعلق الشك بأنه من الواقع ولا حاجة إلى استصحاب عدم كونه 

 من الواقع لأنه من تحصيل الحاصل كما عرفت.

عدم استحقاق العقاب، وهو أثر لنفس وما نحن فيه كذلك فإن الأثر من استصحاب عدم التكليف قبل البلوغ الجزم ب

الشك بالواقع باعتبار ما تقتضيه القاعدة من قبح العقاب بلا بيان، فاذا شككنا في تحقق التكليف فالموضوع للأثر قد 

حصل وجدانا فلا حاجة حينئذ في الرجوع إلى استصحاب عدم التكليف لاثبات الأثر المذكور، لأنه تحصيل للحاصل 

 إذاً استصحاب عدم التكليف لاثبات البراءة غير صحيح. بل هو من أردئه،

_______________________________ 

 

 .329: 3( أجود التقريرات 1)

  67       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  

 أن ما قاله )قدس سره( صحيح لو كان الأثر أثراً لنفس الشك باعتبار أن موضوع الأثر يجوز والجواب عنه:

بالوجدان فاستصحاب بقاء الواقع ليس له الأثر وهو لاينفع، وأما إذا كان الأثر ثابتاً للأعم منه ومن الواقع فما جاء به 

غير صحيح، لأن قاعدة قبح العقاب بلا بيان إنما تجري في مورد لايكون بيان وجداني أو تعبدي من قبل المولى 

وجداني أو التعبدي فالقاعدة لا يبقى لها الأثر ولا تجري لانتفاء تعالى، أما مع وجود البيان وإحراز الواقع ال

 الموضوع سواء كان الواقع المحرز وجوداً أو عدماً.

إلا أن  -وهو الجزم بعدم الاستحقاق  -وما نحن فيه كذلك، فإن المكلف بمجرد الشك بالواقع وإن حصل له الأثر

ضوع قاعدة قبح العقاب ويكون الأثر أثر الواقع لا الشك، نعم الشارع المقدس حيث يعبدنا بعدم التكليف ينتفى مو

يترتب الأثر على مجرد تحقق الشك حيث لايكون للمكلف حالة سابقة أما معها فالأثر أثرها وليس أثر الشك، مثلاً 

ارة بعد الأمارة القائمة على طهارة شي يمكن التمسك بها وإن كانت قاعدة الطهارة جارية في موردها، إلا أن الأم



قيامها على الطهارة لايبقى موضوع للقاعدة، فالأثر حينئذ أثرها وليس بأثر القاعدة، بلا فرق بين أن يكون أثر الواقع 

مرتباً على وجوده أو عدمه، فعلى هذا استصحاب عدم التكليف يجري في مورد يكون للمكلف شك بالواقع ويكون 

 ً  على استصحاب عدم التكليف بالواقع من دون لزوم تحصيل الحاصل، ذلك الأثر العام المرتب على كل منهما مرتبا

 فضلا عن كونة أردء.

وبعبارة أخرى: قاعدة قبح العقاب بلا بيان متوقفة على تحقق موضوعها أعني عدم البيان، فكما أنها لاتجري مع 

 موضوع لها.بيان التكليف لاتجري مع بيان عدم التكليف، والاستصحاب بيان لعدمه فلا يبقى معه 

على استصحاب عدم التكليف للاستدلال به على البراءة ما  (1)الذي أورده الشيخ الأنصاري الوجه الخامس:

محصله: أنه يعتبر في الاستصحاب وحدة القضية المشكوكة مع المتيقنة، وهنا لا اتحاد بينهما، فإن موضوع عدم 

 ظاهر قوله عليه السلام: )رفع القلمالتكليف قبل البلوغ عنوان الصبي والمجنون علي ما هو 

_______________________________ 

 

 .60: 2( فرائد الاصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     68   

( وأما عدم التكليف بما بعد البلوغ الذي هو المشكوك فيه (1) عن الصبي حتى يحتلم وعن المجنون حتى يفيق

قابل للتكيف وهو موضوع يختلف عن الأول، ومتى لم يتحد موضوع  فموضوعه الإنسان بعد البلوغ، وفي مورد

 القضيتين لانستطيع من جريان الاستصحاب.

وهذا الإيراد هو الصحيح، وتوضيحه: أن العنوان الذي أخذ في موضوع للحكم الشرعي على نحوين: الأول: أن 

واسطة في العروض، ولاريب أن الحكم العنوان قد يكون بنظر العرف قواما لذلك الموضوع على نحو من قبيل ال

يزول عند تبدل ذلك العنوان كالعدالة التي أخذت في موضوع نفوذ الشهادة والعلمية التي أخذت في موضوع جواز 

التقليد وأن موضوعه العالم، فإنها في نظر العرف قوام لذلك الحكم وأنه يدور مدارها وجوداً وعدماً، والحكم في 

ن المذكور وبالعرض ثبت لنفس الذات، فاذا زال العنوان فقد زال الحكم قطعا وثبوتة بعد ذلك إنما الحقيقة ثابت للعنوا



 يكون بعنوان جديد لا بالعنوان السابق.

 وفي مثله عند الشك لايجري الاستصحاب.

ن قبيل الواسطة أن لايكون العنوان مقوماً لموضوع الحكم، بل في الحقيقة علة لثبوت الحكم إلى الذات، فهو م الثاني:

في الثبوت كما في نجاسة الماء بعنوان الثابتة لعنوان التغير، فإن النجاسة في الحقيقة ثابتة لذات الماء ولنفس الجسم 

ولكن بعلة التغيربأحد الاوصاف، فهذا العنوان ليس قواما للموضوع بل الموضوع كما عرفت نفس الجسم ولكنما 

 ن المذكور، وهذا القسم من العناوين الذي يكون علة في الثبوت ينقسم إلى قسمين:العلة في ثبوت الحكم إنما هو عنوا

أن يكون العلة التي أوجبت ثبوت الحكم للذات علة محدثة موجبة لبقاء الحكم إلى الآخرحتى مع التبدل والتغير  الأول:

مما كان حدوثهما موجبا لثبوت  وزوال العنوان، فلا ريب أن الحكم باق بعد زوال العنوان كالمحدود وطلاق التسع

 الحكم وبقائة حتى الأخير.

_______________________________ 

 

 )مع اختلاف يسير(. 11ح 4، أبواب مقدمة العبادات ب45: 1( وسائل الشيعة 1)

  69       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  

يدور مدارها وجوداً وعدماً فمتى كانت موجودة كان الحكم ثابتا، تكون العلة المحدثة ليست بمبقية، بل الحكم  الثاني:

فأذا انعدمت انعدم الحكم ولايوجد بعده إلا بسبب آخر كعنوان التغيرفي الماء الكثير، فأنه ليس مجرد حدوثة موجبا 

 لبقاء النجاسة حتى لو زال التغير، بل هو عنوان يدور الحكم مداره وجوداً وعدماً.

ل: ان علمنا بأن العنوان المأخوذ في الموضوع من المقومات له بحيث كان من النحو الأول فلا ريب إذا عرفت فنقو

أن الحكم ينعدم بانعدام نفس العنوان لأنه من المقومات كما هو المفروض، وإن علمنا أنه ليس من المقومات 

يل القسم الأول الذي يكفي حدوثة في لموضوع الحكم بل من قبيل الواسطة في الثبوت فحينئذ إن أحرزنا أنه من قب

بقاء الحكم، فعند تبدل العنوان نحكم ببقاء الحكم قطعاً، لأنه المفروض علة محدثة ومبقية، وإن علمنا أنه من القسم 



الثاني فعند زواله يزول الحكم ولا يوجد إلا بسبب آخر، ولو شككنا بين كونه من قبيل العلة المحدثة والمبقية أم 

 قط بعد القطع بأنه من النحو الثاني، فلا شك في جريان استصحاب الحكم نظرا إلى تمامية أركانه.المحدثة ف

وأما لو شك في كون العنوان من النحو الأول الذي من قبيل المقوم للموضوع أو من الثاني الغير المقوم له لايجري 

 اليقين السابق في ظرف الشك.الاستصحاب لعدم إحراز صدق نقض اليقين بالشك فيما لو لم نرتب ذلك 

وإذا اتضح هذا تعرف أن المقام كيف لايجري الاستصحاب فيه، لأن عدم التكليف الذي كان ثابتاً للصغير إنما هو 

بعنوان الصبي والمجنون، والعرف يرى أن هذين العنوانين من المقومات لنفس الموضوع فعند الزوال يزول الحكم 

سا من قبيل العناوين التي هي واسطة في العروض، فلا أقل من الشك في كونها من المذكور، ولو فرضنا أنهما لي

قبيل الواسطة في العروض أو الثبوت ومعه لايمكن جريان الاستصحاب كما عرفت فيما تقدم، إذ رفع اليد عن اليقين 

لثابت بعنوان الصبي السابق ليس من نقض اليقين بالشك بعدم إحراز الموضوع السابق، فاستصحاب عدم التكليف ا

لما قبل البلوغ لايمكن الاستصحاب لما بعد البلوغ فانه يثبت له بعنوان آخر، فالقضية المشكوكة ليست بمتحدة مع 

 القضية المتيقنة.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     70   

ة ينحصر موارد وإذا قد تبين لك صحة جريان استصحاب عدم التكليف في الشبهات الحكمية والموضوعية لا محال*

 البراءة في غير ما جرى فيه الاستصحاب:

منها: ما لو تعارض الاستصحاب في مورد كما لو علمنا بتحقق أحد الحادثين وشككنا في المتقدم والمتأخر منهما، 

ناة لعدم اتصال زمان الشك بزمن اليقين، أو لما قل (1)فإن الاستصحاب لايجري إما لفقدان شرطه كما يقول في الكفاية

 من لزوم المعارضة بينهما بعد فرض جريانهما، ومع تعذر جريان الاستصحاب تجري البراءة حينئذ.

ومنها: موارد الأقل والأكثر الارتباطيين فإن مرجعهما إلى الإطلاق والتقييد، لأن الشك في الأكثر معناه اعتبار 

إلا لدار بين المتباينين، فالسورة )مثلاً( إما المولى لذلك القيد دخيلا في المأموربه بعد فرض ان عدمه لايضر و

واجبة فتكون الصلاة مقيدة بها أو مستحبة فالصلاة مطلقة من ناحيتها، فالشك في الأكثر شك في التقيد، وقد فرضنا 

أن النسبة بين الإطلاق والتقييد نسبة التضاد، لأن معنى الإطلاق هو الإرسال وعدم اعتبار قيد من القيود، ومعنى 



لتقيد لحاظ شيء في المأموربه وجوداً أوعدماً، فحينئذ بعد أن كان الإهمال في الواقعيات غير ممكن، فلا بد للمولى ا

إما من لحاظ التقييد أو لحاظ الإطلاق؛ واستصحاب عدم كل منها معارض باستصحاب عدم الآخر، ولا بد من 

يد لكونة مِنـةّ وتوسعة على المكلف بخلاف العكس، التساقط والرجوع إلى البراءة، وهي تقتضي البراءة من التقي

 فالإطلاق يثبت حينئذ بالبراءة، فتبين مما قلناه انه في هذين الموردين تجري البراءة لا الاستصحاب.

 هذا كله في دليل البراءة.

_______________________________ 

 

 .1378/ذو القعدة/  10* ليلة الاثنين 

 .344( كفاية الأصول: 1)

  71       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  

 

 

 أدلة الاحتياط

 

 ويقع البحث عن أدلة الاحتياط وهي إن تمّت عارضتها أدلة البراءة وإلا أصبحت محكومه للبراءة.

 أستدل القائل بلزوم الاحتياط في الشبهات الحكميه على مدعاه:

 بالآيات الشريفة: -أولآ 

 .(1)لاتقف ما ليس لك به علم()و قوله تعالى: -1

بأن ارتكاب ماهو محتمل التحريم ليس ارتكاباً عن علم ليكون معذورا فيه، بل يكون من مصاديق المنهي عنه الذي 



يحرم عليه اتباعه، والجواب عنه أن الآية الشريفة إنما ترشد إلى حكم العقل الذي يقضي باحتياج المؤمّن من العقاب 

نسان في مقام عمله، والمؤمّن الوحيد هو العلم فهي ترشد إلى اتباعه، والقائل بالبراءة يرى أن في كل مورد يسلكه الإ

أدلة البراءة كافية له ومؤمنة من العقوبة إذا أراد ارتكاب تلك الشبهة، فهو لايرى منعاً من العمل على طبق ذلك 

للمؤمنية فهو مشكوك مع المؤمن، أو فقل الأصولي  الدليل، كما أنه لايرى بأساً في مقام الفتوى، لأن الأدلة متكفلة

لاينكر أن القول بالترخيص مع عدم استنادة إلى دليل تشريع محرم، إلا أنه يدعي أن أدلة البراءة دليل على 

الترخيص، كما أن القائل بالاحتياط يرى بمقتضى دليله أن المؤمن له هو الاحتياط فلا فرق بينهما على هذا التقدير 

 جنبية عن المقام.فهي أ

 .(2))أتقوا الله حق تقاته( منها الأمر بالتقوى قولة تعالى: -2

ويدعي القائل بالاحتياط أن ارتكاب ما هو محتمل الحرمة ليس تقوى الله تعالى، إنما الترك للمشتبه تقوى من الله 

 تعالى،

_______________________________ 

 

 17:36( سورة الاسراء 1)

 .102: 3عمران  ( سورة آل2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     72   

أنه إن أريد من التقوى الأمن من الهلاك والعذاب والجزم بالمؤمن والتحفظ عن ارتكاب ما يوجب  والجواب عنه:

الاستحقاق، فلا ريب أن القائل بالبراءة يرى دليله خير مؤمّن له من العقوبة بحسب الفتوى والعمل، فارتكاب ما هو 

مل الحرمة استنادا إلى ما دل على الترخيص من براءة عقلية وشرعية ليس منافيا للتقوى، نعم لو لم ير دليله محت

دليلاً مهما لكان لما قالة مجال واسع إلا أن الأمر بالعكس، وإن أريد بالتقوى المرتبة العالية يعني التحفظ من الوقوع 

، فالاجتناب عن محتمل الحرمة فيه تقوى عالية )واتقوا الله حق تقاته( في المفاسد الواقعية، كما هو مفاد قوله تعالى:

بمرتبة أخيرة، فيرده أن الشارع المقدس لايريد ذلك على نحو الوجوب قطعا وإلا لأمر بالاحتياط في الشبهات 



 ة على الإرشاد.الموضوعية، لأن احتمال المخالفة موجود وكذا الشبهات الحكمية الوجوبية، إذن الآية الشريفة محمول

ويدعي القائل بالاحتياط  (1))ولا تلقوا بايديكم إلى التهلكة( منها الناهية عن إلقاء النفس في التهلكة، قولة تعالى: -3

أن الإقدام على ارتكاب ما يحتمل الحرمة فيه احتمال الوقوع في الهلكة التي نهى الشارع المقدس عنها فكان 

الجواب عنه أن الهلكة إن أريد بها الدنيوية فالصغرى ممنوعة، فإن ارتكاب محتمل الاحتياط ضروريا عند الشبهة، و

التحريم ليس فيه احتمال الهلكة فضلاً عن القطع بها، مضافاً إلى أنه لو كان لنهي الشارع عن الشبهات الوجوبية 

ا يحتمل تحريمه وإن أوجب والموضوعية ولا قائل به، وإن أريد بها الهلكة الأخروية التي هي العقاب فارتكاب م

احتمال الهلكة الأخروية إلا أن الكبرى ممنوعة، باعتبار أن الآية الشريفة إنما ترشد إلى حكم العقل بتحصيل المؤمّن 

في كل عمل،. والقائل بالبراءة يجد الأدلة التي دلت على الترخيص مؤمنة من كل عقاب وهلكة، فلا يحتمل العقاب 

 ريم.بارتكاب ما يحتمل التح

_______________________________ 

 

 .195: 2( سورة البقرة 1)

  73       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  

 ثانياً: واستدل بالأخبار الشريفة:*

وهي كثيرة تبلغ حد التواتر بحيث نعلم إجمالاً بصدور بعضها يقيناً، فهي من حيث السند تامة، ولكنها من جهة 

 نقسم إلى طوائف ثلاثة، وهي:الدلالة ت

الطائفة الأولى: الأخبار الآمرة بالتوقف وهي على أنحاء، منها: ما أمرت بالتوقف عند الشبهة، ومنها: ما دلت على 

أن الوقوف عند الشبهة خير من الاقتحام في الهلكة بنحو التعليل، ومنها: ما جمعت بين الأمرين الأمر بالتوقف وبيان 

عمر بن حنظلة، )فإن كان  (1) رواية أحدهما: هو التعليل، وقد وجدنا ذلك أي الأخير في روايتين:الحكمة من ذلك و

ذلك فارجه حتى تلقى إمامك، فإن الوقوف عند الشبهات خير من الاقتحام في الهلكات(، وهو مفاد 



الشبهة، وقفوا عند الشبهة، إلى  جاء فيه انه قال )لا تجامعوا في النكاح على (2)موثقة سعد بن زياد وثانيهما: الأولى،

أن قال: فإن الوقوف عند الشبهة خير من الاقتحام في الهلكة(. وهو مفاد الثانية وهي التعليل، ونظير هذا أخبار 

)الأمور الثلاثة أمر بينّ لك رشده فاتبعه وأمر بين غيه فاجتنبه، وأمر اختلف فيه فرده إلى الله(، وكلها  (3) التثليث

 وف عند الشبهة.تأمر بالوق

أن كلها لاتفيد وجوب الاحتياط ، أما أخبار التوقف فعلى تقديرتماميتها فقد اعتبرت الموضوع فيها  والجواب عنه:

المشتبه، وأن الوقوف عند الشبهة كان مركزاً للبحث، ولا ريب أنه غير عنوان المشكوك الذي ما نحن فيه، فإن 

تبسا كما قال الإمام )عليه السلام(: )المشتبه ما اشبه الحق(، فإن الواقع لايعلم المراد من المشتبه ما كان الأمر فيه مل

 انطباقه على أحدهما بالخصوص فهو ملتبس الأمر،

_______________________________ 

 

 .1378/ذو القعدة/  16* ليلة الأحد 

 .68/10: 1، الكافي 9ح 12، أبواب صفات القاضي ب157: 27( وسائل الشيعة1)

 .15(المصدر السابق ح2)

 )مع اختلاف يسير(. 28( المصدر السابق ح 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     74   

وهو  -بينما المشكوك ليس أمرا مرددا بين اثنين بل واحد يحتمل مطابقتة للواقع والواقع على حاله، ففي ما نحن فيه 

ب بلا بيان، وإذا ثبت الترخيص الشرعي لذلك المورد يجري للبراءة الشرعية ولقاعدة قبح العقا -مشكوك التحريم 

المشكوك ارتفع موضوع المشتبه ولا يكون الأمر ملتبسا، بل يصير من موارد ما علم حليته، ولابد وأن يكون موارد 

المشتبه مختصة بالعلم الإجمالي والشبهات قبل الفحص، والذي يؤيد ما ذكرنا من أن موارد التوقف غير موارد 

ت بعد الفحص التي ثبت لها الترخيص الظاهري، هو أن التوقف غير لازم في الشبهات الموضوعية الشبها

والشبهات الحكمية الوجوبية بعد الفحص عنها، ولولا أن جريان البراءة فيها أثبت لها حكم الترخيص وأخرجها عن 



ها أصلاً مع أن لسان الروايات آبية عن عنوان المشتبه لكان اللازم تخصيص أدلة التوقيف فيها، إذ لايجب التوقف في

كل تخصيص، وكيف يمكن الإلزام في مثل قوله )عليه السلام(: )الوقوف عند الشبهة خير من الاقتحام في الهلكة( 

 فالذي تحصل من هذا أن الموضوع في أدلة التوقف غير الموضوع في موارد البراءة.

الوقوف عند الشبهة خير من الاقتحام في الهلكة( فإن الأمر بالتوقف  وأما الأخبار التي تعرضت للتعليل بقوله: )فإن*

فيها إرشادي وليس بمولوي، فإن أريد بالهلكة الهلكة الدنيوية بمعنى أن ارتكاب محتمل التكليف يوجب الاقتحام في 

إنما هناك بعض محتمل الهلكة الدنيوية فهو غير تام كبرويا، إذ ليس ارتكاب مطلق المحرم يوجب هلكة دنيوية، و

المحرمات النادرة يكون ارتكابها موجبا للوقوع في الهلكة الدنيوية، وإذا كانت الدنيوية لاتلازم المحرمات فكيف 

 بملازمها لارتكاب محتمل التحريم.

وإن أريد بها المفسدة الواقعية وأن ارتكاب محتمل التحريم يوجب الوقوع في محتمل المفسدة وهو قبيح فهذا غير 

ر من كلمة الهلكة، لأن الهلكة لايخلو أمرها بين الدنيوية والأخروية، أما تأويلها بالمفسدة الواقعية فغير مسلم، ظاه

نعم تخصيصها بالشبهات الوجوبية والموضوعية أمر ممكن باعتبار عدم اشتماله على مفسدة بنظر الشارع المقدس 

 إلا أن الظاهر من هذا عدم التخصيص،

_______________________________ 

 

 .1378/ذو القعدة/  17* ليلة الاثنين 

  75       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  

اللهم إلا أن يقال بأن ترك ما يحتمل الوجوب موجب لتفويت المصلحة وهو اقتحام في الهلكة أي المفسدة، ولكنه غير 

قوع في الهلكة أي المفسدة، وكيف كان فإرادة الهلكة بمعنى تام، إذ لم يقل أحد بأن تفويت الواجب أي المصلحة و

 الدنيوية غير تام وإرادته بمعنى المفسدة الواقعية غير ظاهرة فيه.

وإن أريد من الهلكة بمعنى العقاب الأخروي فالأمر بالتوقف لايكون إلا إرشاديا إلى ما يحكم العقل به من التوقف في 



يكون الأمر مولويا لأن احتمال الهلكة ينشأ من إيجاب الاحتياط، وهو لايخلو عن كل مورد يحتمل فيه الهلكة، ولا 

 موارد ثلاثة:

أن يكون في البينة إيجاب بالاحتياط الواقعي بنحو الكلية، وهذا هو الذي سبب احتمال الهلكة في كل مورد  الأول:

 يحتمل التكليف فيه.

 بالتوقف بنفس هذه الأدلة.أن يكون احتمال الهلكة ناشئاً من الأمر  الثاني:

 أن يكون احتمال الهلكة ناشئاً من الأمر بالاحتياط في بعض الموارد الخاصة. الثالث:

أما الأول فلا ريب في دفعه بقاعدة قبح العقاب بلا بيان، وبالبراءة الشرعية أيضاً حيث يشك المكلف في أن الشارع 

 تمال التكليف، وهذا شك في شبهة حكمية يرجع فيها إلى البراءة.المقدس قد جعل علية أمراً بالاحتياط في موارد اح

وأما الثاني فلا ريب من بطلانه، لأن احتمال الهلكة لايمكن أن ينشأ من الأمر بالتوقف في هذه الأدلة الخاصة، وذلك 

 لأن موضوع هذه الأوامر احتمال الهلكة فلا يكون احتمال الهلكة ناشئاً منها.

اشئاً من الأمر الثالث وهو الموارد الخاصة التي أمر الشارع المقدس فيها، وعلينا مراجعة موارد فلا بد وأن يكون ن

 الأدلة الخاصة لنرى أن الاحتياط ثابت فيها أولا، فإن ثبت عارض البراءة وإلا فلا.

براءة أصبح وأما حديث التثليث، فلأن محتمل التحريم بعد الفحص عنه وثبوت الترخيص الظاهري في حقه بسبب ال

 من مصاديق ما هو بينّ الرشد فيجب اتباعه حينئذ.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     76   

الطائفة الثانية: الأخبار الآمرة بالاحتياط التي تبلغ خمس روايات، وهي بحسب سندها محل نقاش في الجملة خلاف *

 أخبار التوقف التي قلنا أننا نعلم بصدور جملة منها. كيف كان:

، قال سألت أبا الحسن علي )عليه السلام(: عن رجلين أصابا صيدا وهما (1) ل صحيحـة عبد الرحمـن الحجاجالأو

محرمان الجزاء بينهما أو على كل واحد منهما جزاء، قال: بل عليهما أن يجزي كل واحد منهما الصيد، فقلت: إن 

ثل هذا ولم تدروا فعليكم الاحتياط حتى تسئلوا بعض أصحابنا سألني عن ذلك فلم أدر ما عليه قال: )إذا اصبتم بم

 وتعلموا(.



الجواب عنه: أنها لاتدل على وجوب الاحتياط تعبداً لأمرين: الأول: ورودها في موارد الشبهات قبل الفحص، ومحل 

باريين النزاع إنما هو بعد الفحص، الثاني: أنها واردة في الشبهات الوجوبية ولاقائل بالاحتياط فيها حتى من الأخ

 سوى المحدث الاستبرابادي )قدس سره(، وإنما النزاع في الشبهات التحريمية فهي خارجة عن النزاع.

عن الحسن بن محمد بن سنان، قال كتبت إلى العبد الصالح )عليه  (2)الثانـي ما رواه الشيخ الطوسي )قدس سره(

ويستر عنا الشمس، ويرتفع فوق الجبل حمرة،  السلام( يتوارى عنا القرص، ويقبل الليل، ويزيد الليل ارتفاعا،

ويؤذن عندنا المؤذنون فأصلي حينئذ وأفطر ان كنت صائما، أو أنتظر حتى تذهب الحمرة التي فوق الجبل، فكتب 

 )عليه السلام(: )أرى لك أن تنتظر حتى تذهب الحمرة وتأخذ بالحائطة لدينك(.

 حتياط إما في الصلاة.أن الرواية المذكورة لاتدل على الا والجواب عنه:

 وإما في الافطار فإن قلنا بجريان الاستصحاب الحكمي أو الموضوعي فلازمه

_______________________________ 

 

 .1378/ذو القعدة/  18* ليلة الثلاثاء 

 .1ح 12، أبواب صفات القاضي ب 154: 27( وسائل الشيعة 1)

 .1031/  259: 2، التهذيب 42ح  12ب  ، أبواب صفات القاضي167: 27( وسائل الشيعة 2)

  77       

الإشكال 
على 

التقريب 
الأول 

 للاستصحاب

  

بقاء صيامه حتى ذهاب الحمرة وعدم جواز الإفطار قبل ذلك، وإن لم نقل به فالمورد من دوران الأمر بين الأقل 

فعلى كلا التقديرين الحكم بالبقاء لا والأكثر، فإن التزمنا فيه بالاشتغال فالواجب بقاء صومه إلى ذهاب الحمرة، 

للاحتياط بل للاستصحاب أو الاشتغال، وإن لم نقل بالاشتغال في الأقل والأكثر بل التزمنا بالبراءة فلا بد من حمل 

الأمر بالاحتياط على التقية وأن الإمام)عليه السلام( ما كان باستطاعتة بيان الحكم الواقعي، مضافاً إلى وروده في 

 ات الوجوبية.الشبه



قال: قال أمير المؤمنين ع لكميل بن زياد: )أخوك  (1) -وكذا الشيخ الطوسي -الثـالث: ما جاء في أمالي المفيد الثاني 

 دينك فاحتط لدينك بما شئت(.

الجواب عنه: أنها لاتدل على الاحتياط الكلي بل تدل على استحباب الاحتياط بأعلى مراتبه، فإن تشبيه الأخ بالدين 

والأمر بالاحتياط للدين بما يختاره المكلف دليل على أن الاحتياط أمر حسن، وأن الاحتياط لابأس به، ولكنه لا بنحو 

 الإلزام وإلا لحدده الشارع بمقدار لا بما شاءه المكلف.

جهلت،  عن عنوان البصري عن أبي عبد الله )عليه السلام( يقول فيه: )سل العلماء ما (2) ما عن الشهيد الرابع:

وإياك ان تسألهم تعنتا وتجربة، وإياك أن تعمل برأيك شيئا، وخذ الاحتياط في جميع أمورك ما تجد إليه سبيلا، 

 واهرب من الفتيا هربك من الأسد ولا تجعل رقبتك عتبة للناس(.

ميع الأمور كما أولا: السند محل نقاش، كما أن الدلالة على الاحتياط محل بحث، لأن الاحتياط في ج والجواب عنه:

يقول الإمام )عليه السلام(: )وخذ الاحتياط في جميع أمورك( قطعا ليس بواجب فليس إلا محمولا على الاستحباب 

 وهو خارج عن المقام.

 من قوله: )لك ان تنظر الحزم وتأخذ الحائطة لدينك(، (3)الخامس: ما أرسله الشهيد )قدس سره(

_______________________________ 

 

 .46( المصدر السابق ح 1)

 .61ح  12أبواب صفات القاضي ب  172: 27( وسائل الشيعة 2)

 .65( المصدر السابق ح 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     78   

والجواب عنه أن هذه الرواية شبيهة بالثالثة في الدلالة على الاستحباب، ولا يبعد أنها هي هي فلا تدل على وجوب 

 الاحتياط.

مما تقدم أن الاحتياط غير واجب في الشبهات التحريمية ولو تنزلنا وقلنا بأن الروايات الشريفة تدل على  فالمتحصل



 ذلك،فلا بد من أن نقول بأن أخبار البراءة تصير واردة أو حاكمة على أخبار الاحتياط.

فلابد أيضاً من القول بالبراءة حتى ولو تنزلنا وقلنا بدلالة الأخبار على لزوم الاحتياط والتوقف في الشبهات الحكمية *

نظراً  -كما هو الظاهر -على هذا القول، وبيان ذلك: أن البراءة الشرعية تارة: ندعي انصرافها إلى ما بعد الفحص 

إلى ما يرتأية العقل من أن التكاليف تصل إلى المكلف بالطرق العادية وهي بعد البحث والفحص، أما بطريق 

شاكله فلا، فحينئذ حكم العقل يكون كالقرينة المتصلة لانعقاد ظهور تلك الأدلة إلى ما بعد  الإعجاز كالإلهام وما

 الفحص.

: ندعي عمومها لما قبل الفحص وما بعده غاية الأمر الأدلة الخارجية كالكتاب والإجماع وما شاكلهما أفادت وأخرى:

 اختصاصها بما بعد الفحص.

قبيل العام الذي أعقبه مخصصات، وكانت النسبة بين المخصصين العموم فعلى الصورة الأولى يكون المورد من 

المطلق، فلا محالة من تخصيص كل منهما ذلك العام الفوقاني من دون انقلاب نسبة في البين، باعتبار أن نسبة كل 

اط دلت بإطلاقها مخصص إلى العام نسبة العام والخاص فلا تنقلب النسبة بينهما، وما نحن فيه كذلك فإن أدلة الاحتي

على شمول الحكم المذكور لما بعد الفحص وقبله في الشبهات الحكمية أو الموضوعية، التحريمية من الحكمية أو 

 الوجوبية.

أدلة البراءة حيث أفادت الترخيص في الشبهات الحكمية التحريمية أو  أحدهما: وقد ورد مخصصان على ذلك،

 طلقا قبلاً أو بعداً.الوجوبية بعد الفحص، وفي الموضوعية م

_______________________________ 

 

 .1378/ذو القعدة/  19* ليلة الأربعاء 

  79       
دليل 
 العقل

  

أدلة الحل وقد أفادت الترخيص في الشبهات الموضوعية قبل الفحص وبعدة ونسبة أدلة البراءة والحل إلى  ثانيهما:

بد من تخصيص كل منهما لأدلة الاحتياط، لأن نسبة كل واحد إليها نسبة  أدلة الاحتياط نسبة العموم المطلق، ولا



العام والخاص فلا يتقدم أخص الخاصين، فيتخصص العموم لتنقلب النسبة بعد ذلك، بل كل منهما يخصص ذلك العام 

تجري بما بعد ولا بد بعد التخصيص تبقى أدلة الاحتياط مختصة بحكمها الشبهات الحكمية ما قبل الفحص، والبراءة 

 الفحص وهوالمطلوب.

وعلى الصورة الثانية من عموم أدلة البراءة لما قبل الفحص وبعده في الشبهات الحكمية والموضوعية التحريمية 

 -والوجوبية، إلا أن الأدلة الخارجية دلت على تخصيص ذلك بما بعد الفحص فلا محالة يتقابل الدليلان العامان 

ا أن لانلتزم بانقلاب النسبة بين الدليلين أو نلتزم بذلك، فعلى الأول فالنسبة بين الدليلين نسبة فإم -الاحتياط والبراءة

 التباين، لأن أدلة الاحتياط تثبت الحكم في جميع الصور، وأدلة البراءة تثبت الترخيص في جميع الصور أيضاً.

بالتوقف فيها أدلة الاحتياط، وتثبت وبعبارة أخرى: الشبهات الحكمية والموضوعية قبل الفحص وبعده تلزم 

الترخيص أدلة البراءة، والنسبة بين كليهما نسبة التباين، فلابد من وقوع المعارضة بينهما وتقديم ما هو الأقوى 

منهما دلالة على الآخر، ولا ريب أن أدلة البراءة الشرعية نص في الترخيص كحديث الرفع، بينما أدلة الاحتياط لها 

وقف، والنص مقدم على الظهور فيحمل ذلك الظهور على الاستحباب، وتكون النتيجة تقديم أدلة البراءة ظهور في الت

 الشرعية.

وعلى الثاني: وهو الالتزام بانقلاب النسبة بين الدليلين، فنقول: إن كلاً من العمومين قد ورد عليهما مخصص 

الوجوبية بعد الفحص، إذ لايجب الاحتياط في  خارجي، فأدلة الاحتياط خصصت بالشبهات الموضوعية والحكمية

هذين الموردين قطعاً، وبقي تحت دليل الاحتياط الشبهات الوجوبية قبل الفحص، والتحريمية قبل الفحص وبعده، 

واما أدلة البراءة فكذلك خصصت عموماتها بالشبهات الحكمية الوجوبية قبل الفحص والتحريمية قبل الفحص، وأما 

 الفحص والوجوبية كذلك والشبهات الموضوعية فالبراءة تجري فيها بلا كلام. التحريمية بعد

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     80   

إنما مورد الاجتماع لكلا العمومين الشبهات التحريمية بعد الفحص، فالبراءة تدعي شمولها لهذا المورد، وأدلة 

م من وجه، حيث إن كلاً من العمومين ينفرد عن الآخر في الاحتياط تدعي شمولها لهذا المورد، والنسبة بينهما عمو

غير هذا المورد، فاذا تعارض الدليلان الاحتياط والبراءة في مورد الاجتماع فبعد التساقط بينهما يرجع إلى عمومات 



 الفوق والمحكم حينئذ دليل العقل وهو قاعدة قبح العقاب بلا بيان وهو يقتضي الترخيص.

ه أن الموارد كلها تجري البراءة فيها، غاية الأمر تارة البراءة الشرعية وأخرى البراءة العقلية، فالمتحصل مما قلنا

 لكن ذلك بعد الفحص في الشبهات الحكمية وأما قبل الفحص منها فالمحكم هو الاحتياط.

 دليل العقل *

 قل وتقريبه بوجوه:واستدل الأخباريون على وجوب الاحتياط في الشبهات الحكمية التحريمية بحكم الع

إن كل مكلف يعلم في بداية بلوغه وقبل مراجعته للأدلة الشرعية بثبوت محرمات كثيرة في الشريعة  الوجه الأول:

المقدسة، ومقتضى العلم الإجمالي اجتناب كل ما يحتمل حرمته خروجا عن عهدة تلك التكاليف يقينا، وفي هذه الحالة 

ب بلا بيان في موارد احتمال الحرمة، لأن العلم الإجمالي بيان على ثبوت لا يسعه أن يجري قاعدة قبح العقا

التكليف، كما وأن العلم الإجمالي المذكور لا ينحل لقيام الأمارات والطرق على ثبوت تلك الأحكام المعلومة 

د خاصة لاينفي بالإجمال، إذ ليست هي بمقدار ذلك المعلوم الإجمالي، فإن قيام الدليل على ثبوت أحكام في موار

 ثبوت الحكم في غيرها فلا ينحل العلم الإجمالي.

 والجواب عنه نقضاً وحلاً:

أما النقض: فبالشبهات الوجوبية والموضوعية، حيث إننا نعلم إجمالاً بثبوت تكاليف في الشريعة المقدسة، ومقتضى 

 لو كان العلم الإجمالي مانعاً من الرجوعالعلم الإجمالي التنجز في كل محتمل الوجوب دون أن تجري البراءة فيها، و

_______________________________ 

 

 .1378/ذو القعدة/  22* ليلة السبت 

  81       
دليل 
 العقل

  

إلى البراءة في الشبهات الحكمية لكان مانعا هنا، مع أن الأخباريين يلتزمون بالبراءة في الشبهات الوجوبية 

لاستبرابادي، فما يقوله الأخباري في هذين الموردين يمكن الإجابة به عن الشبهات والموضوعية، إلا المحدث ا



 التحريمية.

أن قيام الأمارة على التكليف في بعض الأطراف ينجز  (1)وأما الجواب الحلّي: فقد ادعى صاحب الكفاية )قدس سره(

تردد بين إنائين، ثم قامت البينة على أن العلم الإجمالي فيها دون الطرف الآخر، كما لو علمنا بحرمة إناء زيد و

أحدهما المعين إناؤه كان العلم الإجمالي منحلاً إلى ذلك الاناء والاجتناب عنه دون الثاني، وما نحن فيه كذلك فإن 

الأمارات والطرق قامت على تعيين المحرمات في الشريعة المقدسة، ومعه ينحل العلم الإجمالي المذكور وتجرى 

 ما هو محتمل التكليف. البراءة في

الجواب عنه: أن مقالته )قدس سره( تتم في ما لو كان المعلوم بالإجمال محددا ومعلوما ولم يخرج عن محل الابتلاء، 

ثم قام الدليل على تعيين ذلك المعلوم، فإنه لا إشكال في الانحلال،. مثلاً لو علمنا بحرمة إناء زيد من بين الإناءات، 

أو تعبدا على أن هذا هو إناء زيد، انحل العلم الإجمالي، لأن المعلوم بالإجمال محدد ومعين، وكذلك ثم علمنا تفصيلا 

لو علمنا بوجوب إحدى الصلاتين الجمعة أو الظهر، ثم قامت الأمارة على تعيين ما هو الواجب انحل العلم الإجمالي 

ما هو المعلوم بالإجمال، فالدليل الدال على تعيين بلا فرق بين أن تكون الأطراف كثيرة أو لا، إنما المهم معرفة 

النجس وأنه إناء زيد يفيد المعنى المذكور بالدلالة المطابقية، وهو بالدلالة الالتزامية ينفي أن يكون إناء زيد في غير 

يكون فيها نظر  هذه الإناءات، سواء كان ذلك الدليل الذي قام على التعيين تفصيليا بالوجدان أم بالتعبد كالأمارة حيث

 إلى اللوازم.

وأما مانحن فيه فليس كذلك، لأن المعلوم بالإجمال ليس بمحدد ومعين، فالأمارات التي تقوم على اثبات شيء وتعيين 

ما هو المحرم واقعا ليس بمقدار ذلك المعلوم بالإجمال، أو فقل المعلوم بالإجمال ليس بمقدار ما قامت الأمارة عليه 

التكاليف المحرمة في غير هذه الموارد، إذاً فالعلم الإجمالي لاينحل بل يبقى منجزاً ولاتجري  فهي لاتنفي ثبوت

 البراءة على هذا التقدير، فما قاله في الكفاية غير صحيح.

_______________________________ 

 

 .346( كفاية الأصول: 1)



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     82   

م الإجمالي بثبوت تكاليف محرمة في الشريعة المقدسة ينحل بقيام الأمارات على ثبوت فالصحيح أن يقال: إن العل

 التكاليف الإلزامية فينحل العلم الإجمالي المذكور، وتقريبه أن لنا علوماً إجمالية ثلاثة:

ف هذا العلم هو العلم الإجمالي الكبير بثبوت تكاليف إلزامية محرمات وواجبات في الشريعة المقدسة وأطرا الأول:

 جميع الشبهات مما يحتمل التكليف فيها.

العلم الإجمالي المتوسط بوجوب تكاليف إلزامية ضمن الأمارات المعتبرة وغير المعتبرة، والقطع بمطابقة  الثاني:

 بعضها للواقع وأطرافه موارد الأمارات مطلقا.

للعلم بمطابقة بعضها للواقع، وأطراف  العلم الإجمالي الصغير بوجود أحكام شرعية ضمن الأمارات الثالث:

 الأمارات المعتبرة خاصة.

ولا ريب في انحلال العلم الإجمالي الأول إلى الثاني والثاني إلى الثالث فإنه لو عملنا على طبق الأمارات المعتبرة 

ي بقية الأطراف، )مثلاً( فقط وأخرجنا ذلك عن المعلوم بالإجمال في العلم الإجمالي الكبير لم يبقَ لنا معلوم إجمالي ف

لو علمنا بوجود خمس شياه مغصوبة في قطيع من الغنم، وعلمنا أيضاً بوجود خمس شياه مغصوبة في القسم الأبيض 

من ذلك القطيع، انحل العلم الإجمالي الأول بسبب العلم الإجمالي الثاني، بحيث لو أخرجنا الخمسة من البيض لم يبق 

قية الأطراف لاحتمال انطباق المعلوم بالإجمال في العلم الإجمالي الكبير على ذلك لنا علم إجمالي بمغصوبية ب

المعلوم إجمالاً في العلم الإجمالي الصغير، بخلاف ما لو أخرجنا ثلاثة من البيض لم ينحل العلم الإجمالي لوجود 

سة ينحل إلى العلم الإجمالي الثاني الخمسة، وعليه فالعلم الإجمالي الكبير بوجود تكاليف إلزامية في الشريعة المقد

بوجودها ضمن الأمارات المعتبرة وغير المعتبرة، إذ المعلوم بالإجمال في الأول لايزيد عددا على المعلوم بالإجمال 

 في الثاني.

لأخبار وكذا ينحل العلم الإجمالي الثاني إلى العلم الإجمالي الثالث الذي كان ضمن الأمارات المعتبرة، إذ لو اخرجنا ا

لم يبق لنا علم إجمالي  -التي هي بمقدار المعلوم بالإجمال في العلم الثالث -المعتبرة الواردة في الكتب الأربعة 

 بوجود التكاليف في غير ذلك، بل كان وجودها محتملا فكان المعلوم



  83       
دليل 
 العقل

  

ل في الثالث، فينحل العلم الإجمالي الثاني إلى العلم بالإجمال في العلم الثاني لايزيد عددا على المعلوم بالإجما

 الإجمالي الثالث.

إذا عرفت هذا فنقول: أمـا بناء على ما هو الصحيح من أن المجعول في باب الأمارات الوسطية في الإثبات 

جهة الكشف والمحرزية والعلم التعبديين بنظر الشارع المقدس، وأن الشارع المقدس يجعل ما ليس بعلم علما ويتم 

عن الواقع بعد أن كان ناقصا، فالعلم الإجمالي ينحل إلى موارد قيام الأمارة على ثبوت التكليف، لما عرفت أن العلم 

الإجمالي حدوثه وبقاؤه من حيث التنجيز يدور مدار المنجز فمتى ما ثبت المنجز للعلم وحتى التنجيز ومتى بقى ثابتا 

 اء.حتى الأخير كان التنجيز ثابتا بق

وقد قلنا: أن العلم الإجمالي يعود أمره إلى قضية منفصلة مانعة الخلو، فلو علمنا بنجاسة أحد الإنائين؛ كان النجس إما 

هذا الاناء أو ذاك على نحو لا ترتفع كلاهما ولكن يمكن بثبوت كليها، فالعلم الإجمالي إذا انحل إلى علم تفصيلي 

بدوي في الآخر، ارتفع تنجزه في مرحلة البقاء وانحل إلى قضيتين إحداهما وجداني في أحدهما بثبوت التكليف وشك 

متيقنه والأخرى مشكوكة، ولايبقى ترديد بعد ذلك في النجس، فاذا كان الأمر كذلك في العلم الوجداني فكذلك 

ف بما أنها تفيد العلم من الأمرآت في العلم التعبدي إذا بلغ الأمر به إلى مرحلة الانحلال، والأمارات القائمة عند المكل

حيث ثبوت الأمارة لأجل قيامها لدى المكلف، فهي تفيد أن هذا الحكم التحريمي الذي أدت إليه ثابت من أدلة الأمر 

ومن حين علم إجمالاً بوجود محرمات في الشريعة المقدسة عند البلوغ، والمفروض ان الأمارة ادت إلى جملة من 

وم الإجمالي فينحل العلم من حينه ولايبقى له تنجز في مرحلة البقاء، ويكون علمه المحرمات بمقدار يفي بالمعل

 الإجمالي السابق منحلا إلى قضيتين متيقنة ومشكوكة ولا يبقى ترديد.

وبعبارة أخرى: الأمارة وإن قامت فعلاً لدى المكلف إلى أنها تفيده العلم من حيث ثبوتها، فحين بلغ علم إجمالاً بثبوت 

إذ المفروض أنها وافية بمقدار  -ت في الشريعة، علم أيضاً تعبدا بأن تلك المحرمات ثابتة في مؤديات الأمارة محرما

فينحل العلم الإجمالي لا محالة لعدم بقاء الترديد بعد ذلك، فيمكن أن ندعي أنه انحلالي حقيقي  -المعلوم بالإجمال

 أنه انحلالي تعبدي لكون قيام الأمارة لاتفيد إلا العلم التعبدي. بالنظر إلى عدم بقاء الترديد وجدانا، ويمكن ادعاء



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     84   

وأما بناء على أن المجعول في باب الأمارات المنجزية والمعذرية كما ذهب إليها صاحب الكفاية )قدس سره( أو *

سببية فانحلال العلم الإجمالي مشكل، لأنه على المجعول منها الأحكام الظاهرية حسب مؤدى الأمارة الناشئة من ال

المبنى الأول يكون مفاد الأمارة تنجز الواقع على فرض المصادفة والتعذير على تقدير الخطأ، وهذا حاصل بنفس 

العلم الإجمالي إلا ان الواقع في موارد العلم الإجمالي منجز بحكم العقل فلا معنى حينئذ لتنجيز الأمارة الواقع على 

قدير المصادفة، إذ المنجز لا ينجز مرة أخرى، فهي على هذا المبنى لاتوجب العلم الإجمالي مشكل لأنه على المبنى ت

الأول يكون مفاد الأمارة تنجز الواقع على فرض المصادفة والتعذير على تقدير الخطأ وهذا حاصل بنفس العلم 

كم العقل فلا معنى حينئذ لتنجيز الأمارة الواقع على تقدير الإجمالي، لأن الواقع في موارد العلم الإجمالي منجز بح

 المصادفة، إذ المنجز لا يتنجز مرة أخرى فهل على هذا المبنى لا توجب الانحلال.

وكذا على المبنى الثاني لأن مفادها حينئذ جعل أحكام ظاهرية، بمعنى أن الأمارة إن أدت إلى شي كان قيامها سببا 

بقه، فحينئذ جعل الحكم الظاهري لايوجب الانحلال لبقاء الترديد في المعلوم بالإجمال، لجعل حكم ظاهري على ط

فهذا أشبه بما لو علمنا إجمالاً بنجاسة أحد الإنائين الشرقي أو الغربي، ثم علمنا بنجاسة الإناء الشرقي من أجل سقوط 

ي بقاء النجاسة لايزال موجوداً،فعلى كلاً التقديرين قطرة بول فيه فعلاً، فهذا العلم المتأخر لايرفع الترديد، إذ الشك ف

 لايكون العلم الإجمالي منحلاً.

ولكن يمكن القول بالانحلال أن التزامنا بأن منجزية الأمارة أو ثبوت حكم ظاهري على طبقها لايدور مدار وصولها 

فس الأحكام الثابتة في الوسائل منجزة للمكلف وعدم الوصول، بل منجزيتها ثابتة في الواقع وان لم تصل إليه، مثلاً ن

للواقع بلا أن تصل إلى المكلف بشرط أن تكون في معرض الوصول إليه، كما هو الصحيح ففي هذه الصورة 

لايكون العلم الإجمالي منجزاً من أول الأمر لكون بعض أطرافه قد ثبت التنجيز بها من غير جهة العلم الإجمالي، 

 إحدى صلاتيه فاسدة أو لم يأت بها إما أداء أو قضاء، ولكن نظيرما لو علم المكلف بأن

_______________________________ 



 

 .1378/ذو القعدة/  24* ليلة الاثنين 

   تنبيهات       85  

حيث كانت الصلاة القضائية محتاجة إلى أمر جديد في الأمر بها فالبراءة تجري فيها، أو حيلولة الوقت أوجب عدم 

 ا فتبقى الصلاة الأدائية مجرى لقاعدة الاشتغال، فكان المنجز في الإتيان بها قاعدة الاشتغال لا العلم الإجمالي.إتيانه

وكما عرفت أن تنجيز العلم الإجمالي يأتي حيث تكون الأصول بجريانها مستلزمة للمخالفة القطعية، فيمتنع جريانها 

بعض الأطراف يجري فيها الأصل النافي وبعضهاالمثبت فلا في الأطراف، والمفروض عدم ذلك في المثال، لأن 

 تنافي بينهما.

وما نحن فيه كذلك فإن قيام الأمارة من الآن لا ينجز الواقع من الآن، بل الواقع منجز من حين ثبوتها، فمن اول 

الحكم كان ثابتا للمؤدى الأمر كان الواقع منجزاً بمنجز خارجي، وهو قيام الأمارة لا من جهة العلم الإجمالي، وهكذا 

من أول الأمر، فلا يكون العلم الإجمالي منجزاً من حينه باعتبار أن الأمارة تكشف عن ثبوت أحكام فعلية في 

 مواردها من أول الأمر، فلا يبقى للعلم الإجمالي أثر بعد ذلك.

حتياط ولكنه قبل الفحص، أما بعد وفرق بين الانحلال وعدم التنجيز من أول الأمر، ومجرد الشك وإن كان منجزاً للا

الفحص فقيام الأمارة كان منجزاً لا العلم الإجمالي، فعلى هذا تكون الأمارة موجبة لعدم التنجيز، فالمتحصل من هذا 

 أن الاحتياط لايكون موجبا لتنجيز العلم الإجمالي، بل البراءة الشرعية والفعلية جارية في كل مقام.

حكم العقل أن يقال: أن الأصل في الأفعال غير الضرورية قبل الشرع والشريعة الحظر الوجة الثاني من تقريب *

بحكم العقل، حيث يرى العقل ذلك تصرفا في سلطان المولى، فإذا شك ما بعد ورود الشرع أنه ورد ترخيص على 

ياط في الشبهات ذلك الفعل فمقتضى الأصل بقاء الحظر حتى يعلم بالترخيص، فهذا دليل عقلي على لزوم الاحت

 التحريمية.

 والجواب عنه أنه إن قلنا بثبوت البراءة الشرعية واستفادتها من الأخبار الشريفة

 فلا ريب من ارتفاع هذا الأصل لثبوت الترخيص -كما هو الصحيح -



_______________________________ 

 

 ..1378/ذو القعدة/  25* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     86   

المولوي بعد الشرع والشريعة، وإن لم نقل كذلك أو قلنا ولكنها عورضت بأخبار الاحتياط، فمع ذلك لامجال للتمسك 

 بالأصل المذكور لأمور:

أولاً: فلأن الأصل المذكور وهو الحظر في الأفعال غير الضرورية ليس من المسلمات لدى القوم، بل مختلف فيه 

 هبوا إلى أن الأصل فيها هو الإباحة، فلا وجه للاستدلال بما هو محل النزاع.فإن جماعة من الأعلام ذ

ثانيـاً: إنه لو فرضناه من المسلمات فالملاك في كل منهما يختلف عن الآخر، لأن ملاك حكم العقل بما قبل الشريعة 

الشارع المقدس من البيان، والشرع بالحظر من جهة عدم قابلية المورد للبيان، حيث لم يكن شرع أو شريعة ليتمكن 

فكان بيان الترخيص منتفيا لوجود المانع، وهذا بخلاف ما نحن فيه فإن الشارع المقدس بين الترخيص في بعض 

الموارد وكان المورد قابلا للبيان، فإذا شككنا في مورد أنه ثبت ترخيص فيه فالواجب هوالرجوع إلى البراءة 

 ن.والتمسك بقاعدة قبح العقاب بلا بيا

وبعبارة أخرى المستفاد من الأدلة أن الأصل في كل شي هو الترخيص حتى يثبت النهي عنه أو الحرمة له كما هو 

مستفاد من قوله )كل شي مطلق(. وكما يستفاد من القرآن الكريم أنهم في صدد بيان ما هو المحرم ولايثبتون 

ي الأشياء الإباحة مالم يثبت التحريم على عكس ما قيل، المباحات الأصلية إلا باب الإباحة بعد الحظر فكان الأصل ف

فاذا شككنا في ثبوت الحرمة لشي فالأصل يقتضي الإباحة والترخيص، إذاً البراءة الشرعية تجري في الشبهات 

 الحكمية من دون كلام.

رتكاب محتمل التحريم من تقريب حكم العقل على لزوم الاحتياط في الشبهات التحريمية أن يقال: أن ا الوجه الثالث:

 مستلزم لاحتمال الوقوع في الضرر، ومعلوم أن دفع الضرر المحتمل واجب بحكم العقل فيجب دفعه.



إن أريد بالضرر الأخروي فالكبرى ممنوعة، وان أريد به الدنيوي فالصغرى محل نقاش، فالمتحصل  والجواب عنه:

 حتياط إما لكونها نصا أم راجحا.من جميع ما تقدم أن أدلة البراءة مقدمة على أدلة الا

   تنبيهات       87  

 تنبيهات

التنبية الأول: إن موضوع البراءة العقلية عدم البيان، وموضوع البراءة النقلية الجهل بالواقع وعدم العلم به، فاذا دل 

وتقدم ذلك على البراءة تقدماً دليل على الواقع بسبب الأمارة وكان بيانا وعلما تعبديا ارتفع الشك بالواقع ولو تعبدا، 

 وروداً أو حكومة.

أما تقدمه على البراءة العقلية، فلأن الأمارة بيان من قبل الشارع المقدس وموضوع البراءة عدم البيان، وأما تقدمه 

بين على البراءة النقلية فلأن المكلف أصبح عالما بالواقع وليس بجاهل فيه، وموضوع النقلية هو الجهل به بلا فرق 

أن يكون العلم تعبديا أو وجدانيا، وهكذا للاستصحاب إن جرى في موضوع أو حكم أو انتفت البراءة عنه لكونه حجة 

معتبرة على الواقع ويكون بيانا، ويصير المكلف عالما ببقاء ما ثبت سابقا، ومعه يرتفع الجهل بالواقع، بلا فرق بين 

أو حليته، أو في الحكم مثل حرمة وطيء الحائض عند الشك  جريان الأصل الموضوعي في الموضوع كخمرية شي

في ذلك بعد الانقطاع، فإن استصحاب الحرمة السابقة على تقدير الجريان يمنع من التمسك بأصالة البراءة، بناءاً 

 على جريان الاستصحاب في الأحكام الكلية الإلهية.

ية والنقلية من قبيل الورود أو الحكومة فهو أمر موكول إلى أما وجه تقديم الأمارة أو الاستصحاب على البراءة العقل

محله، ويسمى هذا الأصل بالأصل الموضوعي كما عبر عنه الشيخ )قدس سره( بمعنى ارتفاع موضوع البراءة به 

 وليس معنى ذلك أنه يجري في الموضوع خاصة بل يجري في الحكم كما عرفت.

 التنبيه الثاني: أصالة عدم التذكية *

على هذا التنبيه جريان أصالة عدم التذكية فيما إذا شك في حلية  (1)ن جملة ما رتبه الشيخ الأنصاري )قدس سره(وم

 لحم وحرمته من جهة الشك في قابلية الحيوان



_______________________________ 

 

 .1378/ذو القعدة/  26* ليلة الاربعاء 

 .109: 2( فرائد الاصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     88   

للتذكية وعدمها، وأورد على نفسه بأن أصالة عدم التذكية معارض بأصالة عدم الموت حتف الآنف، وأجاب عنه: 

بأن الموت حتف الآنف عبارة أخرى عن عدم التذكية فلا مغايرة بينهما، كيف كان ولابد من تحقيق البحث عن 

 م وحليته تارة يكون من جهة الشبهة الحكمية.أصالة عدم التذكية، فنقول: إن الشك في حرمة اللح

 من جهة الشبهة الموضوعية للاشتباه في الأمور الخارجية. وأخرى:

 أما الثاني وهو الشبهة الموضوعية فعلى أقسام:

 القسم الأول:

وقوع ما كان الشك في حلية اللحم وحرمته من جهة دوران الأمر بين كونه من مأكول اللحم أو من غيره مع العلم ب

التذكية بجميع شرائطها عليه، كما إذا شك في كون اللحم المتخذ من حيوان علم وقوع التذكية عليه من شاة أو أرنب 

ووقعت التذكية على ما هو قابل لها إلا أن الحيوان لايعلم أنه شاة أو أرنب، أو  -كما لو كان الجو مظلما -مثلاً 

الشاة بين أن تكون القطعة محرمة الأكل كالطحال أو حلاله كالكبد، حصل التردد في قطعة من حيوان حلال الأكل ك

بعد فرض أن التذكية وقعت على ذلك الحيوان ولم تكن في البين حالة سابقة، ففي مثله تجري البراءة من حرمة أكل 

 حرمة.اللحم ويحكم بحليته من دون حاجة إلى الفحص لكون الشبهة موضوعية، وليس هنا أصل أو دليل يقتضي ال

من أن الأصل في اللحوم الحرمة مطلقا فهو غير صحيح ولا نعرف له وجهاً،  (1)فما ادعاه الشهيد )قدس سره(

 بالاضافة إلى هذا الغرض الذي أحرز وقوع التذكية عليه على كل حال.

بوقوع التذكية  وربما يقال: بأن الاستصحاب يقتضي حرمة أكل اللحم المردد بين مأكول اللحم أو من غيره بعد العلم



عليه، فيقال: أن الحيوان المذكور حين كان حيا كان يحرم أكله فبعد وقوع الذبح عليه والشك في حلية أكله للظلمة 

 تستصحب حرمته السابقة ويحكم بالحرمة.

_______________________________ 

 

 .49: 1( الروضة البهية 1)

   تنبيهات       89  

أن الحيوان الحي لم يكن أكله حراما قطعا، وإنما الذي يحرم أكله القطعة المبانة كما ورد في أولاً:  والجواب عنه:

، ولذا أفتى جملة من الفقهاء )قدس سره( بجواز بلع السمك الصغير حيا مع أن تذكيته إنما هو بموتة (1) إليات الغنم

ة المبانة من السمك الحي بعد إخراجه من الماء خارج الماء لابنفس إخراجه منه، ولذا التزموا بعدم جواز أكل القطع

 حيا.

ثانياً: لو سلمنا ذلك فالمحرم إنما هو الحيوان بعنوان كونه حيا لامطلق الحيوان، فإذا جرى عليه الذبح وتمت التذكية 

 تبدل العنوان وتغير وأصبح حيوانا ميتا وليس بحي، فكان الموضوع مبائنا للأول ومعه لايجري الاستصحاب.

 لقسم الثاني:ا

أن يشك في حلية لحم خارجي وحرمته بعد العلم بوقوع التذكية عليه وقابليته لذلك من جهة عروض مانع عن قبول 

الحيوان للتذكية مع العلم بالحالة السابقة كاحتمال طرو الجلل في الشاة الموجب لتبدله إلى حرمة اللحم أو كونه 

إلى عدم قبولة للتذكية، ففي مثله لامانع من الرجوع إلى استصحاب عدم موطوء إنسان أو غير ذلك مما يوجب تبدله 

طرو مانع من التذكية، فإذا تحقق الذبح عليه جامعاً للشرائط المعتبرة فيه تثبت التذكية بضم الوجدان إلى الأصل 

 فيحكم بحليته.

 القسم الثالث:

ري الأوداج ونحوه، من جهة الشك في قابليته أن يشك في حلية لحم وحرمته بعد وقوع التذكية عليه خارجا من ف

للتذكية ذاتا، كما لو شككنا في الحيوان المذبوح في الظلمة بين شاة أو كلبا أو كان الذابح أعمى لايدري أن المذبوح 



شاة أو قرد، فإنه لو أوقع الذبح عليه بجميع شرائطه يبقى في شك من حلية لحمه لعدم إحراز الموضوع من قبوله 

 ية وعدمه لوجود ظلمة مثلاً.التذك

ففي مثله تارة: ندعي أن هناك أصلاً لفظيا وعموما يقضى على أن كل حيوان قابل للتذكية كما ورد في خبر على 

 إلا ما خرج بالدليل كما ادعاه (2) يقطين

_______________________________ 

 

 .1ح 62، أبواب النجاسات ب 504: 3( وسائل الشيعة 1)

 .1ح 5، أبواب لباس المصلي ب 352: 4ل الشيعة ( وسائ2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     90   

، مثل عنوان الكلب والمسوخ وغيرهما فمع الشك في قابلية حيوان للتذكية يمكن (1)صاحب الجواهر )قدس سره(

عنوان الخارج منه، لا الرجوع إلى هذا العموم وإدراجه تحته، والحكم عليه بحلية أكل لحمه بعد إجراء عدم تحقق ال

من قبيل التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية بل بعد فرض جريان أصالة العدم الأزلي حتى في العناوين الذاتية 

كعنوان الكلبية حيث يمكن إحراز الموضوع بالوجدان وبالتعبد، فنقول: إن هذا حيوان بالوجدان وكونه ليس لحم كلب 

صالة العدم الأزلي، وينتج أن هذا الفرد من الحيوان المشكوك القابلية من أفراد ذلك أو مسوخ تعبداً ولو بجريان أ

العموم لأنه حيوان وليس بكلب وترتيب آثار ذلك العموم يكتفي فيه بهذا القدر، إذ المفروض أن العموم أثبت كونه 

 قابلا للتذكية، والمفروض أن التذكية نفسها جرت عليه فيحكم عليه بالحلية.

خرى: ندعي عدم وجود عموم يدل على أن كل حيوان قابل للتذكية، أو نرى أن التمسك به تمسك بالعموم في وأ*

الشبهات المصداقية أو نقول أن العدم الأزلي لايمكن التمسك به، فعند ذاك نفقد الأصل اللفظي ولا بد من الانتقال إلى 

 الأصل العملي.

دية البسيطة التي تحصل من أمور خمسة كما يستفاد من لفظ المذكى المرادف فإن قلنا: بأن التذكية من المعاني الوجو

)ياكـيزه( وأن هذه الأمور الخمسة أسباب للتذكية كما هو الحال في الملكية الحاصلة من  -في اللغة الفارسية ب



يكون الشك في تحقق  الإيجاب والقبول، أو ما يقوم مقامها نظير الطهارة المسببة عن الوضوء، أو الغسل، فلا محالة

موجبا لجريان أصالة عدم التذكية فيحكم بالحرمة كما  -وهو القابلية-المعنى البسيط لأجل الشك في ثبوت شرط واحد 

 هو الحال في كل عنوان بسيط يشك في تحققه للشك في تمامية كل مقدماتة أو بعضها فإن الأصل حينئذ عدم التحقق.

الأمور الخمسة والفعل الخارجي من الشرائط الخاصة كما استظهرة المحقق النائيني  وإن قلنا: بأن التذكية عبارة عن

 استنادا إلى قولة تعالى: (2))قدس سره(

_______________________________ 

 

 .196: 36( جواهر الكلام 1)

 .1378/ذو القعدة/  30* ليلة الأحد 

 .383: 3( أجود التقريرات 2)

  91       

الشك 
في 
ية الحل
من 

جهة 
الشيهة 
 الحكمية

  

حيث أسند الفعل وهو التذكية إلى الفاعلين، والذي يظهر من ذلك المباشرة دون التسبيب، بمعنى أن  (1))إلا ما ذكيتم(

المكلف يعمل شيئا ومنه تحصل التذكية، بل بمعنى أن إسناد الفعل إلى الفاعلين يدل على أن العمل المذكور فعلهم، 

بأن يقال أن التذكية اسم للمجموع وإلا لم يكن فعلاً لهم، فحينئذ عند الشك في تحققها لامعنى لجريان  ولا يتم هذا إلا

أصالة عدمها لوجود الشرائط كلها، فلابد من إجراء قاعدة الحل، والحكم على ذلك اللحم بالحلية باعتبار أن التذكية 

 عدة الحل.لما كانت موجودة فالشك في الحلية والحرمة يوجب جريان قا

ولكن دليله )قدس سره( في غير محله، لأن الفعل وإن أسند إلى المكلف إلا أن التذكية كما تطلق على نفس الأفعال 

 الخارجية تطلق على نفس المسبب المتحصل منها.

 القسم الرابع:



بعد فرض قبول أن يشك في حلية لحم وحرمته من جهة الشك في تحقق التذكية وعدمها لأجل اختلال بعض الشرائط 

الحيوان للتذكية، وفي هذه الصورة تجري أصالة عدم التذكية، ويحكم على اللحم بأنه ميتة بلا فرق بين أن تكون 

 التذكية اسم للمجموع أو مسببة عن جميع الأفعال الخمسة بناء على أن الميتة )مالم يذك(.

: أن الميتة أمر وجودي ولا يترتب على عدم فيقال (2)أو يحكم بحرمته كما ذهب إليه صاحب الكفاية)قدس سره(

التذكية عنوان الميتة ولكن حرمة الأكل مرتبة على عنوان مالم يذك، لأن الآية الشريفة علقت الحلية على التذكير 

فيفهم منه أن غير المذكى حرام، ولعل الشهيد الثاني)قدس سره( أفتى بأن الأصل في اللحوم الحرمة نظرا إلى هذه 

 الصورة.

 هذا كله فيما لم تكن أمارة تدل على أنه ذبح في بلد المسلمين، وإلا فالقاعدة هي الطهارة،

_______________________________ 

 

 .3: 5( سورة المائدة 1)

 .349( كفاية الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     92   

بالحرمة، وعدم جواز الصلاة في جلده فهل نعم هناك بحث وهو أن أصالة عدم التذكية لو جرت وحكم على اللحم 

 يحكم بنجاسته، ويتفرع عليه الجلود المجلوبة من بلاد الكفار في هذا الزمان، وسيأتي تحقيقة إن شاء الله تعالى.

 الشك في الحلية من جهة الشيهة الحكمية *

 ويمكن أن يقع الشك في حلية اللحم وحرمته من جهة الشبهة الحكمية على صور:

أن يشك في حلية لحم وحرمته كما لو شك في حلية لحم الأرنب بعد العلم بوقوع التذكية عليه  رة الأولى:الصو

وقابليتة لذلك، وكان منشأ الشك عدم الدليل على الحلية أو الحرمة، ففي مثله يرجع إلى أصالة البراءة دون الرجوع 

 إلى قاعدة الحل لاختصاصها بالشبهات الموضوعية.



انية: أن يشك في حلية لحم وحرمته بعد العلم بوقوع التذكية عليه في قابليته للتذكية، وهو على قسمين: الصورة الث

 تارة: يكون من أصله مشكوكا كالمتولد من شاة وخنزير ولايشبههما أوشبههما من جهة دون جهة.

 : يشك في القابلية لعارض وهو الجلل فهل يكون رافعاً للقابلية أو لا.وأخرى:

الحالة الأخرى لابد من التمسك بإطلاقات أدلة حلية الشاة وقابليته للتذكية، ودفع كل ما احتمل دخله في ذلك  وفي

 سواء عرض الجلل له أم لا، ومع عدمه يرجع إلى أصالة عدم المانع.

حسبما استفيد وأمـا الأول: فإن التزمنا بوجود عموم يدل على قابلية كل حيوان للتذكية إلا ما خرج كما هو الصحيح 

من رواية علي بن يقطين، فلا مانع من التمسك بذلك العموم بلا حاجة إلى استصحاب العدم الأزلي لإثبات أن كل 

متولد من قابل وغير قابل محكوم بالقابلية، بلا حاجة إلى الرجوع لاستصحاب العدم الأزلي، لأن الشبهة حكمية، 

 يوان.فيكون العموم بنفسه مثبتا لقابلية ذلك الح

وإن لم يكن في البين عموم، فإن قلنا بأن التذكية معنى بسيط يتحصل من الأفعال الخارجية فالشك في القابلية حينئذ 

 يوجب جريان أصالة عدم القابلية،

_______________________________ 

 

 .1378/ذو الحجة/  1* ليلة الاثنين 

  93       

الشك 
في 

الحلية 
من 

جهة 
الشيهة 

 يةالحكم

  

وإن قلنا بأنها معنى مركب من مجموع الأفعال الخاصة، وأنها اسم لذلك فالشك في القابلية يوجب جريان أصالة 

 الحل.

أن يشك في حلية اللحم وحرمته من أجل اعتبار قيد في التذكية وعدمه، كما لو شككنا في أن الذبح  الصورة الثالثة:*

 بالحديد معتبر في التذكية.



إن كان إطلاق فهو المتبع وينفى به كل ما يحتمل دخله في تحقق التذكية، وإن لم يكن إطلاق فالمرجع والمرجع هنا 

أصالة عدم التذكية قلنا ببساطتها أم تركيها، لأن التذكية أمر وجودي حادث مسبوق بالعدم ومع الشك في تحققها 

 فيستصحب عدمها.

) ]أحل شتراط قيدية الذبح بالحديد كما يتمسك بإطلاق قوله تعالىفإن قلت: يمكن التمسك بإطلاق أدلة التذكية لطرد ا

 في طرؤ اعتبار قيد من القيود. (1)الله البيع(

قلت: إن البيع أمر اعتباري عرفي جرى عليه العقلاء وأمضاه الشارع المقدس في بعض الموارد دون بعض، فاذا 

كن التمسك بنفيه بمثل )احل الله البيع( وأنه غير معتبر شككنا في اعتبار شي في هذا الأمر العرفي كشرطية اللفظ أم

في نظر الشرع، لذا قلنا بصحة المعاطاة، وأما التذكية فليست بأمر عرفي بل أمر شرعي حادث مسبوق بالعدم، فكل 

، مورد حكم بتطبيق التذكية عليه كان متبعا ومع الشك في تحققها للشك في اعتبار شي فيها، فالمرجع أصالة عدمها

 لذا قلنا بأن أصالة العدم جارية هنا.

تنبيه: إن أصالة عدم التذكية لو جرت في مورد من شبهة حكمية أو موضوعية لاتنفي الحكم على ذلك المورد 

، وكذا عدم جواز لبس الجلد في الصلاة، إنما النزاع في (2))إلا ما ذكيتم( بحرمة أكل اللحم بمقتضى قوله تعالى:

لك الأصل هو أصالة عدم التذكية، فالمشهور بين الأعلام الحكم بالنجاسة لأنها مترتبة على ترتب النجاسة على ذ

 عنوان غير المذكى وبالأصل ثبت

_______________________________ 

 

 .1378/ذو الحجة/  2* ليلة الثلاثاء 

 .175: 2( سورة البقرة 1)

 .3: 5( سورة المائدة 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     94   



وادعى الحكم بالطهارة باعتبار أن  (1)العنوان المذكور فيترتب الحكم عليه، وخالف المحقق التوني )قدس سره(

النجاسة مترتبة على عنوان الميتة والطهارة على عنوان التذكية وكل منهما أمر وجودي مسبوق بالعدم، وأصالة عدم 

التعارض والتساقط يكون المرجع قاعدة الطهارة في لحم  تحقيق التذكية يعارضها أصالة عدم تحقق الموت، وبعد

ذلك الحيوان وفي جلده، وأشكل عليه الشيخ الأنصاري )قدس سره( بأن النجاسة وإن ترتبت على عنوان الميتة إلا 

أن هذا العنوان ليس بأمر وجودي وإنما هو أمر عدمي بمعنى )مالم يذك(، وعند الشك في التذكية وعدمها تكون 

 عدم التذكية محققة لعنوان الميتة الذي هو أمر عدمي كما عرفت فتترتب النجاسة. أصالة

حكم بالنجاسة هنا نظرا إلى ان الميتة وإن كانت أمرا وجوديا ولا تثبت بأصالة عدم  (2)وصاحب الكفاية )قدس سره(

تة فقط، فمع الشك في التذكية التذكية إلا أن النجاسة مرتبة على عنوان ما لم يذكي، ولا اختصاص لها بعنوان المي

 يرجع إلى أصالة عدمها ويحكم على ذلك الحيوان بالنجاسة.

والصحيح أن يقال: أنه ليس هناك من الأخبار ما يدل على أن النجاسة مرتبة على عنوان عدم التذكية إلا رواية 

م( إني أعمل أغماد السيوف من الصيقل التي ادعاها المحقق الهمداني )قدس سره(، قال كتبت إلى الرضا)عليه السلا

جلود الحمر الميتة فتصيب ثيابي فأصلي فيها، فكتب لي: اتخذ ثوبا لصلاتك، فكتبت إلى أبي جعفر الثاني )عليه 

السلام( كنت كتبت إلى أبيك بكذا وكذا فصعب عليّ ذلك فصرت أعملها من جلود الحمرالوحشية الذكية، فكتب إلي: 

، ويستفاد من ذلك مفهوما أنه إن لم (3)ك الله )فإن كان ما تعمل وحشيا ذكيا فلا باس(كل أعمال البر بالصبر يرحم

يكن ذلك المعمول ذكيا ففيه البأس، وليس المراد من البأس هنا إلا النجاسة، ومن هنا يستفاد أن النجاسة معلقة على 

 عنوان غير المذكى لاعلى عنوان الميتة.

_______________________________ 

 

 .163( شرح الوافية: 1)

 .349( كفاية الأصول: 2)

 .4ح 34أبواب النجاسات ب  462: 3( وسائل الشيعة 3)



  95       

الشك 
في 

الحلية 
من 

جهة 
الشيهة 
 الحكمية

  

 أولاً: أن السند ضعيف لايمكن الاعتماد عليه. والجواب عنه:

عمله من جلود الحمر الوحشية يراد به في قبال جلود الحمر ثانيا: الدلالة ضعيفة، لأن البأس المنفي في الرواية عما ي

 الميتة في صدر الرواية، فالحكم في الحقيقة وارد على عنوان الميتة وهو أمر وجودي لاعلى عنوان غير المذكى.

غير ويؤيده التقييد بالوحشية في المقام مع أن القيد المذكورلا خصوصية له، إذ لو كان له الدخل لكان المعنى أن 

الوحش من الحمر ليس فيه البأس ولاقائل به فلا بد أن يراد بالذيل نفس ما أريد بالصدر، والمفروض أن الصدر 

اعتبر عنوان الميتة الذي هو الأمر الوجودي، إذا عرفت أن المأخوذ في الرواية عنوان الميتة الذي هو مورد 

من أن الميتة عبارة  (1)ادا إلى ما ورد في المصباح المنيرالنجاسة تعلم أن هذا العنوان من العناوين الوجودية استن

عن زهاق الروح استنادا إلى سبب غير شرعي كخروج الروح حتف الأنف أو بالضرب أو شق ونحوها فيكون أمرا 

وجوديا، وليس الموت عبارة عن خروج الروح وعدم الاستناد إلى سبب شرعي ليكون أعم من استناد العدم فيكون 

 يا يثبت بأصالة عدم التذكية.أمرا عدم

ولاإشكال أن الميتة بعد صيرورتها من العناوين الوجودية لايمكن إثباتها بأصالة عدم التذكية، لأن الأمر العدمي لا 

يثبت الأمر الوجودي، واذا لم يترتب عنوان الميتة الذي هو موضوع النجاسة على أصالة عدم التذكية لا يمكننا 

 لحم والجلد فلابد من الحكم بالطهارة.الحكم بنجاسة ذلك ال

ولو شككنا في الميتة أنها أمر وجودي أو عدمي لايمكننا إثبات عنوان الميتة بأصالة عدم التذكية لعدم إحراز 

موضوع النجاسة، لأن الميتة إن كانت أمراً عدمياً فهي تثبت بأصالة عدم التذكية وإلا فلا، فمع الشك في ذلك 

سة، إذاً فما قاله الفاضل التوني )قدس سره( من الحكم بالطهارة هو الصحيح، لا لما ذكره من لايحرز موضوع النجا

تعارض الاستصحابين فإن التعارض ليس بحاصل بينهما، بل كل منها يجري ويترتب علية أثره، فأصالة عدم 



هرا غير عزيز وإن كان أحدهما التذكية يترتب عليها الحرمة، وعدم الموت يترتب عليه الطهارة، فالتفكيك بينهما ظا

 ملازما لعدم الآخر واقعا، فإن الطهارة ملازمة لحلية أكل اللحم، إلا أن الصحيح

_______________________________ 

 

 ( المصباح المنير.1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     96   

وبأصالة عدم التذكية لايثبت هذا في الحكم بالطهارة كون النجاسة مرتبة على عنوان الميتة وهي أمر وجودي، 

 المعنى الوجودي.

أن المشهور بين الأعلام هو النجاسة استنادا إلى  (1) ذكر صاحب الحدائق )قدس سره( في باب نجاسة الجلود*

 جريان أصالة عدم التذكية باعتبار أنها موضوع للنجاسة.

 وأشكل المحقق )قدس سره( على مقالة المشهور بأمور أربعة:

أن الأصل المذكور كيف يجري مع وجود دليل لفظي يدل على الحلية والطهارة مثل )كل شي فيه حلال  الأول: الأمر

ومعلوم أن الدليل مقدم على الأصل، وأيد ذلك بعدة روايات  (2)وحرام فهو لك حلال حتى تعرف الحرام منه بعينه(

( عن الخفاف التي تباع في السوق، فقال: اشتر وصل قال: سألت أبا عبد الله )عليه السلام (3) منها: رواية سليمان

 حتى تعلم أنه ميت، وفي خبر آخر صل فيه حتى تعلم أنه ميت بعينه.

 .(4)وفي ثالث: وفيه ما علمت أنه ميته فلا تصل فيه

ليه وفي رابع: سألته عن الرجل يأتي السوق فيشتري جبة فراء، لايدري أذكية هي أم غير ذكية، أيصلي فيها، قال )ع

السلام(: نعم ليس عليكم المسأله، إن أبا جعفر)عليه السلام( كان يقول إن الخوارج ضيقوا على أنفسهم بجهالتهم إن 

 ، والجواب عن ذلك:(5)الدين اوسع من ذلك

 أولاً: عن التأييد بأنه في غير محله، لأن الروايه دلت على وجود أمارة شرعية

 الة عدم التذكيه.ومعها لاتجري أص -وهي سوق المسلمين -



_______________________________ 

 

 .1378/ذو الحجة/  3* ليلة الاربعاء 

 .526: 5( الحدائق الناظرة 1)

 .1ح 4، أبواب ما يكتسب به ب87: 17( وسائل الشيعة 2)

 .2ح 50، أبواب النجاسات ب 49: 3( وسائل الشيعة 3)

 .2ح 55، أبواب لباس المصلي ب456: 4( وسائل الشيعة 4)

 .1( المصدر السابق ح5)

  97       

الشك 
في 

الحلية 
من 

جهة 
الشيهة 
 الحكمية

  

ثانيا: أن روايات الحل موضوعها الجهل بالواقع، والاستصحاب تعبد شرعي بالبقاء يرفع موضوع الأصل ويجعل 

الإناء المذكور خمرا ثم شك في المكلف عالما بالواقع تعبدا فلا يجرى الدليل بعد ذلك، مثلاً: إذا علم المكلف أن في 

انقلابه إلى الخل لايمكنه أن يتمسك بدليل كل شيء لك حلال، مادام يمكنه الرجوع إلى الاستصحاب حرمته فانه 

 محكوم شرعا ببقاء الحرمة فلا جهل بالواقع حينئذ ليجري دليل الحل.

لحديث السفرة، فقد روى السكوني عن  أنه ادعى )قدس سره( وجود دليل خاص يقضي بطهارة الجلد الأمر الثاني:

أبي عبد الله )عليه السلام( أن أميرالمؤمنين سئل عن سفرة وجدت في الطريق مطروحة، كثير لحمها وخبزها 

وجبنها وبيضها، وفيها سكين فقال أمير المؤمنين )عليه السلام(: يقوّم ما فيها ثم يؤكل لأنه يفسد وليس له بقاء، فاذا 

ا له الثمن، قيل له: يا أمير المؤمنين لايدرى أسفرة مسلم أم سفرة مجوسي فقال: هم في سعة حتى جاء طالبها غرمو

، وقد ادعى المحقق )قدس سره( أنها واردة في موارد الشك في التذكية كما هو مورد السؤال، ومع ذلك (1) يعلموا

فيفهم أن أصالة عدم التذكية لاتثبت النجاسة، فالإمام )عليه السلام( وسع على القوم أكلها وحكم بحلية ذلك وطهارته 



والجواب عنه أولاً: السند ضعيف بالسكوني فانه مشكوك أمره، ثانياً: الدلالة فإن الوجه في الحكم بالحليه لأجل تحقق 

ا السفرة في بلد المسلمين وأرضهم مع وجود الأثر على ذلك، لأن السكين الموجودة في السفرة دليل على أن الذبح إنم

هو في بلد المسلمين، ومعه يكون امارة كاشفة عن كون اللحم مذكى، نعم لو كان اللحم مطروحا في بلد الاسلام 

 وليس عليه أثر الاسلام فالأمر مشكل، ولكن المقام ليس كذلك، إذاً مع وجود امارة لاتجرى أصالة عدم التذكية.

لى قولهم معارضة باستصحاب طهارة ذلك الجلد حين كان إن اصاله عدم التذكية الموجبه للنجاسه ع الأمر الثالث:

 حيا، ومع التعارض والتساقط يرجع إلى قاعدة الطهارة، فيحكم على ذلك الجلد بالطهارة،

_______________________________ 

 

 .2ح 38، أبواب الذبائح ب9: 24( وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     98   

الشك في طهارة الجلد ونجاسته مسبب عن الشك في تحقق التذكية وعدمها، ومع جريان الأصل أن  والجواب عنه:

السببي لامعنى لجريان الأصل المسببي، مضافا إلى أن استصحاب الطهارة لا يجري لتبدل الموضوع باعتبار أن ما 

ات، ولا ريب أن الموضوع متبدل كان طاهرا من الجلد إنما هو بقيد الحياة، والذي هو محل شك هو الجلد بقيد المم

 فلا يجرى الاستصحاب.

الموت  وثانيهما: الحياة، أحدهما: الذي أورده )قدس سره( عليهم هو ان عدم التذكية ملازم لعنوانين؛ الوجه الرابع:

الشرع، حتف الأنف، وأصالة عدم التذكية بالمعنى الأول وهو الحياة لامانع من جريانها إلا أنه ليس لها أثر في نظر 

فإن النجاسة لم تترتب على عدم التذكية حال الحياة بل عدم التذكية بعد الموت حتف الانف، وأصالة عدم التذكية 

بالمعنى الثاني الذي هو موضوع الأثر غير معلوم، وليس له حالة سابقة فلا يجرى الاستصحاب فيه، فما هو ممكن 

 لثاني لايمكن إبراءه .جريانه وهو الأول لا أثر له وما له الأثر وهو ا

أن المستصحب لابد ان يكون له الأثر من حين حدوثة لا في مرحله بقائه لنكتفي بأصالة عدم التذكية  والجواب عنه:

الملازمة للحياة، وفيما نحن فيه المستدل لايشك في تحقق التذكية وعدمها ليجري أصالة عدم التذكية، بل يفرض 



و كان، فيشك في تحقق التذكية عليه وعدمه بنحو يكون شكه في التذكية واقعاً على المستدل أن الحيوان مات بأي نح

الحيوان المفروض حرمته، فهذا هو الذي يكون موضوعا للنجاسة عنده وهو الحيوان الميت الغير المذكى، وإذا كان 

لثاني بالأصل وهو كونه هذا هو الموضوع فيمكن إحرازه بالنظر إلى أن أحد جزئيه محرز بالوجدان وهو الموت، وا

غير مذكى فيلتئم موضوع النجاسة المؤلف من الإحراز الوجداني والتعبدي، فيقال: هذا الحيوان ميت بالوجدان 

 وكونه غير مذكى بالأصل فيحكم عليه بالنجاسة، إذاً فما ذكره )قدس سره( من الأمور الأربعة كلها في غير محلها.

س في الصلاة مرتبان على أصالة عدم التذكية، وأما النجاسة فلا لأنها معلقة والصحيح أن حرمته وعدم جواز اللب

على عنوان الميتة التي هي أمر وجوبي وبأصالة عدم التذكية لايثبت هذا المعنى، ولو شككنا في معنى الميتة فمع 

 ذلك لايمكننا الحكم بالنجاسة لأن الموضوع غير محرز.

  99       

الشك 
في 

الحلية 
من 
 جهة

الشيهة 
 الحكمية

  

 التنبية الثاني*

لاإشكال عقلا في حسن المحافظة على الواقع، ولاريب في محبوبية الاحتياط شرعا للأدلة الكثيرة على ذلك، فإن تلك 

الأدلة التي أثبتت الاحتياط ارجعناها إلى الاستحباب الشرعي، فهي على تقدير إفادتها للوجوب فالاحتياط محبوب 

حسن الذي ثبت من قبل العقل والشرع مرتب على تحقق عنوان الاحتياط وصدقه في أي مورد لا شرعا، وهذا ال

وجوده الخارجي، فأي موردصدق عنوان الاحتياط فيه كان الحسن ثابتا له كالقضايا الحقيقية التي يكون الحكم فيها 

 ه لأن الحكم لايثبت موضوعه.ثابتا لما هو مفروض الوجود، فالحسن المذكور لا يمكن أن يثبت الاحتياط نفس

والاحتياط في الواجبات التوصيلية أمر ممكن وحسن بلا محذور فيه، باعتبار أن المراد من الواجبات التوصيلية ليس 

إلا تحقق العمل نفسه خارجا، فلو ترددت الغسلة المطهرة بين أن تكون واحدة أو اثنين فالإتيان بالأكثر حسن وفيه 

 ولى.نوع من الانقياد للم

كما أن الاحتياط في بعض الواجبات العبادية التي يكون أصل الرجحان محرزا فيها حسن، وإتيان العمل بداعي أمره 



الواقعي محبوب، كما لو تردد الفعل بين الواجب والمستحب كغسل الجمعة فانه على كلاً التقديرين يكون الإتيان 

رب به ليس فيه محذور، ولا إشكال في ذلك إلا فقدان نية الوجه، بالعمل خارجا فيه إحراز المحبوبية والصلاح فالتق

 وهذا ليس بمهم، لأن الإجماع الذي قام على اعتبارها لايدل إلا في مورد يمكن وهذا ليس من الموارد الممكنة.

بين كونها إنما الكلام في الواجبات العبادية التي لم يحرز فيها محبوبية العمل وأصل الرجحان، فيدور الأمر فيها 

واجبة أو لغوا، فهل يمكن الاحتياط فيها، علما بأن الاحتياط موقوف على الأمر، فانه إن أتى بالعمل بداعي الأمر 

كان تشريعا لعدم إحرازه الأمر، وإن جاء بالعبادة بلا قصد الأمر انتفى صدق العبادية التي هي عبارة عن إتيان 

 اط فيها بإتيان العمل متقربا به إلى الله تعالى.الفعل بقصد الأمر، إذاً كيف يمكن الاحتي

_______________________________ 

 

 .1378/ذو الحجة/  14* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     100   

ادعى أنه لافرق بين الواجبات التعبدية والتوصيلية من ناحية متعلق الأمر، فانه  (1)وصاحب الكفاية )قدس سره(

ات العمل في كليهما، ولكنهما يختلفان من ناحية الغرض، فالواجبات التوصيلية يحصل الغرص منها بمجرد متعلق بذ

الإتيان بالعمل من دون قصد الأمر، بخلاف التعبدية فإن الغرض لايحصل منها إلا بالإتيان به متقربا إلى الله تعالى 

جريان الاحتياط بالعبادة يتوقف على ان يكون الإتيان  والعقل يلزم بإتيانه تحصيلا للغرض، وعلى هذا فالإشكال في

بالعمل بقصد الأمر الجزمي دخيلا في غرض المولى، وهو باطل، فإن الانقياد رجاء لاحتمال أمر المولى خير من 

 الامتثال التفصيلي للأمر الجزمي.

سمى بتمم الجعل، فإن الأمر الأول ادعى أن قصد الأمر مأمور به بالأمر الثاني وي (2)والمحقق النائيني )قدس سره(

تعلق بذات العمل والثاني بإتيان العمل بداعي أمره، فكان قصد الأمر مأخوذا في متعلق الأمر الثاني، وبهذا أي 

بالأمر الثاني افترق الواجب التعبدي عن التوصلي، والإشكال في جريان الاحتياط في العبادة يتوقف على أن يكون 

د الأمر الجزمي كما عرفت، وقد عرفت أن الإتيان بداعي الرجاء من جملة الدواعي القريبة بل الإتيان بالعمل بقص



 أرقاها، إذن فلا إشكال في جريان الاحتياط في العبادة التي لم يحرز فيها أصل الرجحان.

ه، فالإشكال في وأما على ما قلنا من إمكان أخذ قصد الأمر في نفس الخطاب الأول بنحو الجزء أو الشرط كما حققنا

جريان الاحتياط يبتني على أن يكون المأمور به خصوص قصد الأمرالجزمي، إلا أن التحقيق أن يقال: أن عبادية 

الواجب والتقرب به إلى المولى لايحتاج إلى الإتيان به بقصد أمره، وإنما يكفي فيه مجرد اضافتة للمولى ولو بإتيان 

المولى، لأن إتيان العمل بداعي رجاء الواقع واحتماله من أحسن موارد الإطاعة العمل رجاء المحبوبية واحتمال أمر 

 عقلا وعرفاً وخيروسيلة يستطيع التقرب بها للمولى.

 أما لو جزم بذلك وجاء بالعمل في موارد اليقين فلعل يكون خوفه من العقاب

_______________________________ 

 

 .74( كفاية الأصول: 1)

 .173: 1تقريرات ( اجور ال2)

  101       

الشك 
في 

الحلية 
من 

جهة 
الشيهة 
 الحكمية

  

هو الداعي له فلا يحصل بذلك تمام الانقياد والتقرب إلى المولى، فتقربه رجاء أولى من تقربه من امتثال الأمر 

لدليل الذي دل على المقطوع به، وهذا المقدار من الاضافة إلى الله سبحانه وتعالى كاف في تحقق العبادة، لأن ا

اعتبار ذلك إما الإجماع أو الأخبار، ولا يستفاد من الأول أكثر من أن إضافة العمل بأي نحو كان موجبة للتقرب بلا 

حاجة إلى الأمر الشرعي، وأما الخبر فقد وردفي بعض أخبار الوضوء من اعتبار كونه بنية صالحة يقصد بها ربه 

 العبادي بداعي الأمر القطعي. وهذا لايدل على لزوم إتيان العمل

 بقـي في المقـام أمران:*

المقام الأول: هل أن أوامر الاحتياط بعد فرض حسن الاحتياط عقلا وشرعا مولوية، توجب استحباب الاحتياط كبقية 



المستحبات فتكون إعادة الصلاة التي شك في صحتها مستحبة شرعا وإن كانت صحيحة بقاعدة الفراغ،أو إرشادية 

 ى ما يحكم العقل به من حسن التحفظ على الواقع، وفيه كلام.إل

التفصيل بين ما إذا كانت أوامر  (1)ذهب بعضهم إلى الأول، وآخرون إلى الثاني، وادعى المحقق النائيني)قدس سره(

أخرى غير  الاحتياط ناظرة إلى الواقع وواردة في مقام التحفظ عليه فهي إرشادية، وبين ما إذا كانت ناظرة إلى جهة

 التحفظ على الواقع فهي مولوية.

وتوضيح مطلبه )قدس سره( أن حكم العقل تارة: يقع في سلسلة علل الأحكام الشرعية وملاكاتها، بحيث يكون في 

مرتبة سابقة على الحكم الشرعي فلا محالة يكون الحكم الشرعي مولويا حيث لم يسبق مثيله من حكم شرعي، وذلك 

حسن شيء أو قيمة أو مصلحة شي أو مفسدته ثم بعد ذلك استتبعه حكم شرعي فيحمل على  كما لو أدرك العقل

 المولوية وأنه حكم جديد قابل للبعث والزجر.

يقع الحكم العقلي في سلسلة معلول الحكم بحيث يكون متأخرا عن الحكم الشرعي، فلابد وأن يكون الحكم  وأخرى:

 الشرعي الواقع في مورد ذلك الحكم

_______________________________ 

 

 .1378/ذو الحجة/  15* ليلة الاثنين 

 .354: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     102   

العقلي حكما إرشاديا كأوامر الإطاعة والمعصية، فإن المولى إذا أمر بشي فالعقل يرى حينئذ حسن إطاعة ذلك الأمر 

ر حكم شرعي في هذا المورد فلا بد وان يكون حكما إرشاديا إلى ما يحكم العقل به، وقبح معصيته ومخالفته فاذا صد

لأن الأمر الشرعي لامعنى لحمله على المولوية لكونه مكررا، فهذا الحكم العقلي الواقع في سلسلة معلول الحكم 

على المولوية وإن كان  الشرعي الأول إذا تعقبه حكم شرعي يحمل على الإرشاد إلى ما يحكم العقل به دون حمله

 ظاهرا فيه إلى ما يحكم العقل به ولابد من صرفه عن ظاهره في المولوية.



ناظرة إلى الأحكام الواقعية  (1)إذا عرفت هذا فنقول: إن جملة من أخبار الاحتياط مثل )اخوك دينك فاحتط لدينك(

واقعية ثم أمر العقل بالاحتياط فيها، وكان ناظرا وهذه الأوامر إرشادية، باعتبار أن المولى حكم أولاً على الأمور ال

إلى جهة المحافظة على الواقعيات، فالأمر الشرعي بالاحتياط إنما هو إرشاد إلى ما حكم العقل به وليس بأوامر 

 مولوية، فحكم العقل هنا واقع في سلسلة معلولات الأحكام الشرعية من قبيل الإطاعة والمعصية.

، فإن الغرض من هذه (2)ح فيها بقوله: )ما اشتبه عليه من الاثم فهو لما استبان له اترك(وهناك بعض الأخبار صر

الأوامر ليس التحفظ على الواقع بل إشارة إلى معنى معين؛ وهو أن كل أحد لايستطيع أن يحصل ملكة صحيحة وقوة 

فشيئا، فكان الموصل له إلى تحصيل  نفسانية باعثة له على الطاعة وترك المعاصي دفعة واحدة إلا بعد التدريج شيئا

ملكة ترك المعاصي وامتثال الواجبات الشرعية وحصول التقوى ليس إلا ترك ما يحتمل فيه العقوبة، وامتثال ما 

يحتمل فيه تحصيل المثوبة، فهذه المصلحة الكامنة في نفس الاحتياط هي التي دعت المولى إلى أن يأمر بالاحتياط، 

ن حكم العقل هنا إنما وقع في سلسلة علل الأحكام نظرا إلى أنه حكم بحسن الاحتياط سابقا، وهذا الأمر مولوي لأ

 فأدرك ملاك الحسن لنفس الاحتياط ونشأ عن مصلحة في نفس الاحتياط.

 ومن موارد الاحتياط هذا النحو الثاني، ولكنه لم يسبق حكم العقل حكم

_______________________________ 

 

 .46ح  12، أبواب صفات القاضي ب167: 27شيعة ( وسائل ال1)

 .27ح  12، أبواب صفات القاضي ب 161: 27( وسائل الشيعة 2)

  103       

التنبيه 
الثالث 

- 
أخبار 

من 
 بلغ

  

شرعي ليكون الأمر الشرعي بالاحتياط إرشاديا، بل الأمر الشرعي بالاحتياط كان مولويا مستحبا نظير الحكم بعد 

للمصلحة والمفسدة، وعليه ينبغي التفصيل بين المقامين ففي مورد يكون إرشاديا وفي بعض الموارد إدراك العقل 



 مولويا.

أن أصل التقسيم بحسب الكبرى صحيح وأن كل حكم وقع بعد حكم العقل الواقع في سلسلة علل  والجواب عنه:

النفسانية متين جدا، وأن ما وقع بعد  الأحكام يكون الأمر بالاحتياط مولويا بملاك حصول التقوى وحصول القوة

حكمه الواقع في سلسلة معلولات الأحكام حكما إرشاديا فهذا لايقبل النقاش، إلا أن ما أفاده )قدس سره( من أن أوامر 

الاحتياط الناظرة إلى الواقع الواقعة بعد حكم العقل بلزوم التحفظ على الواقع إرشادية لكونها واقعة في سلسلة 

 الحكم لايمكن الالتزام به بل لابد من حملها على المولوية.معلولات 

فإن مجرد ورود الأمر في مرحلة معلولات الأحكام لايستلزم الإرشادية، فلا يجوز رفع اليد عن ظهور اللفظ في 

لعقل المولوية، وبعبارة أخرى: ليس المحذور من الحمل على المولوية التسلسل، وأنه إذا صار مولويا لزم أن يحكم ا

بلزوم إطاعته وهكذا إلى ما لانهاية له، فإنا لو قلنا بأن التسلسل لامحذور فيه فالوجه في الحمل هنا على المولوية 

ليس هذه الجهة المذكورة بل جهة أخرى، كما قلنا أن كل مورد استطاع المولى أن يعمل عناية المولوية فيه كان 

ان الأمر إرشاديا، ففي باب الإطاعة يستحيل أن يكون الأمر مولويا أمره مولويا، وإن تعذرعليه إعمال المولوية ك

ولو لم نقل باستحالة التسلسل، لأن مجرد الأمر المولوي ولو لم يكن متناهيا لا يكون محركا للعبد ما لم يكن له إلزام 

ام العقلي، فلا بد أن يكون من ناحية الفعل، فلابد من أن ينتهي الأمر المولوي في مقام المحركية نحو العمل إلى الإلز

الأمر الوارد في مورد إرشادا إلى ذلك، وهذا بخلاف الأمر بالاحتياط فإن حسنه وإن كان من المستقلات العقلية 

الواقعة في سلسلة معلولات الأحكام الشرعية، إلا أن العقل بما أنه لايستقل بلزوم الاحتياط في كل مورد فلا مانع من 

ولويا، باعتبار انه موضوع واحد، فيقال أن الأمر الثاني الشرعي بالإطاعة لامعنى له، لأن ان يأمر به المولى م

العقل إن أدرك حسن الإطاعة كان المورد غير محتاج إلى حكم شرعي، وإن لم يدرك العقل حسن ذلك فالشرع لو 

 أمر مرات عديدة فمع ذلك لايجب الامتثال.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     104   

ا ما نحن فيه فحيث كان الموضوع متعددا فالأمر الأولي الشرعي وارد على الواقع، والأمر الثاني الشرعي وارد وأم

على الاحتياط لامانع من إعمال العناية المولوية، باعتبار أن الثاني في طول الأول ولامحذور فيه، فكان لزاما علينا 



قع على المولوية لا الإرشادية بالتقريب المذكور، وإن كان الأمر أن نحمل أوامر الاحتياط الناظرة إلى التحفظ للوا

بالاحتياط واقعا بعد حكم العقل الواقع في سلسلة معلولات الأحكام فلا يرفع اليد عن ظهور الأمر الشرعي في 

 المولوية.

لحكم المولوي لكونه والحاصل أن الملاك في الحكم الإرشادي كونه من المستقلات العقلية التي لايعقل فيها ثبوت ا

لغوا أو لغير ذلك، وأما مجرد وقوع الأمر في سلسلة معلولات الأحكام ومقام امتثالها فهو غير مانع من كونه 

مولويا، وعليه فالأمر بالاحتياط مولوي غاية الأمر أنه يحمل على الاستحباب بقرينة الترخيص في الترك المستفاد 

 من قرينة البراءة.

 الأمر الثاني:

نه بناء على أن أوامر الاحتياط مولوية فهل هي في طول الأوأمر الواقعية، فيلزم قصد الأمر الواقعي في مقام إ

الاحتياط، أم أنها في عرضها فيجوز قصد امتثال نفس تلك الأوامر، أو فقل أوامر الاحتياط متعلقة بذات العمل ليصح 

 ل المأتي به بداعي الأمر الواقعي رجاء.الإتيان به بداعي الأمر الاحتياطي، أو متعلقة بالعم

واعلم أن الأوامر مطلقا إنما هي توصلية تسقط بإتيان متعلقاتها، غايتة أن متعلق الأمر في التوصيات ذات العمل 

وفي التعبديات مقيد في الإتيان به مضافا إلى المولى، سواء كان هذا القيد مأخوذا في متعلق الأمر الأول شرعا كما 

تار، أو الأمر الثاني كما اختاره المحقق النائيني )قدس سره(، أو بحكم العقل كما اختاره صاحب الكفاية هو المخ

، فلم يعتبر في العبادة خصوص قصد الأمر، بل عنوان جامع ومطلق إضافة العمل إلى المولى (1))قدس سره(

 د الأمر الاحتياطي أيضاً.سبحانه بأي نحو كان، وهو كما يحصل بقصد الأمر الواقعي كذلك يحصل بقص

 نعم لو كان المعتبر في العبادة قصد خصوص أمرها الواقعي أو كانت أوامر

_______________________________ 

 

 .72، كفاية الأصول: 173: 1( أجود التقريرات 1)

  105       
التنبيه 
الثالث 

- 
  



أخبار 
من 
 بلغ

تمال الأمر الواقعي لكان اللازم فيما نحن فيه إتيان العمل بقصد الأمر الاحتياط متعلقة بالعمل المأتي به بداعي اح

 الواقعي رجاء، لكنك عرفت خلافه.

 التنبيه الثالث: أخبار من بلغ *

إذا ورد خبر ضعيف من حيث السند فقد دلت الأخبار الشريفة على أن من أتى به رجاء فقد استحق الثواب، فقد ورد 

بن مروان قال: سمعت أبا جعفر)عليه السلام( يقول: من بلغه ثواب من الله على عمل في الكافي بسنده إلى محمد 

 .(1) فعمل ذلك التماس ذلك الثواب أوتيه وإن لم يكن الحديث كما بلغه

وبسنده إلى هشام بن سالم عن الصادق )عليه السلام( قال: من سمع شيئا من الثواب على شيء فصنعه كان له وإن 

، والإشكال في سند الروايات التي دلت على هذا المعنى، وقد جاء في هامش الوسائل أنها (2)غهلم يكن على مابل

 متواترة الصدور.

 وكيف كان فالبحث يقع عنها في جهات:

 في مفاد دلالة الأخبار المذكورة والاحتمالات فيه ثلاثة وجوه. الجهة الأولى:

ط شرائط حجية الخبر الضعيف الذي دل على استحباب شيء من أن تكون أخبار من بلغ داله على إسقا الوجه الأول:

الأشياء أو دل على حكم إلزامي، فتخصص العمومات التي اعتبرت عدالة الراوي أو وثاقتة وتكتفي بمجرد ترتب 

 الثواب على ذلك العمل وإن كان الراوي ضعيفا وتثبت رجحان الفعل لا إلزامه.

رشاد لما يحكم العقل به من ترتب الثواب على نفس الإتيان بالعمل بلا نظر إلى أن تكون دالة على الإ الوجه الثاني:

حجية الخبر الضعيف، فإن كل من جاء بالعمل رجاء لإدراك الواقع، فإن صادف الواقع حقيقة فقد أثيب على نفس 

نظر إلى حجية الخبر  الواقع، وإن لم يصادفه فالإثابة تحصل على نفس الانقياد، وهذا أمر حسن يحكم العقل به بلا

 الضعيف.

_______________________________ 



 

 .1378/ذو الحجة/  20* ليلة السبت 

 .87/2: 2( الكافي 1)

 .1( المصدر السابق ح2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     106   

 -غ الثواب عليه وهو بلو -أن تكون أخبار من بلغ دالة على استحباب ذات العمل بعنوانه الثانوي  الوجه الثالث:

فيكون بلوغ الثواب عليه كسائرالعناوين الأخرى مثل الضرر والعسر والحرج والاضطرارموجبه لتغير أحكامها 

 الأولية إلى ماهو حسن ومستحب شرعا.

اعلم أنه لاثمرة عملية تظهر بين الوجهين الأول والثالث، فيما إذا دل خبر ضعيف على استحباب ما ثبت حرمته 

إطلاق، باعتبار أنه على تقدير كون الخبر المذكور حجة كما هو الاحتمال الأول كان مخصصاً للعام أو بعموم او 

مقيداً للمطلق، وأما على الاحتمال الأخير من كون العمل مستحبا شرعياً بعنوان البلوغ فيقع التزاحم بين الحكم 

ان العرضي والتحريمي الثابت بالعنوان الأولي فيقدم الاستحبابي والتحريمي، أي بين الحكم الاستحبابي الثابت بالعنو

الحكم الإلزامي، والظاهر أن أدلة المقام كلها مختصة بما إذا كان المورد مما بلغ عليه الثواب ولاتشمل ما إذا اثبت 

ول العقاب عليه بدليل معتبر، وعليه فالخبر الضعيف الدال على استحباب ما ثبت حرمته بعموم أو إطلاق غير مشم

 لهذه الأدلة على الوجهين.

والاحتمال الأول بعيد لأن لسان الحجية إنما يكون بالغاء احتمال الخلاف والشك، والبناء على أن مؤدى الطريق هو 

الواقع كما في أدلة الطرق والأمارات، واما فرض عدم ثبوت المؤدى في الواقع كما هو لسان هذه الأخبار فهو مناف 

 ية للخبر الضعيف في باب المستحبات.لجعل الحجية والطريق

 وأما الاحتمال الأخير: فهو يتوقف على تمامية أمرين: الأول: ثبوت الاستحباب لذات العمل نفسه.

 عدم وجودقرينة خارجية تمنع من دلالة الرواية على استحباب ذات العمل. الثاني:



خبار من بلغ تثبت لنا استحباب ذات العمل ببيان أن أ (1)فقد ادعى الشيخ الأنصاري )قدس سره( أما الأمر الأول:*

 أنه لاملازمة بين كل فعل وترتب الثواب

_______________________________ 

 

 .1378/ذو الحجة/  21* ليلة الأحد 

 .156: 2( فرائد الاصول 1)

  107       

التنبيه 
الثالث 

- 
أخبار 

من 
 بلغ

  

لتقرب، فاذا دل الدليل على أن العمل الذي بلغ عليه الثواب فيه ثوابه، أو أن عليه، وإنما الملازمة بين الثواب وقصد ا

، أو من أدار السبحة في يده بعد طلوع الفجر فله كذا. فهذا يمكن التقرب به، ومن إمكان (1))من سرح لحيتة فله كذا(

 قصد التقرب تفيد وجود الأمر الاستحبابي على نفس العمل بسبب بلوغ الخبر.

فقد ادعى أن هنا قرينتين تصرفان دلالة الخبر على استحباب ذات العمل الأولى: وجود الفاء  مر الثاني:وأما الأ

التفريعية في جملة فعمله والذي يظهر أن العمل متفرع على الثواب وأنه يؤتى به بداعي ذلك الثواب، ويكون ترتب 

 ك، وإلا فنفس العمل ليس له ثواب.الثواب عليه من جهة تقيده بهذه الناحية وهي إتيانه بداعي ذا

بأن غاية ما يستفاد من الرواية أن الداعي إلى المكلف من الإتيان بالعمل  (2)وأجاب عنه صاحب الكفاية )قدس سره(

 ليس إلا حصول الثواب، وهذا لايصيره مقيدا به بل العمل فيه ثواب ويترتب عليه وإن لم يأت المكلف بهذا الداعي.

: ما جاء في روايتين منها التقيد بكلمة طلبا للنبي )صلى الله عليه وآله وسلم(، حيث قال )عليه السلام( القرينة الثانية

فكان كل من جاء بالعمل طلبا لقوله  (4)، أو طلبا لقوله )صلى الله عليه وآله وسلم((3) فعمله التماس ذلك الثواب

العمل مجردا، والتقييد في المستحبات وإن لم نقل به مع عدم )صلى الله عليه وآله وسلم( نال الثواب دون ما إذا جاء ب

وحدة الحكم إلا أنه مع وحدة الحكم كما هنا لابد من الالتزام به، وعليه تكون هاتان الروايتان مقيدتان للرواية فلا 



ل النبي )صلى تصير الرواية دالة على أن ذات العمل فيه ثواب بل الثواب مترتب على العمل الذي يؤتى به طلبا لقو

 الله عليه وآله وسلم( فلا تدل على المقصود.

ما محصله: أن هذه الروايات تقتضي استحباب العمل من  - (5)وأجاب عن هذا أيضاً صاحب الكفاية )قدس سره(

 جهة الانقياد، والروايتان ناظرتان إلى حسن

_______________________________ 

 

 .1ح 76آداب الحمام ب ، أبواب 126: 2( وسائل الشيعة 1)

 .353( كفاية الأصول: 2)

 .7ح 18، أبواب مقدمات العبادات ب82: 1( وسائل الشيعة 3)

 .4( المصدر السابق ح4)

 .353( كفاية الأصول: 5)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     108   

أمر حسن، وتلك الأخبار المطلقة  الانقياد وأن العمل المأتى به لاحتمال وجود الأمر في الواقع يثاب عليه لأن الانقياد

تدل على استحباب ذات العمل شرعا مع إضافته إلى المولى، فهذه الأخبار كاشفة عن الأمر المولوي، والسابقتان 

 ترشدان إلى حكم العقل، ولاوجه لحمل الأمر المولوي على الإرشاد بل يبقى كل منهما على حاله.

رتكبه الإنسان يجب أن يكون له داعٍ يلائم إحدى قواه النفسية الشهوية وما ويمكن الجواب عن الإشكال: بأن كل فعل ي

لا يلائمها يتركه، فإن الداعي إلى الإتيان به جلب المنفعة ولايختص هذا بالإنسان بل يشمل الحيوان أيضاً، وأما ما 

وأما الإتيان به من جهة أن المولى لايشتاق إليه ولايلائم شهوته فالإتيان به إما خوفا من العقاب أو طمعا في الثواب، 

أهل للعبادة فلا يحصل هذا إلا للأوحدي من البشر كالأئمة )عليه السلام( ومن يحذو حذوهم، وبما أن المقام لايحتمل 

العقاب فلا يكون الداعي هو الخوف من العقوبة بل الثواب لا محالة، فاذا علمنا من الخارج هذا الأمر ففي الروايتين 

عليه السلام( يخبر عن أمر متحقق في الخارج والروايات لا يخبر فيها، علما بأن الداعي هو الثواب في باب الإمام )



 المستحبات أمر ضروري فكأنه )عليه السلام( بين هذا الأمر في تلك الأخبار أيضاً فلا وجه لتقييد المطلقات.

العقل من حسن الانقياد للمولى بكل عمل دون أن  والظاهر أن أخبار من بلغ لاتدل إلا على الإرشاد لما يحكم به*

 تكون لبيان استحباب ذات العمل.

والوجه فيه أن الفعل الذي كان قابلا لأن يترتب عليه إذا جيء به من جهة التقرب إلى المولى، فالإخبار عن ترتب 

ترتب الثواب أخبار عما هو الثواب عليه لا يدل على وجود أمر استحبابي متعلق به، لأن أخبار المولى حينئذ عن 

لازم أعم، ولايمكن الانتقال من الأعم إلى نوع خاص، نعم لو لم يكن المورد قابلا لأن يتقرب به فيترتب عليه الثواب 

كأكل الرمان يوم الجمعة، بل يتوقف حصول الثواب منه على تعلق أمر استحبابي به فإخبار المولى حينئذ عن ترتب 

شف عن وجود أمر استحبابي متعلق به لأنه إخبار عما هو مساو، وبهذا يفترق المورد عن الثواب على مثل ذلك يك

 مثل من أكل الرمان

_______________________________ 

 

 .1378/ذو الحجة/  22* ليلة الاثنين 

   تنبيه       109  

فالإخبار عن الثواب يكشف عن وجود  وما شاكله، فإن ترتب الثواب عليه لايتحقق إلا حيث يتعلق أمر استحبابي به،

الأمر، بخلاف ما نحن فيه فإن الفعل يمكن التقرب به ويحصل منه الثواب بلا حاجة إلى الأمر، فالإخبار عن ترتب 

الثواب عليه إخبار عن لازم أعم، فلا تكون أخبار من بلغ إلا مفيدة للإرشاد لما يحكم العقل به من حسن الانقياد في 

ه المكلف طلبا ورجاء لإدراك الواقع، فلا تدل على الاستحباب في ذات العمل، بل لو دلت عليه فانه كل عمل جاء ب

اضعف من دلالة أخبار الاحتياط على الاستحباب، لأن تلك الأخبار كانت أوأمرها ظاهرة في المولوية بينما محل 

 البحث ليس فيه ظهور في المولوية بل إرشاد لما يحكم العقل به.

أن أخبار من بلغ على هذا الوجه لا تعارض ما دل على اعتبار العدالة أو الوثاقة في حجية الخبر، وبيان الوجه اعلم 

في تقدمها عليه من كونها أخص مطلقا منه أو أشهر منه، فإن هذا البحث مبني على تمامية دلالة هذه الأخبار على 



تسامح في أدلة السنن، وقد عرفت عدمها بدلالها على حجية الخبر الضعيف في باب المستحبات وتمامية قاعدة ال

 الإرشاد، فلا معارضة بينها وبين ما دل على اعتبار العدالة والوثاقة في حجية الخبر.

وربما يقال: أن أخبار من بلغ تفيد استحباب ذلك العمل وليست للإرشاد استنادا إلى كلمة )أوتيه( في الرواية حيث 

 بلغه ثواب على عمل فعمله أوتيه ذلك(.قال )عليه السلام(: )من 

فإن كلمة أوتيه تعطي أن الثواب الخاص يستحقه المكلف وليس بثواب الانقياد، فإن ثواب الانقياد ثواب عام ولاريب 

 أن الثواب الخاص إنما يكون حيث يثبت الاستحباب لا الإرشاد.

انع من باب التفضل أن يجدد الشارع المقدس له ذلك أن العبد بانقيادة ينال الثواب العام، ولكن لام والجواب عنه:

)بجنات تجري من  الثواب، كما أن باب الإطاعة يحكم العقل فيها بترتب الثواب ولكن الشارع المقدس حدد ذلك

 )ومن يطع الله ورسوله، أو اطيعوا الله(. تحتها الأنهار(

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     110   

 تنبيه:

بلغ بعد أن أفادت الإرشاد لحكم العقل لايختص جريانها في الروايات فقط، بل حتى في الفتاوى اعلم أن أخبار من 

 أيضاً يجري الحديث المذكور، وبعبارة أخرى هل الأخبار المذكورة تشمل فتوى الفقيه بالاستحباب.

يحتمل مطابقة قول المفتي إنه بناء على الإرشاد لامانع من العمل به وترتب الثواب عليه انقيادا أو إطاعة، فانه 

للواقع. وأما على الاستحباب فقد يقال بعدم شمول الأخبار له نظرا إلى أن الأخبار دلت على بلوغ الثواب الذي ترتب 

على العمل المستفاد من الخبرلامن الفتوى، فإن الثواب يكون من الرأي والاعتقاد لامن الأخبار عن قول النبي 

 (.)صلى الله عليه وآله وسلم

ولكن الجواب واضح: فإن المفتي وإن كان يفتي عن رأيه واعتقاده إلا أنه بالدلالة الالتزامية يخبر عن مطابقة رأيه 

للواقع وللخبر الصادر عن النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( أو الائمة )عليهم السلام(، فتشمله الأخبار حينئذ على 

تواه هو مضمون الخبر كما في فتاوي ابن بابويه حيث صرح في المقنع هذا إذا كان مجرد الفتوى، وإن علمنا أن ف



بأن جميع فتاواه مطابقة للخبر، ولكن حذفت أسانيدها لئلا يثقل حمله ويصعب حفظه، فالأمر واضح فإنه خبر قام 

 على الاستحباب أو الوجوب فتشمله الأخبار.

يا في الشبهات الحكمية فهل الأخبار المذكورة تختص به إنه بعد أن كان بلوغ الثواب على عمل جار الجهة الثانية:

أم تشمل حتى الشبهات الموضوعية؟ فلو قام دليل ضعيف على أن المكان الفلاني مسجد فهل تثبت استحباب الصلاة 

ة فيه أو لا ؟ الظاهر هو العدم، وإنما تختص الأخبار بالشبهات الحكمية ولا تشمل الشبهات الموضوعية بناء على إفاد

الأخبار حجية الخبر الضعيف أو استحبابه، لأن الظاهر منها أن البلوغ مختص بما يكون بيانه وظيفة الشارع 

المقدس، فلا يعم مطلق البلوغ وإن لم يكن بيانه وظيفة له كالموضوع الخارجي، فإن بيان الموضوعات وتطبيق 

 ه وسلم( أو الأئمة )عليه السلام(.الكبريات على الصغريات لا يرجع إلى النبي )صلى الله عليه وآل

نعم بناء على الإرشاد لامانع من الصلاة فيه فإن طابق الخبر الواقع صح، وإلا فهو انقياد يحكم العقل بحسن الانقياد 

 فيه، وهذه ثمرة أيضاً بين القولين.

   تنبيه       111  

)عليه السلام( أو نقل مصائبهم، فيما لم يقم على إن أخبار من بلغ لاتشمل نقل فضائل أهل البيت  الجهة الثالثة:*

ثبوته دليل معتبر، فبناء على الاستحباب لاتكون الأخبار شاملة له، إذ الاستحباب لايزاحم الحرمة ونقل الفضيلة 

وحكايتها قول بغير علم وهو حرام، وكذا بناء على الإرشاد لاتكون الأخبار شاملة للمورد، لأن العقل لايرى حسن 

الفعل فيما دل الدليل على الحرمة والمفروض أن المخبريه بالخبر الضعيف خارج عن موارد الأخبار لأنه لم يقم  هذا

على ترتب الثواب على الفعل، فلو فرضنا أن الخبر قام على ترتب الثواب على الفعل على حكاية المصيبة أو 

حان نقل المصاب وقد دلت روايات كثيرة على أنه الفضيلة فلا تشمل الأخبار أيضاً، فإن الدليل وإن قام على رج

يترتب الثواب على حكايتها بما لا تحصى، إلا أنه لم يثبت ذلك فيما لو قام خبر ضعيف على ذلك، فالرجوع إلى تلك 

الأدلة رجوع إلى العام في الشبهة المصداقية، فالصحيح أنه لايجوز نقل المصيبة أو حكاية الفضيلة لولم يقم خبر 

وي أو نقل كذا لئلا تشمله  صحيح عليه، فعلى القائل ولمن أراد نقل مالم يثبت صحتة من أن يكون نقله بعنوان ر 

 الأدلة الدالة على حرمة القول بغير العلم.



إن موارد جريان أخبار من بلغ إنما هو الأفعال التي تتمحض في الثواب، فلو ورد عموم أو إطلاق  الجهة الرابعة:

م ورد خبر ضعيف دل على استحباب بعض مصاديق ذلك العموم، كالكذب إن ثبت استحباب على حرمة شي، ث

بعض موارده بخبر ضعيف، فإن المكلف لايستطيع أن يأتي به لينال الثواب ولا يرفع اليد عن العموم أو الإطلاق، 

يرى حسن انقياد في شي بلغ أما بناء على إفادة أخبار من بلغ الإرشاد فالحكم واضح، فإن العقل في هذا المقام لا

العقاب عليه، كما أنه بناء على إفادة الأخبار للاستحباب فإنما يكون الفعل مستحبا حيث يتمحض في الثواب خاصة، 

 وأما مع بلوغ العقاب عليه فلا.

 وهكذا على الوجه الأول وأن أخبار من بلغ تفيد حجية الخبر الضعيف، فإن ذلك الخبر إنما يصلح للتخصيص أو

 التقييد حيث يكون قد بلغ عليه الثواب فتشمله أخبار من بلغ، ومع بلوغ العقاب عليها لايمكن اندراجها تحت العموم،

_______________________________ 

 

 .1378/ذو الحجة/  23* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     112   

 على فعله فكيف يعقل شمول الأخبار له.وإن شئت قلت بقاعدة الملازمة نعلم بأنه لا ثواب 

إنه لو فرضنا قام خبر ضعيف على وجوب شي أو على استحبابه فهل يثبت لازمه وهو ترتب  الجهة الخامسة:

الثواب على العمل، إنه بناء على دلالة الأخبار على الإرشاد لحكم العقل بحسن الانقياد، وأنه لو أتى بالعمل رجاء 

 ليه وإن لم يكن كما بلغه.لإدراك الواقع يثاب ع

وأما بناء على إفادة الأخبار للاستحباب فلا يثبت بذلك إلا رحجان الفعل سواء كان المخبر به استحباب العمل أو 

وجوبه، إذ على الثاني يكون الإخبار عن الوجوب إخبارا عن رجحان الفعل والثواب عليه، فالثواب على كل تقدير 

نه لازم للرجحان الذي هو الدلالة المطابقية، وأما استحباب العقاب على الترك فغير ثابت حاصل بالدلالة الالتزامية لأ

لأنه يحتمل أن يكون الفعل واجبا ولا يعلم به حتى لايجوز تركه ومع الشك في الوجوب يرجع فيه إلى البراءة فلا 

 يثبت العقاب على الترك.



المستحبات فلا يثبت الاستحباب، لأن أخبار من بلغ تدل على حجية وأما بناء على إفادة الأخبار حجية الخبر في باب 

 الخبر في باب المستحبات وأما حجيته في الواجبات فلا.

 واذا سقطت الدلالة المطابقية عن الحجية سقطت الدلالة الالتزامية التي هي ترتب الثواب.

راهة، إنه بناء على القول بالإرشاد لامانع هل تشمل أخبار من بلغ مالو قام خبر ضعيف على الك الجهة السادسة:*

من شمولها لأنه مما يحتمل ترتب الثواب على ترك الفعل، والعقل يرى حسن الانقياد في ذلك فإن ترك الفعل مما فيه 

رجحان، وأما على الاستحباب فالظاهر من الأخبار عدم الشمول لأن المذكور فيها بلوغ الثواب على العمل، والترك 

 ل.ليس بعم

ثم إنه لو قام خبر ضعيف على الوجوب أو الاستحباب في مقابل خبر آخر دل على الكراهة، فهل تشملة الأخبار؟ 

 الظاهر الشمول على القول بالإرشاد فيما لو كان

_______________________________ 

 

 .1378/ذو الحجة/  24* ليلة الأربعاء 

   تنبيه       113  

قبال الكراهة، وأما لو لم يكن هناك ترجيح كما لو دل الدليل على استحبابه في قبال ما دل هناك رجحان كالوجوب 

على استحباب تركه، فقد يقال إنه من المتزاحمين والتزاحم بين المستحبات موجود في كل زمان لا أن دليل الفعل 

 معارض بدليل الترك كما توهم.

ما الثواب قد يكون كلاهما أو أحدهما عباديا فلامانع من أن يكون كل والحق أن يقال: إن الفعل والترك البالغ عليه

منهما بحسب الواقع مستحبا، لأنهما ليسا من الضدين اللذين لا ثالث لهما، بل لهما ثالث بأن يؤتى بالفعل لابقصد 

يكون المقام من  القربة، فعند ترك الأمر العبادي المشروط بقصد القربة، وترك الترك حيث أتى بالفعل فلا محالة

المتزاحمين، والتزاحم في المستحبات كثير بل حاصل في كل زمان كما لايخفى، وأما اذاكان كل منهما غير عبادي 

 فلا يعقل الحكم باستحباب كل منهما في مقام الثبوت لاستحالة طلب المتناقضين ومحبوبية كل منهما بالفعل.



ك إلا أنه مع التساوي يحكم بالإباحة ومع الترجيح يحكم على طبقه نعم يمكن أن يكون كل منهما مشتملا على الملا

فلا يتصف النقيضان بالاستحباب، فيقع التعارض بين الدليلين ولا يكون شيء منهما مشمولا لأدلة التسامح لعدم 

ه لامانع الترجيح، ومن ذلك يظهر الحال فيما لو دل دليل معتبر على استحباب شيء والآخر على استحباب تركه فان

من الأخذ بكل منهما في الفرض الأول، وأما في الفرض الأخير فيجري عليهما حكم المتعارضين من الترجيح أو 

 التخيير.

 في بيان الثمرة: الجهة السابعة:*

الثمرة الأولى: التي رتبت على الاحتمالات الثلاث أنه على القول الأول الذي تكون الأخبار مفيدة لحجية الخبر 

ف، وعلى الأخير الذي تفيد استحباب ذلك يستطيع المجتهد أن يفتي باستحباب ذلك الشيء الذي دل على الضعي

مضمونه الخبر الضعيف، وللمقلد حينئذٍ أن يأتي بذلك الشيء المستحب فانه على الأول كما كان المجتهد يفتي 

 بالاستحباب على طبق الخبر المستحب الذي

_______________________________ 

 

 .1378/ذو الحجة/  27* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     114   

كان رواية ثقة، فكذلك ما كانت حجيته ثابتة بأخبار من بلغ، كما أنه على الثالث كذلك، وأن استحباب ذات العمل 

 لايفرق فيه بين ان تكون مستفادة من أخبار من بلغ أو غيرها.

الإرشاد إلى ما يحكم العقل به من ترتب الثواب على نفس العمل إذا جيء به بعنوان  وأما على الوجه الثاني وهو

وأن إتيان العمل بعنوان أنه بلغ علية الثواب ويحصل منه الثواب، وعليه فلا يمكن  -وهو العنوان الثانوي  -الإرشاد 

كن الحكم باستحباب ذلك الشي بل له الحكم للمولى باستحباب ذلك لأنه يحتمل أن لايكون مستحبا واقعا ومعه كيف يم

 أن يقول الأولى كذا.

الثمرة الثانية: أنه بناء على أن الأغسال المستحبة تكفي عن الوضوء كما هو الظاهر، فيمكن الاكتفاء بالغسل 



د المستحب بدلا عن الوضوء فيما لو شمله خبر من بلغ بناء على الوجه الثالث والأول، باعتبار أن كلاً منهما يفي

 استحباب ذلك العمل، وإذا ثبت استحباب الغسل جاز النيابة عنه.

وأما على الوجه الثاني فلا، إذ الدليل لم يدل على استحباب ذات العمل وإنما دل على ترتب الثواب لو جيء بالعمل 

 رجاء إدراك الواقع، فلا يمكننا القول بكفاية الغسل عن الوضوء.

 لبيان الثمرة في موردين: (1)ره(وقد تعرض الشيخ الأنصاري )قدس س

المورد الأول: أن الخبر الضعيف لو دل على استحباب غسل ما ترسل من اللحية في الوضوء جاز لنا أن نأخذ من 

تلك البلة ونمسح بها الرأس أو الرجلين، إن كان أخبار من بلغ مثبتة لاستحباب ذات العمل أو دالة على حجية الخبر 

ى أنها ترشد إلى حكم العقل فلا يكون غسل ما استرسل مستحبا فلا يمكننا أن نمسح بالبلة الضعيف، وأما بناء عل

 الرأس أو الرجلين، ونوقش في ذلك بوجهين:

في تعليقته على الرسائل من عدم جواز المسح بالبلة المذكورة  (2)ما ذكره صاحب الكفاية )قدس سره( الوجه الأول:

عا، لأنه مستحب مستقل في واجب أو في مستحب وليس من أجزاء الوضوء حتى على القول باستحباب الغسل شر

 المستحبة.

_______________________________ 

 

 .158: 2( فرائد الأصول 1)

 .227( درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: 2)

   تنبيه       115  

ضعيف على كونه جزء من الوضوء، فلو أن ذلك خروج عن الغرض، إذ المفروض دلالة الخبر ال والجواب عنه:

 قلنا بثبوت الاستحباب الشرعي فلا بد من القول بما يدل عليه الخبر الضعيف لا بشي آخر أجنبي عن مدلوله.

ما يظهر من الشيخ )قدس سره( أنه لا دليل على جواز الأخذ من بلة الوضوء مطلقا حتى من الأجزاء  الوجه الثاني:

ن الأجزاء الأصلية، أو فقل لاملازمة بين أن يكون غسل المسترسل مستحبا وبين جواز وإنما ثبت جواز الأخذ م



المسح به في الأجزاء الواجبة لعدم الدليل على إفادة أن غسل ما هو مستحب يجوز استعماله في أعضاء واجبة، نعم 

ليس كذلك. ولا بأس به الأخذ من بلل ما كان غسله واجبا للمسح على عضو واجب صحيح إلا أنه في المستحبات 

 ومتين.

المورد الثاني: أن الخبر الضعيف لو دل على استحباب الوضوء لغاية خاصة كالوضوء للنوم، وثبت استحباب هذا 

الوضوء بأخبار من بلغ فانه يرفع حدثا، بمعنى أنه يجوز الدخول به في كل عمل يشترط به الطهارة، بخلاف ما لو 

حكم العقل، فإن الوضوء لايكون مستحبا فلا يتم به الدخول في العمل الواجب كانت أخبار من بلغ ترشد إلى 

 المشروط به الطهارة.

 عليه: (1)وأورد الشيخ )قدس سره(

بأنه ليس كل وضوء مستحب يرفع حدثا عن المكلف، فإن هناك من الموارد ليست كذلك كوضوء الحائض والجنب، 

ا، وكذا الوضوء التجديدي فانه مستحب ومع ذلك لا يرفع حدثا، إذ فإن وضوئهما مستحب ومع ذلك لا يرتفع حدثهم

 قبله طهارة وليس بحدث.

أن نقضه بالوضوءات الثلاث في غير محله، لأن الوضوء المستحب الذي يرفع حدثا إنما يراد  والجواب عنه:

الحدث الأكبر بالوضوء بالحدث الأصغر لاالحدث الأكبر، والجنب والحائض محدثان بالحدث الأكبر، فعدم ارتفاع 

 لعدم قابلية المورد لذلك، نعم الوضوء التجديدي فلأنه فيه وفي غيرة يكون الوضوء واقعا ويفيد شدة الطهارة.

_______________________________ 

 

 .158: 2( فرائد الاصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     116   

استحبابه من قصد الغاية كالزيارة والصلاة وقراءة القرآن فالثمرة في كيف كان فإن قلنا أن الوضوء الاستحبابي ينشأ 

 محلها،فبناء على دلالة الأخبار على الاستحباب يكون الوضوء رافعا للحدث وإلا فلا.

وأما لو قلنا بأن الوضوء في نفسه مستحب وأمر محبوب شرعا كما يستفاد من قوله )الوضوء على وضوء نور على 



رة للنزاع فانه رافع للحدث على جميع الأقوال ولا يختص استحباب الوضوء ورفعه للحدث بما إذا ، فلا ثم(1)نور(

 قصد غاية خاصة.

 التنبيه الرابع:*

المعروف بين المتأخرين جريان البراءة في الشبهات الحكمية والموضوعية، وخالف في ذلك الأخباريون فمنعوا 

في المنع حتى الشبهة  (2) صة، وزاد بعضهم كالمحدث الاستراباديجريانها في الشبهات الحكمية التحريمية خا

 الحكمية الوجوبية.

حكى عن بعض المحققين التفصيل بين الحكمية والموضوعية، فجوز إجراء  (3)ولكن الشيخ الأنصاري )قدس سره(

للشك في البيان الشرعي، وأما البراءة في الأول دون الثاني مدعيا أن الشبهات الحكمية مورد للبراءة العقلية والنقلية 

الموضوعية فالشك فيها ليس من ناحية البيان الشرعي، بل في الحقيقة من حيث التطبيق على الفرد الخارجي بعد أن 

جعل المولى الحكم الشرعي على نحو الكلي فهو شك في الامتثال، والمرجع هو الاشتغال دون البراءة، وأجاب عنه 

ل يتم إن أراد بالبيان إظهار ماجعله الشارع المقدس في الشريعة الاسلامية، فانه حاصل )قدس سره( بأن حديث القائ

في الشبهات الموضوعية دون الحكمية، وأما بناء على ماهو الصحيح من أن المراد بالبيان وصول التكليف إلى 

 ي فرض يرتكبالمكلف ليكون باعثا وزاجراً نحو العمل بنحو يرى العقل قبح معاقبة المولى لعبده ف

_______________________________ 

 

 .8ح 8، أبواب الوضوء ب377: 1( وسائل الشيعة 1)

 .1378/ذو الحجة/  28* ليلة الأحد 

 .138( الفوائد المدنية: 2)

 .165: 2( فرائد الاصول 3)

   تنبيه       117  



هناك بيان واصل من المولى، ففي مثله يتم مع  العبد فعلاً أو يتركه، ويصادف خلاف الواقع في الوقت الذي لم يكن

العلم به، وأما مع التكليف المجهول فليس فيه بعث وزجر فلا يتم التفصيل المتقدم، لأن العلم بالتكليف يحصل بإحراز 

أمرين؛ الكبرى والصغرى بمعنى أن كل خمر حرام، وأن الموجود الخارجي من مصاديقه، فإذا شك في أحدهما فلا 

 لوصول لدى المكلف.يتحقق ا

وبتوضيح آخر: إن الأحكام الشرعية شرعت على نحو القضايا الحقيقية، وهي في الحقيقة قضايا حملية ترجع إلى 

القضايا الشرطية مقدمها وجود الموضوع وتاليها ثبوت المحمول للموضوع، تنحل إلى أحكام متعددة بتعدد أفراد 

راد الموضوع محكوما بحكم مغاير مستقل عن الآخر، فاذا شك في الموضوع بحسب الواقع، ويكون كل فرد من أف

فرد أنه مصداق للموضوع كان ذلك شكا في ثبوت التكليف له والمرجع هو البراءة، فالمتحصل من هذا أن الشبهات 

جاء  الحكمية والموضوعية تجري البراءة فيها للشك في بيان الشارع فيها إما من حيث الكبرى أو الصغرى، إذاً فما

به الشيخ الأنصاري )قدس سره( متين جداً، غاية الأمر الفرق بينهما أن الكبرى في الشبهات الحكمية مشكوك فيها، 

 واما الشبهات الموضوعية فالمشكوك فيها الصغرى.

أن النهي المتعلق بالشيء تارة: يكون انحلاليا بحيث يكون كل فرد من أفراد  (1)وذكر صاحب الكفاية )قدس سره(*

ذلك الموضوع محكوما بحكم مستقل ومتوجها عليه النهي كحرمة شرب الخمر، ولاريب أنه عند الشك في فرد أنه 

من مصاديق ذلك الموضوع بمعنى أن ذلك الموضوع ينطبق على الفرد الخارجي أو لا؟ وفي هذه الحالة يرجع في 

 يه ومعه تجري البراءة ويجوز الارتكاب.الحقيقة الشك في الانطباق إلى الشك في التكليف وفي توجه النهي عل

يكون النهي متعلقا بالمجموع من حيث المجموع بحيث يكون المنهى عنه هو ترك الطبيعة، فهو حكم واحد  وأخرى:

 منطبق على الجميع بحيث لو وجد فرد منها لما حصل الامتثال، ومع الشك في انطباق الموضوع عليه يرجع إلى

_______________________________ 

 

 .1378/محرم/  20* ليلة الاثنين 

 .354( كفاية الأصول: 1)



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     118   

 الشك تحقيق الامتثال وهو ترك الطبيعة بعد إحراز التكليف ومعه تجري قاعدة الاشتغال.

لمشكوك يشك انتقاض الحالة نعم قد يكون للترك حالة سابقة بأن كان تاركا للطبيعة قبل ذلك فعند ارتكابه للفرد ا

ومعه يجري استصحاب بقاء الترك السابق ولايضر ارتكاب ذلك الفرد، ولكن هذا أجنبي عن حديث البراءة 

 والاشتغال،

أن النهي إنما ينشأ من مفسدة في نفس الفعل، ولذا يختلف التحريم عن الوجوب، فإن الوجوب ينشأ  والجواب عنه:

ء كان المتعلق فعلاً أم تركا، وليس معنى ذلك أن الترك حيث اشتمل على مصلحة عن مصلحة في نفس المتعلق سوا

فلا بد وأن يكون الفعل ذا مفسدة، إذ لا ملازمة بينهما، وهذا بخلاف التحريم فانه ينشأ عن مفسدة في نفس الفعل، 

 وكيف كان فالنهي المتعلق بالطبيعة على أقسام:

لوجود على نحو الطبيعة السارية، ويكون تعلقه بالطبيعة منحلا إلى كل فرد أن يتعلق النهي بمطلق ا القسم الأول:

فرد، بحيث يكون ذلك النهي الواحد المتعلق بالطبيعة في الحقيقة منحلا إلى نواهي عديدة حسب تعدد الأفراد، فهو 

ت المولى أن مجموعة من إطاعات ومعاصي فلكل فرد حكم معصية وإطاعة، ويكون كل فرد مشتملا على مفسدة دع

ينهى عنه، فلو شك المكلف في فرد أنه من مصاديق ذلك الموضوع عنه بمعنى أنه يشك في انطباق الموضوع على 

 الفرد الخارجي رجع ذلك الشك فيها إلى الشك في التكليف ومعه تجري البراءة.

ع من حيث المجموع على نحو أن يتعلق النهي بمجموع الأفعال بحيث كان الترك متوجها على المجمو القسم الثاني:

لايصدق الامتثال إلا بترك الجميع، أو فقل المصلحة واحدة متعلقة بمجموع التروك نفسها من حيث المجموع بحيث 

يكون كل ترك بالاضافة إلى رفيقه مشتملا على المصلحة دون أن تكون المصلحة مترتبة عليه وحده، ففي هذه 

د المتيقنة فضلاً عن المشكوك فيها، نظرا إلى أن المنهي عنه هو المجموع الصورة لامانع من ارتكاب بعض الأفرا

 دون البعض فارتكاب البعض المتيقن منه لامانع منه فضلاً عن المشكوك فيها.

نعم هنا شي آخر إنه لو فرضنا أنه ارتكب جميع الأفراد المتيقنة لتلك الطبيعة وترك الفرد المشكوك فيه فهل يكون 

 ر أنه لايكون عاصيا،عاصيا، والظاه



  119       

النزاع 
في 

اللباس 
 المشكوك

  

لأن المكلف يقطع بأن ارتكاب الأفراد المقطوعة بالضميمة إلى المشكوكة فيها توجب العصيان، وأما ارتكاب 

المقطوع فقط دون المشكوك فيها ففيه احتمال المخالفة، فتجري البراءة في ذلك ما دام يحتمل انطباق موضوع 

 لحرام على الفرد المشكوك، فيعود الشك إلى الأقل والأكثر الارتباطيين.ا

وبعبارة أخرى: إذا شك في فرد أنه من مصاديق ذلك الترك، فجواز ارتكابه وعدمه يبتني على الأصل الجاري في 

ءة فيها التزم بها الأقل والأكثر الارتباطي من الواجبات، فمن قال بالاشتغال هناك التزم كذلك هنا، ومن قال بالبرا

هنا، وصاحب الكفاية)قدس سره( حيث التزم في الأقل والأكثر الارتباطيين بجريان البراءة الشرعية دون العقلية 

لحكم العقل بالاشتغال هناك، ونحن وافقناة في النتيجة وقلنا بجريان البراءة العقلية أيضاً، لا معنى لقوله هنا 

لأمر فيه بين الأقل والأكثر الارتباطي، ولابد من البراءة ولامانع من جواز ارتكاب بالاشتغال، لأن المورد مما دار ا

 مشتبه الترك خارجا.

أن يتعلق النهي بصرف الوجود بأن يكون التكليف واحدا متعلقا بترك الطبيعة رأسا، وبأول وجودها،  القسم الثالث:

عن دخول أي فرد عليه، فإن المنهى عنه هو أول  بحيث لو وجد فرد منها لما حصل الامتثال كما لو نهى المولى

واحد أما بعده فليس بمحرم، فإذا شك في فرد من جهة انطباق عنوان أول وجود عليه، رجع ذلك إلى الشك في 

 الحقيقة الصغرى، ومعه تجري البراءة لأن الشك في الانطباق شك في التكليف.

خارجية نظرا إلى أن المطلوب أمر بسيط يتحصل من مجموع القسم الرابع: أن يتعلق النهي بجميع الأفراد ال*

التروك، بحيث يكون كل فرد بضميمتة إلى الآخر محصلا للغرض، ففي هذه الصورة لو شك في فرد من الأفراد أنه 

من مصاديق الترك لايتمكن من إجراء البراءة، لأنها تجري في الموارد التي يشك فيها من ناحية الحكم، والمفروض 

الفرد الخارجي ليس متعلقا للحكم، بل مركز الحكم هو المعنى البسيط المتحصل من مجموع التروك، وما تعلق به أن 

الأمر ليس بمشكوك الحكم لتجري البراءة فيه، إذ ليس الشك إلا في ناحية الامتثال بعد إحراز الأمر والتكليف 

 المولوي، ومعه تجري قاعدة الاشتغال دون البراءة.



_______________________________ 

 

 .1379/محرم/  21* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     120   

نعم قد يكون لذلك المعنى البسيط حالة سابقة فتستصحب وببركتة يجوز ارتكاب ذلك الفرد المشكوك فيه وبيان ذلك: 

الأفراد العرضية ولو آناً ما، بمعنى أن  أن المعنى البسيط المستحصل من مجموع التروك تارة: يتحقق بمجرد ترك

 ترك الأفراد العرضية ولو في أقصى زمن يوجب تحصيل ذلك المعنى البسيط.

: لاتكون الأفراد العرضية وحدها ولو آناً ما محصلة للمعنى البسيط، بل هي والأفراد الطولية محصلة لذلك، وأخرى:

لبسيط في الآن الثاني باعتبار أنه في الآن الأول كان قد حصل فعلى الأول لامانع من استصحاب بقاء ذلك المعنى ا

 بسبب ترك المجموع، ففي الآن الثاني عند ارتكاب المشتبه يشك في انعدام ذلك المحصل فاستصحاب بقائه جارى.

وعلى الثاني لايجري استصحاب البقاء لعدم حالة سابقة لذلك المعنى البسيط، لأن المفروض أنه متحصل بترك 

فراد الطولية والعرضية معا، فليس هناك وقت انعدمت الأفراد فيه وحصل الغرض ليشك في بقائه، بل من أول الأ

 الأمر لم يكن معلوم الوجود.

وربما يقال: بعدم جريان الاستصحاب في المقام، لأن المستصحب لابد أن يكون اما أثراً شرعيا أو موضوعا لأثر 

 هو بقاء ذلك المعنى البسيط الذي أثره حكم العقل بالامتثال.شرعي، والمستصحب في المقام إنما 

أن المستفاد من دليل الاستصحاب هوالتعبد بالبقاء، وفي المقام حيث كان المعنى البسيط متيقن  والجواب عنه:

 الحدوث في وقت ما، ففي مرحلة الشك في البقاء يجري استصحاب بقائه.

 النزاع في اللباس المشكوك *



الفروع التي تترتب على جريان البراءة في الشبهات الموضوعية هو اللباس المشكوك، حيث يشك في ومن جملة 

لباس أنه من مصاديق ما لايؤكل لحمه وأن النهي عن الصلاة فيما لا يؤكل لحمه شامل له أو لا؟ ولاريب أن النهي 

 ا هو إرشاد إما إلىالمتوجه على الصلاة فيما لايؤكل لحمه ليس نهيا تحريميا تكليفيا، وإنم

_______________________________ 

 

 .1379/محرم الحرام/  22* ليلة الاربعاء 

  121       

إجراء 
الأصل 

عند 
 الشك

  

المانعية الموجب للفساد كالنهي عن بيع الفرد كما يؤكد ذلك ما جاء في آخر رواية ابن بكير )أن الصلاة في كل ذلك 

 إلى الشرطية في الصلاة. الخ، أو إرشاد (1)فاسدة(

وتفصيل ذلك أن النهي عما لايؤكل لحمه. تارة: يؤخذ في الصلاة على نحو الشرطية بمعنى أن يكون القيد وجوديا 

معتبرا في الفعل، ويكون المطلوب الصلاة بغير مالايؤكل لحمه، فمع الشك في فرد أنه من مصاديق ما لايؤكل 

 بعد العلم بالتكليف والقاعدة هي الاشتغال.لحمه، يكون شكا في مرحلة الامتثال 

 : يتصور على نحوالمانعية بأن يكون عدمة مقرونا بالصلاة، وهذه المانعية على أنحاء ثلاثة:وأخرى:

المانعية الانحلالية، ومعناه أن كل فرد من أفراد ذلك المانع مستقلا مطلوبا في الصلاة، وينحل ذلك إلى  الأول:

 لشك في فرد أنه من أفراد ما لايؤكل لحمه يكون شكا في الحكم والمرجع هو البراءة.تكاليف متعددة، فمع ا

أن يكون المانعية متعلقة بمجموع التروك بحيث يكون كل فرد من أفراد مالايؤكل لحمه بالضميمة إلى  القسم الثاني:

أنه من مصاديق مالايؤكل  الآخر موردا للتكليف، والمصلحة قائمة بالمجموع من حيث المجموع، فلو شك في فرد

 لحمه تجرى البراءة فيه بناء على جريانها في الأقل والأكثر الارتباطيين.

أن تكون المانعية متعلقة بأمر بسيط متحصل ومنتزع من مجموع التروك الخارجية، وهذا المعنى  القسم الثالث:

في تحصيل ذلك المعنى البسيط المنتزع  البسيط معتبر في الصلاة بحيث يكون كل فرد من أفراد التروك له الدخل



من المجموع، فلو شك في فرد أنه من أفراد ما لايؤكل لحمه فالقاعدة تقتضى الاشتغال لرجوع ذلك إلى الشك في 

 المحصل الذي هو المعنى البسيط وهو مورد الاشتغال.

من أفراد ما لايؤكل لحمه كلبسه في  نعم هنا فرق بين القسمين الأوليين من المانعية فيما لو اضطر إلى ارتكاب فرد

الصلاة، فبناء على الانحلال وهو القسم الأول يكون الاضطرار بالاضافة إلى ذلك الفرد، وأما بقية الأفراد فلا بد من 

تركها لعدم الاضطرار إليها فالتكليف عنها لم يسقط، وأما على القسم الثاني فالاضطرار إلى فرد يوجب سقوط 

 ة الأفراد إذ المفروض أنهالتكليف عن بقي

_______________________________ 

 

 )مع اختلاف يسير(. 1ح 2، أبواب لباس المصلي ب345: 4( وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     122   

رجة تكليف واحد قد تعلق بالمجموع، وحيث كان الاضطرار إلى فرد موجبا لسقوط التكليف كانت الأفراد الباقية خا

 عن الاتصاف بالحكم، أو فقل المجموع يسقط عند تعذر البعض.

إذا عرفت هذا فاعلم أن الأدلة الناهية عن الصلاة فيما لايؤكل لحمه ظاهرة في المانعية أي عدم تلك الأجزاء معتبرة 

اية أبي بكير في الصلاة، لاشرطية إيقاعها في غير ما لايؤكل لحمه وذلك استفادة من قوله )عليه السلام( في رو

، فإن الظاهر من النهي الزجرعن الفعل، وليس (1))لايقبل الله تلك الصلاة حتى يصلي في غيره مما قد أحل الله أكله(

معنى ذلك إلا أن عدم ذلك الشي هو المأخوذ في العمل، فيكون المنهى عنه عدم وقوع الصلاة في غير المأكول 

 أكول لحمه ليكون ذلك مفاد الشرط.لحمه، وليس وجود الصلاة مشروطا بغير الم

وربما يستدل على أن النهي هنا إرشاد إلى الشرطية بما ورد في خبر ابن بكير بقوله )عليه السلام(: )لايقبل الله تلك *

الصلاة حتى يصليها في غيره مما قد أحل الله أكله(، أن المطلوب هو الصلاة في غير ما لايؤكل لحمه، وليس 

 الصلاة في ما لايؤكل لحمه. المنظور عدم وقوع

أولاً: أن الإمام )عليه السلام( ليس في مقام الحكم على مطلق الصلاة وطبيعتها ليكون القيد دالا على  والجواب عنه:



الشرطية لا المانعية، بل الإمام )عليه السلام( في مقام بيان صلاة خارجية أشار اليها بقوله )لايقبل الله تلك الصلاة(، 

ك صلاة قد فرض وقوعها في أجزاء الحيوان الذي لايؤكل لحمه وقد حكم عليها بعدم قبولها، وهذا يدل على فكأن هنا

 أن أجزاء ما لايؤكل لحمه قد منعت من صحة الصلاة.

ثانيا: أن ذلك لايدل على الشرطية، فإن مفاد الرواية أن الصلاة تقبل فيما يؤكل لحمه ولازمه عدم صحة الصلاة في 

كتان، لأنه ليس مما يؤكل لحمه وهو باطل بالوجدان، وهذا المعنى يتم إن أخذنا الصلاة بنحو الإطلاق، أما القطن وال

 لو أخذنا ذلك بنحو الإشارة فلا.

 ثم إنه لو تعذر علينا جريان البراءة في المقام إما لأن المستفاد من الدليل

_______________________________ 

 

 ( المصدر السابق.1)

 .1379/محرم الحرام/  26يلة الأحد * ل

  123       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

الشرطية أو المانعية، ولكن البراءة لاتجري في الشبهات الموضوعية أو لاتجري في الأقل والأكثر الارتباطيين، فهل 

 هناك أصل يحرز لنا صحة الصلاة فيما لايؤكل لحمه.

 :إجراء الأصل عند الشك *

الظاهر جريان الاستصحاب في المقام، والوجه فيه أن الرواية الشريفة قد تعرضت لعدة أمور وجودية اعتبرت 

أوصافا في الصلاة كالصوف والشعر والوبر، على أن تكون هذه الأمور غير مقترنة بما لايؤكل لحمه إما على نحو 

ع في مثل هذه، وعلى أي تقدير فحيث كان المكلف الشرطية أو المانعية، أي أن الصلاة تقع في غير هذه أو لاتق

محرزا لأحد الأمرين بالوجدان وهو الصلاة مع الصوف أو الشعر، ويشك في كونه مما لايؤكل لحمه فاستصحاب 



 عدم كونه ذلك الشي مما لايؤكل لحمه بنحو العدم الأزلي مكملا للموضوع الذي يترتب علية صحة الصلاة.

اب لايجري بنحو الإطلاق، لأن القيود المعتبرة في الصلاة الأعم من الشرط والمانع وإن وربما يقال: أن الاستصح

 كانت من أوصاف الصلاة إلا أن معروضها تارة: يكون نفس المصلي كالاستقبال.

 : نفس اللباس كالحرير والذهب، وثالثة: نفس الصلاة كالطمأنينة.وأخرى:

 أوصاف الصلاة فمعروضه تارة: نفس المصلي.)وما لايؤكل لحمه( بعد فرض كونه وصفا من 

: اللباس، وثالثة: نفس الصلاة، وأما على الأول فالاستصحاب يجري حيث يكون المصلي حين دخوله في وأخرى:

 الصلاة قد صلى فيما لايؤكل لحمه، ثم في أثناء صلاتة بدا له الشك فله مجال للاستصحاب.

في غير المأكول، أو صلى في مشكوك اللحم، أو تعاقبت علية الحالتان وأما بناء على أن المصلي حين دخل قد صلى 

 فالاستصحاب لا يجري في الصور الباقية.

 وأما على الثاني: هو ما لو كان معروضه نفس اللباس، فـتارة: يعرض الشك له في بداية الأمر.

 الة سابقة،: في أثناء الصلاة، فعلى الوجه الأول لايجرى الاستصحاب لعدم وجود حوأخرى:

_______________________________ 

 

 .1379/محرم الحرام/  27* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     124   

 وعلى الوجه الثاني لامانع من جريان الاستصحاب.

 وأما على الثالث: وهو ما لو كان معروضه نفس الصلاة فحكمه حكم اللباس، فـتارة: الشك يعرض له في بداية

 الأمر.

 : في الأثناء والاستصحاب لايجرى على الوجه الأول دون الثاني.وأخرى:

والجواب عن ذلك: أن التفصيل المذكور فيما لو كان المعروض نفس الصلاة أو اللباس إنما يتم إذا كان ما لا يؤكل *

و طرأ من بداية الأمر، لحمه من أوصاف نفس اللباس، فيقال بجريان الاستصحاب فيما لو طرأ الشك في الأثناء أ



 وأما بناء على أن ما لا يؤكل بنفسه مانع فحينئذ ليس له حالة سابقة سواء طرأ الشك من الابتداء أو الأثناء.

وكيف كان فالقيد المذكور وإن كان وصفا للصلاة وحق ذلك أن يفصل بين طرو الشك في الأثناء أو من الابتداء إلا 

استصحاب العدم الأزلي، وأما بناء على جريانه وترتيب العمل عليه فلامانع من  أنه مبني على أن لانقول بجريان

التمسك به وهو جاري في جميع الشقوق بلا تفرقة بينهما، لما عرفت أن المطلوب في الصلاة أن لاتقع في ما لايؤكل 

ئين محرزا بالوجدان لحمه، ومع الشك في ذلك يجرى استصحاب عدم كون اللباس من مأكول اللحم فيكون أحد الجز

 وهو كونه لباسا، والآخر بالأصل هو )عدم كونه من مأكول اللحم( وبذلك تصح الصلاة بذلك المشكوك.

ثم إنه من الممكن أيضاً استصحاب العدم النعتي بتكليف زائد بأن نقول: إنه ربما يكون هناك من الحيوان ما هو 

 ليه السلام(.مخلوق الساعة كالأفعى التي خلقت لنبينا موسى )ع

يكون المخلوق متكونا من أجزاء سابقة وموارد مختلفة، كما لو أكل الحيوان أجزاء نباتية فتحولت تلك  وأخرى:

الأجزاء من صورتها الأولية إلى صور متعددة حتى كان من بين تلك الصور صورة حيوان، فعلى الأولى: الشك في 

هل هو من مأكول اللحم أو غير مأكوله، ليس له حالة سابقة  كون ذلك الشعر المأخوذ من حيوان مخلوق الساعة،

ليستصحب، إذ المفروض أن الحيوان مخلوق الساعة، وعلى الثاني فحيث أن أجزاء الحيوإن كانت متبدلة في الحقيقة 

 من

_______________________________ 

 

 .1379محرم  28* ليلة الثلاثاء 

  125       

التنبيه 
الخامس 

في  -
سن ح

 الاحتياط

  

الأجزاء النباتية وغيرها إلى صورة حيوانية، وأن أصل الحيوان يعود إلى تلك المواد التي أكلها الفحل من العلف 

ن النطفة وبد لها إلى حيوان بصورة أخرى، فيمكننا أن نشير إلى الشعر مثلاً ونقول هذا لم  والتبن وما شاكل مما كو 

لحمه فلا مانع من الاستصحاب بالاضافة إلى تلك الحالة السابقة، فيقال لم يكن  يكن أصله من أجزاء ما لا يؤكل



 أصله من أجزاء ما لايؤكل لحمه، إذاً فالاستصحاب النعتي امكن جريانه هنا.

والمتحصل من ذلك كله أن الأصول غير المحرزة تجرى في المقام، ومع التعذر فاستصحاب العدم الأزلي المحمولي 

 قدير عدمه فاستصحاب العدم النعتي لامانع من جريانه.جاري، وعلى ت

 التنبيه الخامس: في حسن الاحتياط *

لاريب في حسن الاحتياط عقلا وشرعا كما عرفت من جهة التحفظ على الواقع، وهذا يتم حيث لايصطدم بما يوجب 

 يستحسنه العقل ولايرضى به الشرع.قبح الاحتياط كما لو استلزم اختلال النظام، فإن الاحتياط في هذا الفرض أمر لا

واستلزام اختلال النظام لمن يريد العمل بالاحتياط يختلف باختلاف الأزمان والأشخاص، فرب شخص يستطيع العمل 

بالاحتياط في الحضر ولكنه لايتمكن منه في السفر، أو رب شخص تمنعه تجارته من العمل بالاحتياط، وآخر مستغن 

حتياط، كيف كان فهذا الشخص عليه أن يبعض في احتياطه إن رأى عمله يستوجب عن ذلك فهو متمكن من الا

الاختلال في النظام فلا بد من الاحتياط في الشبهات إلى أن يصل حدا لو زاد عليه للزم الاختلال فهو إلى ذلك الحد 

كليف بحيث لو زاد يعمل بالاحتياط ويترك الزائد، أو لذلك الشخص أن يحتاط في زمن خاص جميع متحملات الت

على ذلك للزم الاختلال في النظام، أو يبعض في المظنونات والمشكوكات ويرفع اليد عن المحتملات وأمثال ذلك، 

والأولى عليه أن يحتاط في مقدار قليل يدوم ويستمر فهو خير له من أن يحتاط في كثير لايدوم، كما دل على ذلك 

 .(1)م(الخبر الشريف الوارد عنهم )عليه السلا

_______________________________ 

 

 .1379/محرم/  29* ليلة الاربعاء 

 ونصه )قليل مدوم عليه خير من كثير مملول منه(. 10ح 28، أبواب مقدمة العبادات ب 118: 1( وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     126   



 

 

 دوران الأمر بين المحذورين

 

براءة تجري في الشبهات الحكمية التحريمية وخالف في ذلك الأخباريون، كما أنها تجري قد عرفت فيما سبق أن ال

وقد تقدم كل ذلك، إنما البحث فعلاً فيما لو دار الفعل  (1)في الشبهات الحكمية الوجوبية خلافا للمحدث الاسترابادي

ب أخرى، والاحتياط في الصورتين بين الوجوب والحرمة تارة، وبين محتملات عديدة كالوجوب والحرمة والاستحبا

غير ممكن ما دام المحتمل على كل تقدير مخالفة التكليف، فإن ترك احتمال العقاب لاحتمال وجوبه، وإن فعل 

 احتمال العقاب لاحتمال حرمته فلا بد من جريان البراءة.

لوجوب في واقعة واحدة بحيث وتفصيل الكلام يقع في مقامات ثلاث: المقام الأول: إذا دار الأمر بين الحرمة وا

 لايتمكن المكلف على كل من الموافقة والمخالفة القطعيتين كما لو كان الواجب توصلياً.

المقام الثاني: أن يدور الأمر بين كلاً الحكمين في واقعة واحدة ولكنه يتمكن من المخالفة القطعية دون الموافقة، كما 

مرددا بين الأمرين، فهو يتمكن على تقدير عدم إتيانه بقصد القربة  -قيل كما -لو كان الفعل عباديا كصلاة الحائض 

يقطع بالمخالفة لأنه إن كان واجبا فقد ترك قصد القربة وبها بطلت الصلاة وعلى تقدير الحرمة فإتيانه كذلك مخالفة 

 قطعية فهو يقطع بأنه مخالفة على كل حال دون الموافقة.

 ع متعددة لاواحدة.المقام الثالث: أن تكون الوقائ

أما البحث عن المقام الأول وهو دوران الأمر بين الوجوب والتحريم في التوصليات مع وحدة الواقعة، فالأقوال فيه *

 خمسة:

_______________________________ 



 

 140( الفوائد المدنية:1)

 .1379صفر  2* ليلة السبت 

  127       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

القول الأول: جريان البراءة الشرعية والعقلية في كل من الوجوب والتحريم، القول الثاني: التخيير بين الوجوب 

والتحريم شرعا، القول الثالث: جريان البراءة النقلية والحكم بالإباحة شرعا، وحكم العقل بالتخيير بينهما كما ذهب 

ابع: ثبوت التخيير العقلي فقط هو الذي اختارة المحقق النائيني )قدس ، القول الر(1)إليه صاحب الكفاية )قدس سره(

، والظاهر منه إرادة التخيير شرعا حيث إنه شك في المكلف به في مورد لايتمكن من الموافقة، القول (2)سره(

 الخامس: تقديم احتمال الحرمة على احتمال الوجوب نظرا إلى أن دفع المفسدة أولى من جلب المنفعة.

الصحيح من هذه الاقوال هو الأول، وأن البراءة عقلا ونقلا جارية في مورد دوران الأمر بين المحذورين في و

واقعة واحدة، لايمكن المكلف من المخالفة القطعية فيها لعموم حديث الرفع وحديث الحجب وغيرهما، وعدم ثبوت ما 

خصوص الوجوب أو التحريم جارٍ هنا للجهل به يكون مانعا من الشمول، كما أن حكم العقل بقبح العقاب على 

 الموجب لصدق عدم البيان، وللمكلف بعد ذلك أن يعمل ما شاء.

وربما يقال: أن هنا مانعا من جريان البراءة بتقريب أن جريان البراءة في مورد دوران الأمر بين المحذورين 

جوب أو بالتحريم فهو يعلم بتكليف إلزامي على كل مستلزم للعلم بالمخالفة، فإن المكلف يعلم على كل حال إما بالو

 تقدير، ومعه لامجال لإجراء البراءة في كل من الوجوب والتحريم.

أن الأصل الجاري في مثل هذه الموارد مختلف، فتارة: يراد به الإباحة يعني إثبات شي ورفع آخر،  والجواب عنه:

يثبت حكما وهو نفس الإباحة ويرفع احتمال التكليف الإلزامي  بمعنى أن الشارع المقدس في موارد الإباحة الظاهرية

 من الوجوب أو الحرمة، وهذا المعنى لايتم فيما نحن فيه، لأن

_______________________________ 



 

 .355( كفاية الأصول: 1)

 .397: 3( اجور التقريرات 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     128   

الواقعي ويحتمل المكلف مصادفة الإباحة للحكم الواقعي، أو فقل يحتمل مصادفة الحكم  مورد الإباحة الشك في الحكم

للواقع، كما لو شك في وجوب شي وإباحته، فإنه على أحد التقديرين وهو الإباحة يحتمل المصادفة فيتوافق الحكم 

ما نحن فيه فحيث يعلم  الظاهري معه، وفي هذا الحال يجعل الشارع المقدس الحكم الظاهري على المكلف، أما

المكلف بتكليف إلزامي عليه إما الوجوب أو التحريم، فهو لايشك في الواقع لأنه يعلم بجنس التكليف ولايحتمل 

موافقة الإباحة لاحد الاحتمالين، فكيف مع هذا يستطيع أن يجعل الشارع المقدس الإباحة الظاهرية على المكلفين، 

 شمولها للشبهات الموضوعية.مضافا إلى قصور أدلة الإباحة و

يراد من الأصل ما يرفع احتمال التكليف فقط دون أن يثبت شيئا كالبراءة، فإنها عند احتمال كون الواقعة  وأخرى:

واجبة فالبراءة جارية فيها، كما أنه عند احتمال كون التكليف تحريميا فالبراءة أيضاً ترفع هذا الإلزام فلا مانع من 

مر بعد جريانها في الطرفين تحصل للمكلف مخالفة إلزامية بأن أحد الأصلين ليس بصحيح، وهذا جريانها، غاية الأ

 ليس بمهم ما دام جريان الأصل لم يؤد إلى المخالفة القطعية.

فإن أراد المانع من جريان الأصل الملازم للعلم بالمخالفة هو الأصل الأولي وهو الإباحة فما قاله صحيح، وإن أراد 

 اني فقوله لايتم، وقد عرفت أن المراد من الأصل هو الثاني.به الث

: من أن البراءة النقلية لامانع من جريانها، أما العقلية فلا (1)المانع الثاني الذي جاء به صاحب الكفاية )قدس سره(

ال وعدم استطاعة تجري لأن البيان تام من قبل المولى وهو العلم بجنس التكليف، وليس المحذور إلا من ناحية الامتث

المكلف من الموافقة والمخالفة، وهذا لايوجب التردد في نفس البيان لتجري البراءة فيه، فلا محاله من حكم العقل 

 بالتخيير عند الامتثال.



أن المراد من البيان ما كان فيه باعثية وزاجرية نحو العمل، بحيث يدعو المكلف إلى الفعل أو  والجواب عنه:

 ار الأمر بين وجوب شي وحرمةالترك، فلو د

_______________________________ 

 

 .356( كفاية الأصول: 1)

  129       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

آخر بحيث المكلف يمكنه المخالفة فيه والتكليف معلوما، فالبيان حاصل من المولى وباعث نحو العمل فلا تجرى فيه 

حيث إن الأمر دائر بين الوجوب والتحريم في شيء واحد، ففي مقام الثبوت لايمكن العبد على البراءة، وما نحن فيه 

ذلك من الطاعة والعصيان، فالمولى في مقام الإثبات لايمكنه أن يبعث المكلف نحو العمل أو ينهاه عنه، فإن وجود 

فهذا البيان الذي لا يبعث المكلف نحو  الإلزام بين أمرين الجامع بين التحريم والوجوب لايكون باعثا نحو العمل،

 الشي في الحقيقة ليس ببيان، فعند الشك فيه تجري البراءة العقلية، وبهذا البيان يظهر فساد الاقوال الباقية.

أما القول الثاني هو التخيير شرعا فإن أراد القائل به التخيير في المسألة الفقهية أي الأخذ بأحدهما في مقام العمل *

أو تركا، كسائر موارد التخيير من الصلاة في مواضع التخيير بين القصر والإتمام، وكخصال الكفارة فهذا أمر  فعلاً 

غير معقول هنا، فإن تخيير المكلف بين أحد الأمرين إما الفعل أو الترك أمر حاصل قبل ذلك، ولامعنى لطلب 

الحكمين في مقام الإفتاء بمعنى أن المكلف يختار أحد  الحاصل، وإن أراد به التخيير في المسألة الأصولية أعني بأحد

الأمرين الوجوب أو الحرمة ودوران الأمر بين المحذورين، ويفتى على طبقه نظير الأخذ بأحد الجزئين عند 

المعارضة، فهذا أمر معقول لكنه لا دليل عليه، كما أنه لادليل على ذلك حتى في باب التعارض، لأن أدلة التخيير 

جدا واللازم هو التساقط، أما هنا فالدليل مفقود حتى من الخبر الضعيف، فالإفتاء بأحدهما بخصوصه تشريع  ضعيفة

 محرم.

ففيه  (1)وأما القول الثالث: وهو إجراء البراءة العقلية وحكم العقل بالتخيير كما اختارة صاحب الكفاية )قدس سره(



الموضوعية كما عرفت فلا تجري فيما إذا دار الأمر بين اولا: ان أدلة الإباحة الشرعية مختصة بالشبهات 

 المحذورين في الشبهات الحكمية، فالدليل أخص من المدعي.

 ثانيا: أن أدلة الحل لاتشمل المقام أصلاً، لأن المأخوذ في الحكم بالإباحة

_______________________________ 

 

 .1379/صفر/  3* ليلة الأحد 

 .355( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     130   

الظاهرية شرعا هو الشك فيها، والمفروض في المقام هو العلم بثبوت الإلزام في الواقع إجمالاً وعدم كون الفعل 

 مباحا يقينا، فكيف يمكن الحكم بالإباحة ظاهرا.

 (، فقد استدل له بوجهين:وأما القول الرابع: هو التخيير العقلي الذي يختارة المحقق النائيني )قدس سره

إن جريان الأصل في مورد يتم حيث يمكن جعل الاحتياط فيه، فإن القدرة من قبل المولى ينبغي أن  الوجه الأول:

تكون على حد سواء في الطرفين، فما أمكن للشارع المقدس رفعه أمكن جعله ووضعه، وحيث أن الاحتياط غير 

 ءة لايمكن جعلها، ولابد من التخيير عقلا بين الفعل والترك.ممكن في المقام كما هو المفروض فالبرا

أن التفكيك بين الأمرين ممكن، فإن الأفعال المتضادة كالقيام والقعود لايتمكن المكلف على جمعها في  والجواب عنه:

 الوجود، ولكنه يتمكن على ترك الجميع فيما لو فرضنا لهما حالة ثالثة.

لايقابله الإيجاب العام بل نقيضه الإيجاب الجزئي، ففي الضدين اللذين لهما ثالث لا وبعبارة أخرى: السلب العام 

يتمكن المكلف من جمع الضدين ولكنه يتمكن من تركهما بأن يأتي بالبعض ولا يأتي بالبعض الآخر، نعم في الضدين 

دون البعض، وما نحن فيه من  اللذين لاثالث لهما لايتمكن المكلف من جمعهما وتركهما معا، بل يتمكن على البعض

الضدين لهما ثالث، فإن جعل الاحتياط في كل منهما بمعنى أن المكلف يجمعهما أمر غير مقدور للمكلف، ولكن 

 تركهما ممكن وذلك بأن يحتاط في البعض دون البعض.



ياط فيه يرفعه فالشارع المقدس يمكنه أن يجعل الاحتياط في أحدهما، ففي كل مورد يشك المكلف في جعل الاحت

 بالبراءة.

أن التعبد الشرعي بأصل من الأصول إنما ينفع حيث يكون له الأثر شرعا كموارد الشبهات التحريمية  الوجه الثاني:

أو الوجوبية، فمع الترخيص في ذلك يكون المكلف في حل من التكليف، أما ما نحن فيه فالترخيص وعدمه لايضران 

 ر لابد من أن يفعل أو يترك فلا معنى لجعل الإباحة في حقه.بحال المكلف لأنه على كل تقدي

  131       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

أن الملحوظ في الحكم الظاهري هو كل واحد من الوجوب والحرمة مستقلا، باعتبار أن كل واحد  والجواب عنه:*

الوجوب ظاهرا والترخيص في الترك، ومفاد رفع منهما مشكوك فيه مع قطع النظر عن الآخر، فيكون مفاد رفع 

الحرمة ظاهرا هو الترخيص في الفعل فكيف يكون جعل الحكم الظاهري لغوا، مع أنه لو كان عدم خلو المكلف من 

الفعل أو الترك موجبا للغوية الحكم الظاهري، لكان جعل الإباحة الظاهرية في غير المقام أيضاً لغوا، وهو ظاهر 

 الفساد.

بارة أخرى: النقض في المباحات كشرب الماء فإن المكلف على كل تقدير إما أن يفعل أو يترك، وكذا الأمر في وبع

الشبهات التحريمية أو الوجوبية، فإنه لولا دليل الترخيص فالمكلف لابد له من أحد الأمرين، ومع ذلك فأدلة 

من جهة احتمال جعل الاحتياط، فبدليل الترخيص  الترخيص فيه كثيرة، وما ذلك إلا لأن المكلف كان يحتمل الضيق

 يثبت في حقة السعة من ناحية الترك وعدمه وهذا أثر مهم.

وأما القول الخامس: وهو تقديم احتمال الحرمة على الوجوب فقد استدل عليه بأن مراعاة دفع المفسدة أولى من جلب 

 حة.المنفعة، أو فقل تقديم جانب المفسدة أولى من مراعاة المصل

ففية أولاً: إن الأمر ليس بتام على إطلاقه بحيث يكون كل مورد محتمل الأمرين يقدم فيه جانب المفسدة على 

ب واجب يكون ملاكه أهم من الحرام في مورد المزاحمة.  المصلحة، فر 

مكلف إما ثانيا: لو تم هذا الأمر فإنما يجري حيث يعلم بوجوب شي وحرمة الآخر، ويدور الأمر بين أن يكون ال



تاركا لهذا أو فاعلا لذاك، كما لو توقف فعل واجب على ترك حرام، ولايستطيع المكلف من الجمع بينهما، ففي هذا 

 المورد يتم حديث مراعاة تقديم المفسدة على المصلحة، وهو ما لو كانت المفسدة والمصلحة معلومتين.

فلا ملزم لنا في التقديم، إذ لو احتملنا في مورد حرمة وأما ما نحن فيه هو مورد احتمال كل من الحرمة والوجوب 

 شيء أو إباحته فلا ملزم لنا في المراعاة

_______________________________ 

 

 .1379/صفر/  4* ليلة االاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     132   

ال كل من الحرمة والوجوب فالبراءة فيها، فضلاً عما لو دار الأمر بين حرمة شي ووجوبه، وحيث بقينا نحن واحتم

 جارية في كل منهما بلا منافاة أصلاً.

 إذاً فالصحيح ان البراءة هي المتقدمة على سائر الاقوال الاخر.

وأما البحث عن المقام الثاني: وهو دوران الأمر بين الوجوب والتحريم في واقعة واحدة مع التمكن من المخالفة *

ا في العباديات، فلو احتملت المرأة أنها حائض ولم تكن لها حاله سابقة ولو بالاستصحاب القطعية دون الموافقة، كم

وأرادت الصلاة، فمن الممكن أن تكون بحسب الواقع طاهرة فصلاتها واجبة، كما ويمكن أن تكون حائض فصلاتها 

مولى، فالصلاة التي تصدر من محرمة، بمعنى أن يكون نفس العمل حراما عليها ولو مع عدم قصد القربة وانتسابه لل

تلك المرأة مرددة بين الوجوب والتحريم، ففي هذه الحالة وإن لم تتمكن من الموافقة القطعية إلا أنها متمكنة من 

 المخالفة القطعية، وذلك بأن تأتي بالعمل بدون قصد القربة فتقطع بالبطلان على كل حال.

، وعلى فرض عدم كونها حائضا فقد تركت الواجب، ولأجل ذلك كان فانه على تقدير كونها حائضا فقد أتت بالمحرم

 العلم الإجمالي منجزاً وإن لم تجب الموافقة القطعية لتعذرها، وتوضيح ذلك أن العلم الإجمالي على صور:

بين فإذا دار الأمر  -كما هو الغالب -أن يكون المكلف متمكنا من الموافقة والمخالفة القطعيتين  الصورة الأولى:

وجوب شي وحرمة آخر أمكن الموافقة القطعية بالجمع بين الإتيان بالأول وترك الثاني، كما ويمكن أيضاً المخالفة 



 القطعية بترك الأول والإتيان بالثاني، وفي مثله ينجز العلم الإجمالي من دون إشكال.

القطعية، كموارد دوران الأمر بين ان لايتمكن المكلف من الموافقة القطعية ولا من المخالفة  القسم الثاني:

المحذورين، فيما لم يكن شي من الحكمين المحتملين تعبديا، وقد تقدم حكمة في المقام الأول، وقلنا أنه لا أثر للعلم 

 الإجمالي فيه فتجري الأصول النافية في أطرافه.

 لوأن يتمكن المكلف من المخالفة القطعية دون الموافقة، كما  الصورة الثالثة:

_______________________________ 

 

 .1379/صفر/  5* ليلة الثلاثاء 

  133       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

علم إجمالاً بنذر فعل أحد السفرين إما إلى الشرق أو إلى الغرب، فانه متمكن من المخالفة قطعا بأن يتركهما معا، 

إمكان الجمع بينهما، وفي هذه الصورة العلم الإجمالي يكون منجزاً في  ولكنه لايستطيع من الموافقة قطعا لعدم

 أطرافه.

أن يتمكن المكلف من الموافقة القطعية دون المخالفة القطعية، كما لو علم بنذر ترك أحد السفرين  الصورة الرابعة:

من المخالفة قطعا لاستحالة الجمع  إما إلى الشرق أو الغرب فانه يمكن الموافقة القطعية بتركهما معا، ولكنه لايتمكن

بينهما، وهكذا الحال في جميع موارد الشبهات غير المحصورة في الشبهات التحريمية، فانه يمكن الموافقة بترك 

جميع الأطراف دون المخالفة القطعية لعدم إمكان ارتكاب جميع الأطراف، وفي هذه الصورة أيضاً يكون العلم 

 الإجمالي منجزاً.

ح هذا تعرف أن العلم الإجمالي منجز في جميع الصور الأربعة عدا الثانية، وأن الأصول النافية في أطراف إذا اتض

العلم الإجمالي متعارضة متساقطة، وأن العلم الإجمالي من حيث حرمة المخالفة القطعية ووجوب الموافقة القطعية 

 منجز أو من إحدى الجهتين دون الأخرى.



اقطت الأصول في أطراف العلم الإجمالي؛ فالحكم المعلوم بالإجمال يتنجز بالمقدار الممكن، وبعبارة أخرى: إذا تس

 فإن أمكن المخالفة والموافقة القطعيتين تنجز العلم في كلتا الجهتين، وان أمكن أحدهما تنجز في المورد الممكن.

الفة القطعية دون الموافقة، بأن تأتي المرأة إذا عرفت هذا كله تعرف أن موردنا هو المقام الثاني الذي أمكن فيه المخ

بالصلاة دون قصد القربة، فيتنجز العلم الإجمالي فيه وتحرم عليها المخالفة القطعية، وأما من حيث الموافقة من 

ا حيث أنها لا تقدر على القطعية منها فلا محالة يحكم العقل بالتخيير بين الإتيان بالصلاة برجاء المطلوبية وبين تركه

 رأسا.

 تنبيه:*

بالتخيير العقلي في مقام دوران الأمر بين المحذورين في الواجبات الضمنية،  (1)حكم الشيخ الأنصاري )قدس سره(

 كحكمه في الواجبات النفسية الاستقلالية،

_______________________________ 

 

 .1379/صفر/  6* ليلة الاربعاء 

 .400: 2( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 

لأصول ا
 ٣ج -

     134   

كما إذا دار الأمر بين ترك شي وفعله أي بين كونه شرطا أو جزئاً، وبين كونة مانعا، ففي مثله يتخير المكلف بين 

 الإتيان بما يحتمل كونه شرطا وكونة مانعا وبين تركه.

ستقلالية، إنما كان من جهة والصحيح عدم ثبوت التخيير العقلي في ذلك، فإن الحكم بالتخيير في باب التكاليف الا

عدم تنجز الإلزام المردد بين الوجوب والحرمة لاستحالة موافقتة ومخالفتة القطعيتين، وهذا بخلاف الإلزام المعلوم 

إجمالاً هنا فانه يمكن موافقتة القطعية كما يمكن مخالفتة القطعية، فيكون منجزاً ويجب فيه الاحتياط ولو بتكرار 

المكلف في مورد احتمال كون شيءٍ مانعا أو شرطا تارة: يتمكن من الامتثال التفصيلي ولو  العمل، وتوضيح أن

 برفع اليد عما هو مشتغل به فعلاً.



 : يتمكن من الامتثال الإجمالي اما بتكرار الجزء أو تكرار أصل العمل، وثالثة: لايتمكن من هذا ولامن ذاك.وأخرى:

كلف أمره في الإتيان بالسجدة الواحدة أو السجدتيين بعد النهوض للقيام وأراد كما لو تردد الم أما الصورة الأولى:

إجراء قاعدة التجاوز، فهو على كل حال إما يحتمل النقيصة أو الزيادة، فإن مقدمات الجزء كالنهوض إن كانت من 

بالسجدة كانت إضافتها مانعة الغير الذي يعتبر في جريان قاعدة التجاوز، فالواجب عليه عدم الاعتناء بشكه، فلو جاء 

ومبطله للصلاة، ومن المحتمل واقعاً أنه نقص وإن لم تكن من الغير فلا بد من إتيان المشكوك فيه لعدم صدق 

التجاوز، فيكون الإتيان بها شرطا، ومن المحتمل أن يكون قد أزاد، فهو يتردد في ذاك الحل بين الشرطية والمانعية 

لكنه في ذلك يستطيع المكلف من ترك العمل وإعادة الصلاة جديدا، أو الإتمام ثم الإعادة بالإضافة إلى شيء واحد، و

فهو متمكن من الموافقة القطعية، فالعلم الإجمالي يقتضي تنجيزه من هذه الناحية ولابد من الإعادة ولا وجه التخير، 

المخالفة القطعيتين، والمفروض هنا المكلف إذ التخير يتأتى في موارد العلم الإجمالي حيث لا يتمكن من الموافقة و

 متمكن من الموافقة فلا تخير ولا بد من الإعادة.

وهذا يتم بناء على أنه لا دليل على حرمة قطع الصلاة مطلقا، أو في خصوص المقام من أجل أن دليل الحرمة ليس 

 كن للمكلف الاقتصار على ذلكإلا الإجماع، وهو دليل لبي يقتصر على الموارد المتيقنة منه، وهى ما لوأم

  135       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

المقدار في مقام الامتثال، فمع عدم الدليل على حرمة القطع لا مانع من ذلك وإعادة الصلاة، فيحصل الامتثال 

 التفصيلي ولاوجه للتخير.

كنه ليس من جهة دوران الأمر بين المحذورين بين نعم لوقلنا بحرمة القطع حتى في مثل المقام لتم التخيير، ول

 الجزئية والشرطية، بل من جهة دوران الأمر بين حرمة الفعل وتركه حرمة نفسية.

مالوتمكن المكلف من الامتثال الإجمالي إما بعمل أو عملين، أو فقل إما بتكرار الجزء أو بتكرار  الصورة الثانية:

ة ظهر يوم الجمعة وصلاة الجمعة بين الإخفات والجهر، فهو تمكن من إعادة أصل العمل، كما لو تردد في القراء

القراءة نفسها مرة جهراً ومرة إخفاتا، الأولى بعنوان الجزئية والثانية بعنوان القرآنية، أو تمكن من تكرار أصل 



ي ولو بصورة الإجمال العمل بأن يصلي مرة جهرا ويصلي مرة إخفاتا، ففي الصوريتين يجب عليه الامتثال الإحتمال

وليس له الحق في التخيير، فإن التخير إنما هو مع عدم التمكن من الامتثال العملي، ومع التمكن منه فالامتثال 

 بحكم العقل بلزوم الإمتثال القطعي. -كما هو المفروض في المقام  -الإحتمالي يحتاج إلى دليل، ومع عدمه 

من الموافقة التفصيلية ولا الإجمالية، ويدور الأمر بين الشرطية والمانعية،  أن لا يتمكن المكلف الصورة الثالثة:*

نظير ما لودار أمره بين القصر والتمام والوقت لايسع إلا لإحداهما، ولابد حينئذ من التخيير والوجه فيه أنه ليس 

لف من المخالفة القطعية دون التخيير من أجل دوران الأمر بين المحذورين، بل من جهة العلم الإجمالي وتمكن المك

 الموافقة القطعية فيكون منجزاً من تلك الجهة ومن جهة الموافقة أيضاً، فيجب حينئذ الإتيان بالموافقة الاحتمالية.

نظير دوران الأمر بين فعلين واجبين يحتمل في كل منهما الشرطية والمانعية، وهولا يتمكن إلا من أحدهما، فإن 

من حيث الموافقة الاحتمالية، وكذا لو ترددت القبلة بين جهات أربع والمكلف لا يتمكن إلا من  العلم الإجمالي منجز

الصلاة إلى جهة واحدة، ولم يكن عنده ظن بناء على وجوب الصلاة إلى أربع جهات، ففي مثل هذه الصورة أيضاً 

 تجب الموافقة الاحتمالية.

_______________________________ 

 

 .1379/صفر/  9ت * ليلة السب

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     136   

وأما بناء على عدم وجوب الصلاة إلى أربع جهات حتى في فرض التمكن كما هو الظاهر، بل يكفي لجهة واحدة فلا 

 يتأتى حديث العلم الإجمالي.

والتمام، وقد أتى المكلف  نعم هنا مطلب وهو أن العلم الإجمالي لو نجّز وجوب الموافقة الاحتمالية في مثل القصر

بما يختاره وترك الآخر لضيق الوقت، بل في الحقيقة إن ترك الآخر فهل يجب عليه قضاء الفرد الثاني خارج الوقت 

 أو لا؟

الظاهرعدم وجوب القضاء لأن القضاء بأمر جديد، وموضوعه فوت الفريضة في مثل الوقت، وهذا العنوان يتحقق 



 في موارد ثلاثة:

يما لو أحرز بالوجدان فوت الصلاة بأن تعمد المكلف بالترك أو نسي أو غفل، ثم التفت بعد ذلك فإنه يجب ف الأول:

 عليه القضاء في جميع الصور.

أن يحرز ذلك بالتعبد الشرعي كما لو شك في إتيان الصلاة في الوقت، واستصحب عدم الإتيان، وبعد تعبده  الثاني:

 ت، فإنه يجب عليه قضاؤه.بعدم الإتيان تركه حتى خرج الوق

أن يحرز ذلك بحكم العقل كما لوعلم إجمالاً بوجوب إحدى الصلاتين، وكان الوقت واسعا ثم أتى بواحدة  الثالث:

 وترك الأخرى، ففي هذه الحاله يصدق عليه فوت عنوان الفريضة فيجب عليه القضاء.

مالي إنما نجز التكليف من حيث الموافقة الاحتمالية فقط وكل واحد من هذه الثلاثة لا يأتى مانحن فيه، لأن العلم الإج

ولم ينجزه على كل تقدير ليجب القضاء خارج الوقت، إذ المفروض عدم قدرة المكلف على الموافقة القطعية، وإذا 

 كان كذلك فالقضاء لا يجب.

لا يثبت الفوت إلا باللازم نعم هنا أصل آخر وهو حاله عدم إثبات الصلاة الواقعية عند الشك في ذلك، ولكن هذا 

 لاحتمال أن يكون الواقع هو الذي جاء به.

  137       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

 وأما البحث عن المقام الثالث: وهو دوران الأمر بين المحذورين في فرض تعدد الواقعة.*

 أو وجوب آخر دفعيا وفي زمن واحد عرضيين. أعلم أن التعدد ينقسم إلى قسمين: الأول: أن يتعلق العلم بحرمه شي

أن يتعلق ذلك تدريجيا وفي زمنين، بأن يعلم بأن هذا إما واجب في الحال أو ذلك حرام في المستقبل، والعلم  الثاني:

 تعلق في الأفراد الطولية ولموضوع واحد.

لآخر بترك شي آخر، واشتبه الأمران كما لو علم إجمالاً بصدور حلفين تعلق أحدهما بفعل أمر وا أما القسم الأول:

في الخارج، فإنه يدور الأمر في كل منهما بين الوجوب والحرمة، فقد يقال فيه بالتخيير بدعوى أن كلاً منهما من 

مصاديق دوران الأمر بين المحذورين مع استحالة الموافقة والمخالفة القطعيتين في كل منها فيحكم بالتخيير وحينئذ 



 ن بكلا الفعلين، كما جاز له تركهما معا.جاز له الإتيا

ولكن الجواب عنه واضح، فإن العلم الأجمالي المردد بين الوجوب والحرمة في كل من الأمرين، وان لم يكن له أثر 

لاستحالة الموافقة والمخالفة القطعيتين في كل منها كما عرفت إلا أنه يتولد في المقام علمان إجماليان آخران 

بحرمة أحدهما كذلك، والعلم الإجمالي بالوجوب يقتضي  ثانيهما: علق بوجوب أحد الفعلين لا بعينه،)أحداهما( ت

الإتيان بهما تحصيلا للموافقة القطعية، كما أن العلم الإجمالي بالحرمة يقتضي تركهما معا كذلك، وحيث أن الجمع 

سبة إلى وجوب الموافقة القطعية ولكن يمكن بين الفعلين والتركين معا مستحيل، يسقط العلمان عن التنجيز بالن

مخالفتها القطعية بإيجاد الفعلين أو تركهما فلا مانع من تنجيز كل منهما بالنسبة إلى حرمه المخالفة القطعية، فإنها 

 المقدار الممكن على ما تقدم بيانه وعليه فاللازم هو اختيار أحد الفعلين وترك الآخر تحصيلا للموافقة الاحتمالية

 وحذرا من المخالفة القطعية.

_______________________________ 

 

 .1379/صفر/  10* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     138   

القسم الثاني: وهو ما لوعلم المكلف بتعلق الحلف بإيجاد فعل في زمان وبترك الآخر في زمان آخر، واشتبه الزمانان 

 لفعل فيه بين الوجوب والحرمة، وهل يحكم بالتخيير في كل من الزمانين.ففي كل زمان منهما يدور أمر ا

فقد يقال فيه أيضاً بالتخيير بين الفعل والترك في كل من الزمانين، إذ كل واقعة مستقلة دار الأمر فيها بين الوجوب 

بعض، بل لابد من ملا حظه  والحرمة ولا يمكن فيها الموافقة والمخالفة القطعيتين، ولا وجه لضم الوقائع بعضها إلى

كل منها مستقلا، وهو لا يقتضي إلا التخيير، فللمكلف اختيار الفعل في كل من الزمانين، واختيار الترك في كل 

 منهما، واختيار الفعل في إحداهما والترك في الآخر.

ر فالكلام في هذا القسم عين إنه إن قلنا بمنجزية العلم الإجمالي في الأمور التدريجية كما هو الظاه والجواب عنه:

الكلام في القسم الأول لاتحاد الملاك فيهما، ولابد من الالتزام بتنجيز العلم الجمالي بالمقدار الممكن، وهو منجز 



بالنسبة إلى حرمة المخالفة القطعية، فالواجب اختيار الفعل في أحد الزمنين، واختيار الترك في أمر حذراً من 

 حصيلا للموافقة الاحتمالية.المخالفة القطعية وت

وإن لم نقل بمنجزية العلم الإجمالي في التدريجيات فيحكم بالتخيير الفعل والترك في كل زمان، إذ لم يبق سوى العلم 

الإجمالي بالا لزام المردد بين الوجوب والحرمة في كل من الزمانين، وقد عرفت أن مثل هذا العلم لا يوجب التنجيز 

 افقة القطعية ولا المخالفة القطعية، فيتخير المكلف بين الفعل والترك في كل من الزمانين.لعدم إمكان المو

 تنبيه:*

إذا دار الأمر بين المحذورين مع تعدد الواقعة واحتمل أهمية أحد الحكمين، فهل يتقدم ما احتمل أهميته فتجب موافقته 

 أم لا وجهان. القطعية، وإن استلزم ذلك المخالفة القطعية للتكليف الأخر

والصحيح هو الثاني، لأن الحكمين المردد كل منهما بين الوجوب والحرمة وإن لم يكونا من قبيل المتعارضين، إذ لا 

تنافي بينهما في مقام الجعل بعد فرض أن متعلق كل منهما غير متعلق الآخر، إلا أنهما ليسا من قبيل المتزاحمين 

 أيضاً، إذ

_______________________________ 

 

 .1379/صفر/  11* ليلة الاثنين 

  139       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

التزاحم بين التكليفين إنما هو فيما إذا كان المكلف عاجزا من امتثال كليهما، والمفروض في المقام قدرته على امتثال 

هما لجهله بمتعلق كل منهما وعدم تمييزه الواجب عن كلاً التكليفين، غاية الأمر كونه عاجزا عن إحراز الامتثال في

الحرام، فينتقل إلى الامتثال الإجمالى بإيجاد أحد الفعلين وترك الآخر، فلا وجه لإجراء حكم التزاحم وتقديم محتمل 

مية هي الأهمية على غيره بإيجاد كلاً الفعلين لو كان محتمل الأهمية هو الوجوب، أو ترك كليهما لو كان محتمل الأه

 الحرمه.



في بحث دوران الأمر بين شرطية شيء ومانعيته تقديم محتمل الأهمية، بتقريب إن كل  (1) واختار المحقق النائيني

تكليف واصل إلى المكلف يقتضي أمرين لزوم الامتثال وإحرازه، فالواجب المعلوم بالإجمال هنا كما يقتضي إيجاد 

ات كلاً الفعلين، وكذا الحرمة المعلومة بالإجمال تقتضي ترك متعلقه وتقتضي متعلقه كذلك يقتضي إحراز الإيجاد بإثب

إحرازه بترك كلاً الفعلين، وهذان الحكمان وإن لم يكن بينهما تزاحم من ناحية أصل الامتثال، إذ المفروض تغاير 

ان من ناحية إحراز متعلقي الوجوب والحرمة، وتمكن المكلف من إيجاد الواجب وترك الحرام، إلا أنهما متزاحم

الامتثال، إذ قد عرفت أن إحراز امتثال الوجوب يستدعي الإتيان بكلا الفعلين، وإحراز امتثال الحرمة يقتضي ترك 

كليهما فلا يمكنه إحراز امتثالهما معا، وقد عرفت أيضاً أن إحراز الامتثال من مقتضيات التكليف بحكم العقل، فكما 

ما يقتضيه الوجوب من الفعل وما تقتضيه الحرمة من الترك يوجب التزاحم بينهما،  أن عدم القدرة على الجمع بين

 كذلك عدم القدرة على الجمع بين ما يقتضيه كل منهما من إحراز الامتثال يوجب التزاحم بينهما أيضاً.

زاحمين أن يحكم أولاً: النقض بما إذا علم تساوي الحكمين في الأهمية، فإن لازم كونهما من المت والجواب عنه:

حينئذ بالتخيير، فللمكلف أن يختار الوجوب ويأتي بكلا الفعلين وله أن يختار الحرمة ويتركهما مع أن المحقق 

النائيني )قدس سره( لم يلتزم بذلك، وذهب إلى لزوم الإتيان بأحد الفعلين وترك الآخر حذراً من المخالفة القطعية في 

 أحد التكليفين.

 دخول المقام في باب التزاحم لا دليل على لزوم الأخذ وثانيا: لو سلمنا

_______________________________ 

 

 .539: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     140   

بمحتمل الأهمية في باب التزاحم مطلقا ليجب الأخذ به في المقام، إنما الوجه في ذلك ما أشرنا إليه سابقا من أن 

المتزاحمين لامناص من الالتزام بسقوط الإطلاق في كليهما أو في إحداهما، ومن الظاهر أن ما لا يحتمل  الحكمين

 أهميته قد علم سقوط إطلاقه على كل التقديرين.



وأما ما احتمل أهميته فسقوط إطلاقه غير معلوم فلا بد من الأخذ به، هذا فيما إذا كان الدليل كل من الحكمين إطلاق 

ما إذا لم يكن لشي من الدليلين إطلاق فالوجه في تقديم محتمل الأهمية هو القطع بجواز تفويت ملاك غيره لفظي، وأ

بتحصيل ملاكه، وأما تفويت ملاكه بتحصيل ملاك غيره فجوازه غير معلوم فتصح العقوبة عليه بحكم العقل، فلا 

 مناص من الأخذ بمحتمل الأهمية.

قام إذ المفروض بقاء الإطلاق في كلاً الحكمين لعدم التنافي بين الإطلاقين ليرفع وهذان الوجهان لا يجريان في الم

اليد عن أحدهما، وعدم ثبوت جواز تفويت الملاك في شيء منهما، إذ كل ذلك فرع عجز المكلف عن امتثال كلاً 

وأما ما ذكره )قدس سره( التكليفين، والمفروض قدرته على امتثالهما لتغاير متعلق الوجوب والحرمة على ما تقدم، 

من حكم العقل بلزوم إحراز الامتثال فهو مشترك فيه بين جميع التكاليف الإلزامية من غير فرق بين ما كان في 

أعلى مراتب الأهمية، وما كان في أضعف مراتب الإلزام، فلا موجب لتقديم محتمل الأهمية على غيره، والحكم 

 المخالفة القطعية للتكليف الآخر.بلزوم موافقته القطعية وإن استلزمت 

)إيقاظ(: لو كان لمورد دوران الأمر بين المحذورين أفراد طولية أو عرضية، فهل يكون التخير بين تلك الأفراد 

بدويا أو استمراريا، فلو علم إجمالاً بأنه حلف على الإتيان بفعل أو على تركه كل ليلة جمعة، فهل يلاحظ ذلك الفعل 

ليالي الجمعة واقعة مستقلة فيحكم بالتخير فيه، فيجوز للمكلف الإتيان به في ليلة وتركه في ليلة في كل ليله من 

أخرى، أو يلاحظ المجموع واقعة واحدة فيتخير بين الفعل في الجميع والترك في الجميع، ولا يجوز له التفكيك بين 

اني وأن التخيير استمراري، باعتبار أن كل فرد الليالي بإيجاد الفعل مرة وتركه أخرى، وجهان؛ ذهب بعضهم إلى الث

من أفرد ذلك الفعل له حكم مستقل، وقد دار الأمر فيه بين محذورين فيحكم العقل بالتخيير لعدم إمكان الموافقة 

 المخالفة القطعيتين، ولا يترتب على ذلك سوى أن المكلف إذا اختار الفعل في فرد والترك في فرد آخر،

  141       

نبيه الت
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

 يعلم إجمالاً بمخالفه التكليف الواقعي في أحدهما، ولا بأس به لعدم كون التكليف الواقعي منجزاً على الغرض.

وفيه أن العلم بالإلزام المردد بين الوجوب والحرمة وإن لم يوجب تنجيز التكليف المعلوم بالإجمال إلا أنه مع فرض 



تولد من العلم الإجمالي المذكور علم إجمالي متعلق بكل فردين من من الأفراد، وهو العلم بوجوب تعدد الأفراد ي

أحدهما وحرمه الآخر، إذ المفروض اشتراكهما في الحكم وجوبا وحرمة، فإن كان أحدهما المعين واجبا وإلا فالآخر 

مال الوجوب والحرمة في كل منهما إلا أنه يمكن حرام يقينا، وهذا العلم الإجمالي وإن لم يمكن موافقته القطعية لاحت

 مخا لفتة القطعية بإتيانهما معا أو تركهما كذلك.

وقد عرفت أن العلم الإجمالي ينجز معلومه بالمقدار الممكن من حيث وجوب الموافقة القطعية أو حرمة المخالفة 

ابت من حيث المخالفة القطعية، فلا مناص من القطعية، فتنجيزه من حيث الموافقة القطعية وإن كان ساقطا إلا أنه ث

 كون التخيير بدويا حذرا من المخالفة القطعية، فلا يجوز للمكلف التفكيك بين الأفراد من حيث الفعل والترك.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     142   

 

 

 مبحث الإشتغال

 

 )أصالة الإحتياط(

 ينين وأخرى بين الأقل والأكثر.التكليف المعلوم بالإجمال تارة يتردد بين المتبا*

 أما المورد الأول وهو دوران الأمر بين المتباينين فالبحث عنه يستدعي تقديم أمر له علاقة بالموضوع.

اعلم أن احتمال التكليف الإلزامي بنفسه مساوق لاحتمال العقاب على مخالفته، ومعه كان العقل مستقلا بلزوم التحرز 

هو الملاك في حكم العقل بلزوم الإطاعة حتى في موارد العلم التفصيلي بالتكليف أو عنه وتحصيل المؤمن، وهذا 

قيام الحجة عليه فإن مخالفة التكليف الواصل إلى المكلف بالعلم الوجداني أو بقيام الحجة المعتبرة لا تستلزم القطع 

ة)عليه السلام(، وإنما المتحقق هو احتمال بالعقاب عليها لاحتمال العفو منه سبحانه وتعالى والشفاعة من النبي والأئم

العقاب على المخالفة وهو كافٍ في حكم العقل بالتخيير، فلا فرق بين موارد التكاليف المعلومة والتكاليف المحتملة 



في أن حكم العقل بلزوم الإطاعة ناشيء من احتمال العقاب، ففي كل مورد يحتمل فيه التكليف الإلزامي يستقل العقل 

م التحرز عن المخالفة إلا أن يثبت فيه مؤمن من العقاب عقلًا كقاعدة قبح العقاب بلا بيان، أو شرعا كالأدلة بلزو

الشرعية الدالة على البراءة من حديث الرفع ونحوه، وأما إذا لم يثبت المؤمن عقلا ولا شرعا فنفس الاحتمال كافٍ 

 في تنجيز التكليف الواقعي.

العلم الإجمالي وعدمه يدور مدار جريان الأصل في أطرافه وعدمه، فإن قلنا بجريانها ويتحصل من ذلك أن تنجيز 

 في جميع الأطراف سقط العلم الإجمالي

_______________________________ 

 

 .1379/صفر/  12* ليلة الثلاثاء 

  143       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

جريانها في شيء من الأطراف كان احتمال التكليف في كل طرف بنفسه منجزاً بلا  عن التنجيز مطلقا، وإن قلنا بعدم

حاجه إلى البحث عن منجزية العلم الإجمالي، فتجب الموافقة القطعية كما تحرم المخالفة القطعية، وإن قلنا بجريانها 

وهذا هو الوجه للتفصيل في بعض الأطراف دون بعض لم تجب الموافقة القطعية، وإن حرمت المخالفة القطعية، 

 بين وجوب الموافقة القطعية وحرمة المخالفة القطعية.

ثم إنه لا فرق في جريان الأصول في أطراف العلم الإجمالي وعدمه بين كون العلم الإجمالي متعلقا بأصل التكليف 

أو متعلقه، كذلك يمكن أن أو بالامتثال، فإن الترديد في مورد العلم الإجمالي كما يمكن أن يكون في أصل التكليف 

يكون في مرحلة الامتثال بعد العلم التفصيلي بثبوت التكليف، كما إذا علمنا إجمالاً ببطلان إحدى الصلاتين بعد 

الإتيان بهما، فإن قلنا بجريان الأصول النافية في جميع أطراف العلم الإجمالي أو في بعضها، لم يكن مانع من 

الصلاتين أو في إحداهما. فلا وجه لتخصيص النزاع بالأصول الجارية عند الشك في  جريان قاعدة الفراغ في كلتا

 أصل التكليف دون الجارية في مرحلة الامتثال.



 إذا اتضحت المقدمة المذكورة فالكلام يقع تارة في حرمة المخالفة القطعية.

ي مقام الثبوت وإمكان جعل الحكم في وجوب الموافقة القطعية، وكل منهما قد يقع البحث عنه )تارة( ف وأخرى:

 الظاهري في تمام الأطراف، أو في بعضها وأخرى في شمول الأدلة والآيات، فهنا مقامات أربع:

المقام الأول: في البحث عن إمكان جعل الحكم الظاهري وعدمه في تمام الأطراف بحسب مقام الثبوت، والذي *

 يمكن أن يصير مانعا من الجعل أمران:

ن جعل الحكم الظاهري في تمام الأطراف مستلزم للترخيص في المعصية ومخالفة التكليف الواصل صغرى أ الأول:

وكبرى، وهو قبيح عقلا من غير فرق بين أن يكون الحكم الظاهري ثابتا بالأمارة أو بالأصل التنزيلي أو بالأصل 

 موضوعاتغير التنزيلي، وإن كان الارتكاب تدريجيا لأن التخيير غير مأخوذ في 

_______________________________ 

 

 .1379/صفر/  13* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     144   

التكاليف، ولا فرق في حكم العقل بقبح الترخيص في مخالفة التكليف الواصل بين أن يكون معلوما تفصيلا أو 

 إجمالاً.

العلم الإجمالي بالتكليف مع كون الحكم الظاهري في جميع  وهذا الوجه وإن كان صحيحا إلا أنه يختص بموارد

 الأطراف نافيا، ففي مثل هذا الفرض يستحيل شمول أدلة الأصول لجميع أطراف العلم الجمالي.

فإن قلت: إن مورد جريان الأصل إنما هو كل واحد من الأطراف بخصوصه وثبوت التكليف فيه غير معلوم، فليس 

 فيه ترخيص في المعصية.

 -كما هو محل الكلام فعلاً  -قلت: جريان الأصل في كل طرف بخصوصه منضما إلى الترخيص في بقية الأطراف 

يكون ترخيصا في مخالفة التكليف الواصل، وأما جعل الحكم الظاهري في كل من الأطراف مقيدا بعدم ارتكاب 

 الطرف الآخر فسيأتي الكلام عنه إنشاء الله تعالى.



الحكم الظاهري الناظر إلى الواقع مع العلم الوجداني، وهذا الوجه غير مختص بما إذا كان المعلوم مناقضة  الثاني:

بالإجمال إلزاميا، نعم يختص بما إذا كان الحكم الظاهري ثابتا بالأمارة أو بالأصل التنزيلي، فيمتنع جعله في جميع 

هنا أنه لو قامت الأمارة في كل من الأطراف على الأطراف لزم منه المخالفة العملية أو لا، والصحيح أن يقال: 

خلاف المعلوم بالإجمال، كما إذا علمنا بنجاسة أحد المائعين، وقامت البينة على طهارة أحدهما المعين، وقامت بينة 

أخرى على طهارة الآخر، فلا ريب في عدم حجية شيء من الأمارتين، فإن مادل على طهارة أحدهما المعين قد دل 

جاسة الآخر بالالتزام بضميمة العلم الإجمالي بنجاسة إحداهما، فتقع المعارضه بينها وبين مادل على طهارة على ن

الآخر، فتسقطان عن الحجية على ما هو الأصل في التعارض لعدم إمكان شمول دليل الحجية للمتعارضين، وشمولة 

رات مستلزما للمخالفة العملية، كما إذا كان لأحدهما ترجيح بلا مرجح، ولافرق في ذلك بين كون العمل بالأما

المعلوم بالإجمال حكما إلزاميا ودلت الأمارات على خلافه، وبين عدم كون العمل بها مستلزم لذلك، كما إذا كان 

 المعلوم بالإجمال حكما ترخيصيا ودلت الأمارات على خلافه.

  145       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

كان الحكم الظاهري مستفادا من الأصول التنزيلية الجارية في جميع أطراف العلم الإجمالي؛ فقد منع وإما أن 

المحقق النائيني )قدس سره( جريانها في جميع الأطراف سواء استلزم المخالفة القطعية أم لا، وملخص ما ذكر في 

لأخذ بأحد طرفي الشك على أنه هو الواقع وجه ذلك أن المجعول في باب الأصول التنزيلية هو البناء العملي وا

 فيمتنع في جمع الأطراف، إذ لا يعقل البناء والتنزيل على خلاف العلم الوجداني.

هذا ولكن الصحيح أنه لا مانع من جريان الأصول في الأطراف، إذا لم يستلزم المخالفة العملية بلا فرق بين التنزيلية 

يه إلا ثبوت مؤداه ولايؤخذ بلوازمه، فكل من الأصول الجارية في الأطراف وغيرها، إذ الأصل مطلقا لا يترتب عل

إنما يثبت مؤداه بلا نظر إلى نفي غيره، وغاية ما يترتب على ضم بعض الأصول إلى البعض هو العلم بمخالفة 

ما التزم به  بعضها للواقع، ولا ضير فيه بناء على ما هو التحقيق من عدم وجوب الموافقة الالتزامية ونظير ذلك

)قدس سره( نفسه وغيره من أنه إذا شك المصلي المسبوق بالحدث في الطهارة بعد الفراغ من (1) المحقق النائيني



الصلاة، فتجري قاعدة الفراغ بالنسبة إلى الصلاة الماضية ويجري استصحاب الحدث بالنسبة إلى الصلاة الآتية، مع 

ين التنزيليين للواقع، ليس ذلك إلا من جهة أنه لا يترتب على جريان الأصلين أنه يعلم إجمالاً بعدم مطابقة أحد الأصل

 إلا المخالفة الالتزامية، وهي غير مانعة عن جريانها.

هذا فيما إذا كانت الأصول مثبتة للتكليف على خلاف المعلوم بالإجمال، وأما إذا كانت نافية له كما إذا علمنا بطروء 

المعلوم طهارتهما سابقا، فعدم جريان الاستصحاب فيهما معا إنما هو للمانع المتقدم من  النجاسة على أحد المائعين

استلزامه الترخيص في المعصية، وبذلك ظهر أن أدلة الأصول لو فرض شمولها لأطراف العلم الإجمالى لزم 

 تخصيصها عقلا بغير ما استلزم الترخيص في المعصية.

م الظاهري في بعض الأطراف وعدمه، والمعروف بينهم إمكان ذلك في نفسه وأنه المقام الثاني: في إمكان جعل الحك

 لامانع منه بحسب مقام الثبوت، ولذا قالوا: إن العلم الإجمالي ليس علة تامة لوجوب الموافقة القطعية.

_______________________________ 

 

 .53المسألة  453: 12( العروة الوثقى 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     146   

 )قدس سره( وبعض الأساطين من تلامذته إلى استحالة ذلك وذكرا في وجه ذلك أمرين.. (1) وذهب صاحب الكفاية

ما أفاده صاحب الكفاية )قدس سره( وملخصه بعد دعوى الملازمه بين جعل الحكم الظاهري في بعض  الأول:

لا فرق بين العلم الإجمالي والتفصيلي في انكشاف الواقع الأطراف وجعله في جميع الأطراف إمكانا وامتناعا، أنه 

بهما، إنما الفرق بينهما في ناحية المعلوم لا العلم والانكشاف، فإن كان الحكم المعلوم بالإجمال فعليا من جميع 

الجهات امتنع جعل الحكم الظاهري على خلافه في تمام الأطراف أو في بعضها، ضرورة استحالة الترخيص ولو 

حتمالا في مخالفة التكليف الفعلي المنجز، وإن لم يكن الحكم الواقعي المعلوم بالإجمال عقليا من تمام الجهات فلا ا

 مانع من جعل الحكم الظاهري على خلافه في بعض الأطراف أو في جميعها.

ع الجهات أمكن فتلخص أنه فيما أمكن جعل الحكم الظاهري في بعض الأطراف لعدم فعلية الحكم الواقعي من جمي



جعل الحكم الظاهري في جميع الأطراف أيضاً، ومهما امتنع جعل الحكم الظاهري في تمام الأطراف الفعلية التكليف 

الواقعي أمتنع جعله في بعض الأطراف أيضاً، فإنه كما لا يعقل القطع بثبوت المتضادين كذلك لا يعقل احتمال 

 ثبوتهما أيضاً، انتهى ملخص كلامه.

أن فعلية الحكم إنما هي بفعلية موضوعه بماله من الأجزاء والقيود، فإن نسبة الحكم إلى موضوعه  ب عنه:والجوا

أشبه شيء بنسبة المعلوم إلى علته التامة فيستحيل تخلف الحكم عن موضوعه، وإلا لم يكن ما فرض موضوعاً 

يكون فعليا من جميع الجهات أن العلم موضوعاً وهو خلف، وحينئذ فلو أراد من قوله أن الحكم الواقعي قد لا 

التفصيلي مأخوذ في موضوعه كما يظهر من قوله )قدس سره(: )إن علم به المكلف يكون فعليا(، فيرده الإجماع 

والروايات الدالة على اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل مضافاً إلى كونه خروجا عن محل البحث، فإن البحث عن 

ي إنما هو بعد الفراغ عن عدم اختصاص الأحكام بالعالمين، وإن أراد أن العلم لم يؤخذ في تنجيز العلم الإجمال

 موضوع الحكم الواقعي ومع ذلك لا يكون فعليا قبل العلم به ففيه أنه غير معقول لاستلزامه الخلف على ما تقدم بيانه.

_______________________________ 

 

 .358، 272( كفاية الأصول: 1)

  147       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

من أن الحكم الواقعي قد وصل إلى المكلف وتنجز فامتنع جعل الترخيص  (1) ما ذكره بعض الأساطين الأمر الثاني:

على خلافه ولو احتمالا، فإن نفس التكليف والإلزام واصل ومعلوم تفصيلا، إنما التردد في متعلقه فلا يمكن 

 مخالفة هذا الإلزام ولو احتمالا. الترخيص في

وفيه: أولاً: النقض بما لو فرض كون الأصل الجاري في بعض الأطراف نافيا دون بعض آخر، كما لو علم إجمالاً 

بوقوع نجاسة في أحد الإنائين وكان أحدهما متيقن النجاسة سابقا، فإن أصاله الطهارة تجري في غير مستصحب 

 العلم بوجود تكليف فعلي موجود بالوجدان.النجاسة بلا إشكال، مع أن 



وتوهم أن التكليف في مستصحب النجاسة ثابت قبل تحقق العلم الإجمالي على الغرض، فالعلم بوقوع النجاسة فيه أو 

في غيره لا يوجب علما بحدوث تكليف جديد فلا يقاس المقام بذلك، مدفوع بأن سبق النجاسة في أحد الإنائين لا 

لتكليف الفعلي المردد بين كونه ثابتا من الأول وحدوثه فعلاً، فلو أمكن جعل الحكم الظاهري والاكتفاء يضر بالعلم با

بالامتثال الاحتمالي في هذا الفرض أمكن في غيره أيضاً لوحدة الملاك إمكانا وامتناعا، وإن شئت قلت إن العلم 

لشارع المقدس في مورد العلم التفصيلي بالتكليف الإجمالي لا يزيد على العلم التفصيلي، فكما يجوز أن يكتفي ا

بالامتثال الاحتمالي كما في موارد قاعدة الفراغ والتجاوز كذلك يجوز له الاكتفاء بالامتثال الاحتمالي في موارد العلم 

 الإجمالي بطريق أولى.

لأطراف بخصوصه، فإن ثانيا: الحل بأن موضوع الأصول إنما هو الشك في التكليف وهو موجود في كل واحد من ا

 احتمال انطباق التكليف المعلوم بالإجمال إنما هو عين الشك في التكليف.

 فتحصل من جميع ما ذكرناه في المقام أنه لامانع من جعل الحكم الظاهري في بعض الأطراف بحسب مقام الثبوت.

 المقام الثالث: في البحث عن شمول دليل الحكم الظاهري لجميع*

_______________________________ 

 

 .307: 3( نهاية الأفكار 1)

 .1379 /1/ع 19* ليلة الاربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     148   

الأطراف وعدمه، وليعلم أن الحكم الظاهري قد يستفاد من الأمارة وقد يستفاد من الأصل التنزيلي أو الأصل غير 

الحجية لها في جميع الأطراف، بلا فرق بين أن يكون مؤدى التنزيلي، أما الأمارات فقد عرفت استحالة جعل 

 الأمارات حكما إلزاميا والمعلوم بالإجمال حكما غير إلزامي وبين أن يكون عكس ذلك.

)قدس سره( عدم شمول دليله للمقام، لاستلزامه التناقض بين الصدر والذيل  (1) وأما الأصل فاختار الشيخ الأنصاري

، هو جريان (2)ق الصدر في مثل قوله: )كل شيء هو لك حلال حتى تعرف انه حرام(باعتبار أن مقتضى إطلا



الأصل في أطراف العلم الإجمالي، إذ كل واحد من الأطراف بخصوصه مشكوك فيه مع قطع النظر عن الآخر، 

بين الصدر ومقتضى إطلاق العلم في ذيله الذي جعل غاية للحكم الظاهري هو عدم جريان الأصل، فتلزم المناقضة 

 والذيل.

وكذا الحال في دليل الاستصحاب، فإن الشك المأخوذ في صدره يعم الشك البدوي والمقرون بالعلم الإجمالي، واليقين 

المجعول في ذيله ناقضا يشمل العلم التفصيلي والإجمالي، ومن الظاهر أن الحكم بحرمة النقض في جميع الأطراف 

 يناقض الحكم بالنقض في بعضها.

أولاً: أن أدله الأصول غير منحصرة بما هو مشتمل على تلك الغاية، فعلى تقدير تسليم إجمال هذه  جواب عنه:وال

الروايات المذيلة بذكر الغاية لا مانع من التمسك بالأخبار التي ليس فيها هذا الذيل، فإن إجمال دليل فيه الغاية 

 ر.المذكورة لا يسري إلى غيره مما ليس فيه الذيل المذكو

ثانيا: أن العلم المأخوذ في الغاية في هذه الأخبار ظاهر عرفا في خصوص ما يكون منافيا للشك رافعا له بأن يكون 

، (3)متعلقا بعين ما تعلق به الشك، وكذا الحال في دليل الاستصحاب كقوله )عليه السلام(: )ولكن انقضه بيقين آخر(

علق به الشك واليقين الأول ليكون نقضا له، ومن الواضح أن العلم فإن الظاهر منه تعلق اليقين الآخر بعين ما ت

 الإجمالي لا يكون ناقضا للشك في كل واحد من الأطراف

_______________________________ 

 

 .213: 2( فرائد الأصول 1)

 .4ح 4، أبواب ما يكتسب به ب89: 17( وسائل الشيعة 2)

 .1ح 1الوضوء ب، أبواب نواقض 245: 1( وسائل الشيعة 3)

  149       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  



لعدم تعلقه بما تعلق به الشك، بل بعنوان جامع بينهما وهو عنوان أحدهما، وعليه فلا مانع من شمول أدلة الأصول 

كما إذا كان الحكم المعلوم لجميع الأطراف لولا المانع الثبوتي، ولذا نلتزم يجريانها فيما لم يلزم منه المخالفة العملية، 

 بالإجمال غير إلزامي ومفاد الأصل حكما إلزاميا على ما تقدم بيانه.

المقام الرابع: في البحث عن شمول أدله الأصول لبعض الأطراف وعدمه. والتحقيق عدم شمولها لشيء من 

ال لجريانها بعد تمامية البيان ووصول الأطراف، أما البراءة العقلية فلأن ملاكها قاعدة قبح العقاب بلا بيان، ولا مج

 التكليف إلى المكلف بالعلم الإجمالي.

وأما الأصول الشرعية: فلأن شمول أدلتها لبعض الأطراف معينا ترجيح بلا مرجح وللبعض غير المعين غير 

فيه  صحيح، إذ الغالب حصول القطع بإباحة البعض غير المعين من الأطراف، فالبعض غير المعين غير مشكوك

ليكون مشمولا لأدله الأصول، وعلى تقدير احتمال ثبوت التكليف في جميع الأطراف. لا أثر للحكم بإباحة بعضها 

غير المعين بعد وجوب الاجتناب عن جميع الأطراف بحكم العقل مقدمة للاجتناب عن الحرام المعلوم بالإجمال، 

كل واحد من الأطراف بخصوصه، وأما عنوان أحدهما وبعبارة أخرى: مورد جريان الأصل هو المشكوك فيه، وهو 

فليس من المشكوك فيه، بل الغالب هو القطع بإباحته، أو بعبارة ثالثة: كل واحد من أطراف العلم الإجمالي وإن كان 

بنفسه مشكوكا فيه إلا أن شمول دليل الأصل له مع شموله لغيره غير معقول، كما تقدم في المقام الأول ومن دون 

 له بغيره ترجيح بلا مرجح.شمو

وأما عنوان أحدهما غير المعين فلا شك فيه غالبا، إذ الغالب في موارد العلم الإجمالي بالإلزام يعلم بعدمه في بعض 

الأطراف غير المعين، ولا يحتمل ثبوت التكليف في جميع الأطراف، وعلى تقدير الشك فيه والحكم بإباحته الظاهرية 

لى القطع بها، فكما أن القطع الوجداني بها لاينافي وجوب الاجتناب عن جميع الأطراف بحكم للأصل فهو لا يزيد ع

العقل دفعا للعقاب المحتمل وتحصيلا للأمن منه، كذلك التعبد بها لا ينافي ذلك بالأولوية، فتحصل أن أدله الأصول 

 غير شاملة لبعض الأطراف أيضاً.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     150   



 ول الأصول لجميع الأطراف تخييراشم*

والكلام في احتمال شمول الأصول لجميع الأطراف تخييرا، وذلك بأن يلتزم بجريان الأصل في كل منهما على تقدير 

عدم ارتكاب الباقي، ليكون النتيجة اكتفاء المولى بالموافقة الاحتمالية، ولابد قبل تحقيق الحال في ذلك من بيان أقسام 

 ي ثلاثة:التخيير، وه

كالتخيير بين الخبرين  (1)التخيير الشرعي الثابت بدليل خاص مثل قوله )عليه السلام(: )إذاً فتخير( القسم الأول:

 المتعارضين عند فقد المرجحات.

التخيير العقلي الثابت في مورد التزاحم كذلك، كما في إنقاذ الغريقين فإن المكلف حيث لا يتمكن من  القسم الثاني:

ل كلاً الخطابين المشتملين على حكمين تعينيين فلا محالة يسقط الإطلاق من كليهما، فتكون النتيجة ثبوت امتثا

 التكليف في كل منهما مشروطا بعدم الإتيان بتعلق الآخر.

التخيير العرفي أو فقل التخيير العقلي الثابت بضميمه الدليل الشرعي من جهة الاقتصار على القدر  القسم الثالث:

لمتيقن في رفع اليد عن ظواهر الخطابات الشرعية، كما لو ورد دليلان كل منهما دل على ثبوت الحكم بمقتضى ا

ظهوره وعلى إطلاقه، وعلمنا من دليل آخر أن أحدهما غير ثابت يقينا، فلا بد حينئذ من التصرف إما برفع اليد عن 

طلاق مع المحافظة على ثبوت أصل الحكم ونتيجته أصل الحكم في كليهما ونتيجته التساقط، أو رفع اليد عن الإ

 أو بين الدليلين فالعرف يحكم بالوجه الثاني دون الأول. -الجمع ب

مثلاً لو دل دليل على وجوب صلاة الجمعة يوم الجمعة، ودل دليل على وجوب صلاة الظهر يوم الجمعة، وظهور 

تعيينيا بمقتضى الإطلاق ثانياً، أي سواء وجب شيء  الصيغة في كل منهما في أصل ثبوت الحكم أو لا، وفي كونه

آخر أو لا، ولكن علمنا من الخارج أن الشارع المقدس لا يريد ست صلوات في يوم واحد، فإما الجمعة وإما الظهر، 

فمقتضى القاعدة رفع اليد عن الظهور في الوجوب التعييني المستفاد من الإطلاق، وحمل كل منهما على الوجوب 

 ري.التخيي

_______________________________ 



 

 .1379 /1/ع 22* ليلة السبت 

 .2ح 9، أبواب صفات القاضي ب303: 17( مستدرك وسائل الشيعة 1)

  151       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

لعلماء تعيينا من غير وهكذا في الأوأمر العرفية لو قال المولي: أكرم العلماء، الظاهر في وجوب إكرام كل فرد من ا

تقييد بإكرام غيره وعدمه، ثم علمنا من الخارج أن زيدا وعمروا لا يريد المولي إكرامهما جمعا، ودار الأمر بين أن 

يكون كل منهما خارجا عن العموم تخصيصا فلا يجب إكرامهما أصلا، وبين أن يكون كل منهما خارجا عن العموم 

ما عند إكرام الآخر، ويجب إكرام كل منهما عند عدم إكرام الآخر، ففي مثله لابد من تقييدا بأن لا يجب إكرام كل منه

الاقتصار على القدر المتيقن في رفع اليد عن ظاهر الدليل، وهو الحكم بعدم إكرام كل منهما عند إكرام الآخر، أو 

هما وتقييده بأو، فيقال: يجب فقل لا داعي إلى إسقاط ظهور الأمر في الوجوب، بل يلزم التصرف في إطلاق كل من

 هذا أو ذاك على سبيل التخيير، ويسمى بالتخيير العرفي.

 والحاصل أن كلما دار الأمر بين رفع اليد عن أصل الحكم ورفع اليد عن إطلاقه كان الثاني هو المتعين لأنه المتيقن.

الدليل عليه كما هو واضح، وكذا القسم  إذا عرفت ذلك فنقول: إن القسم الأول من التخيير غير جار في المقام لعدم

الثاني لأن المكلف في مورد العلم الإجمالي قادر على الامتثال القطعي بالاجتناب عن مجموع الأطراف، كما أنه 

قادر على ارتكاب جميعها. نعم التخيير في الخبرين المتعارضين على مسلك ؟ من باب التخيير في باب التزاحم إلا 

 في نفسه أجنبي عن التخيير في باب الأصول العملية.أنه مع بطلانه 

وأما القسم الثالث فربما يتخيل جريانه هنا بدعوى أن مقتضى إطلاق أدلة الأصول بثبوت الترخيص في كل واحد 

من أطراف العلم الإجمالي، وقد علمنا من الخارج استحالة هذا الجعل لاستلزامه الترخيص في مخالفة التكليف 

 الواصل.

عبارة أخرى: العقل يرى أن جريان الأصول في كليهما مستلزم للترخيص في ارتكاب المعصية، وهو قبيح، وب



وحينئذ بمقتضى حكم العقل لا يمكننا جريان الأصول جميعا في الأطراف كلها، فيدور الأمر بين رفع اليد عن 

في كل طرف بما إذا لم يرتكب الطرف الترخيص في جميع الأطراف وبين رفع اليد عن إطلاقه، بأن يفيد الترخيص 

 الآخر، وقد عرفت أن المتعين هو الثاني فتكون النتيجة

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     152   

هي التخيير في تطبيق الترخيص على أي طرف من الأطراف، وقد وقع نظير هذا في تعارض الأمارتين فتوهم أن 

 جية بالنسبة إلى كل منهما، فتثبت الحجية تخييرا.مقتضى القاعدة هو رفع اليد عن إطلاق دليل الح

 ومن أجل هذا ادعى بعض الأكابر أنه لابد من الالتزام بالتخيير في موارد الأصول والأمارات.

منع من لزوم التخيير مدعياً أن الوجه المذكور يتم في مثل صلاة الجمعة  (1)ولكن المحقق النائيني )قدس سره(

ر وأمثالهما، باعتبار أن المولى يستطيع من الإطلاق فيمكنه التقييد، وأما ما نحن فيه والظهر والمسافر والحاض

فالمولى لا يتمكن من الإطلاق لكن يقيد العرف الدليل بأو، فإن التقابل بين الإطلاق والتقييد تقابل العدم والملكة 

المقام كما عرفت ممتنع ثبوتاً فالتقييد  فاستحالة الإطلاق تستدعي استحالة التقييد وبالعكس، وحيث أن الإطلاق في

 أيضاً ممتنع أيضاً.

المنع صغرى وكبرى، أما الصغرى فلأن التقابل ثبوتاً بين الإطلاق والتقييد من تقابل الضدين لا  والجواب عنه:

ى شيء العدم والملكة، إذ الاهمال بحسب مقام الثبوت وفي الواقعيات غير ممكن فلا بد للمولى حين يعلق حكمه عل

إما أن يلحظ في متعلق ذلك الحكم قيداً من القيود ويجعل حكمه على القيد والمقيد، أو يرفض تلك القيود بمعنى أنه 

 يلاحظ عدمها لا أنه لا يلاحظها فلا مناص من الإطلاق أو التقييد.

 يقتضي استلزام استحالة الإطلاق وأما الكبرى فلأنا لو فرضنا أن التقابل بينهما ثبوتاً تقابل العدم والملكة، فمع ذلك لا

استحالة التقييد، إذ لا إشكال ان الجهل مستحيل على الله تعالى ولكن العلم ضروري له، وبمقتضى ما قيل إن تقابلهما 

تقابل العدم والملكة ويلزم اتحادهما في الحكم، فلا بد وأن يكون العلم أيضاً مستحيلاً، لأن الجهل كان كذلك وهو غير 

وكذا الغنى والفقر تقابلهما من تقابل العدم والملكة، ولكن استحالة الغنى للممكن لا تقتضي استحالة الفقر له، صحيح، 

 بل تقتضي ضرورة الفقر له.



_______________________________ 

 

 .420: 3( أجود التقريرات 1)

  153       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

ر الإطلاق فيه فالتقييد لا يتعذر بل يمكن ثبوته، وبعبارة أخرى الانفكاك بينهما أمر قابل وليس إذن ففي كل مورد تعذ

 هناك ملازمة بينهما.

والصحيح أن يقال في وجه عدم الالتزام بالتخيير أي بجريان الأصول على نحو التخيير في بعض الأطراف: هو أن *

ثلاً إن كان المتعق كذلك وأنها حرمة مجعولة من قبل الشارع المكلف في موارد العلم الإجمالي يعلم بالحرمة م

المقدس غير مقيدة بارتكاب الفرد المباح، أو عدم ارتكابه بل هي حرمة مطلقة سواء ارتكب الفرد الآخر أو لا، وهذه 

 -لاً مث -الحرمة المعلومة على نحو الإطلاق منجزة في حق المكلف، بمعنى أن تلك الحرمة التي هي حرمة الخمر

يعلم المكلف بها، وأن في ضمن هذين الفردين خمراً واقعياً يحرم شربه وهو منجز في حق المكلف لوصول الكبرى 

 والصغرى إليه.

 أما الكبرى فلعلمه بذلك الحكم الكلي.

وأما الصغرى فلأن ذلك الحكم متحقق في الخارج وواصل إليه، غاية الأمر لا يميزه ولا يقف أمام تنجيز ذلك 

علوم بعد أن وصل إلى المكلف الكبرى والصغرى، واذا كان الحرام الواقعي منجزاً في حق المكلف فكيف يستطيع الم

الشارع من الترخيص في ذلك الحكم الواصل سواء كان الترخيص مطلقاً أم مقيداً، فإنه من الترخيص في ارتكاب 

 المعصية وهو بحكم العقل قبيح.

 لأنه واضح.أما في موارد الترخيص المطلق ف

وأما في موارد الترخيص المقيد فلأنه بحسب النتيجة أن ذلك الحكم الواصل إلى المكلف يرخص الشارع في ارتكابه 

أيضاً لرجوعه إلى أن هذا يجوز ارتكابه على تقدير ترك ذاك وهكذا ذاك يجوز ارتكابه على تقدير ترك هذا، ومعنى 



ين، بمعنى أن الحرام لو كان في هذا الإناء فقد رخص فيه على تقدير هذا أن الحرام قد رخص فيه على أحد التقدير

ترك الآخر، ولو كان في ذاك فقد رخص في مخالفته على تقدير ترك هذا الإناء وهو قبيح في نظر العقل، إذ لا فرق 

 من ناحية الترخيص بين أن يكون بنحو الإطلاق أو التقييد.

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ع 23يلة الاحد * ل

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     154   

وبعبارة أخرى: ليس المحذور لدينا إحراز ارتكاب المعصية الواقعية وإنما المحذور الترخيص في ارتكاب المعصية 

إحراز  مثلاً لو علم المكلف بأن زيداً ارتكب أحد الفعلين المتضادين في آن واحد كالقعود والقيام، ففي مثل هذا

ارتكاب المعصية غير ممكن، لأن الموافقة والمخالفة القطعيتين غير ممكن ولكن الترخيص في ارتكاب المعصية 

قبيح. إذاً فالمحذور هو الترخيص في ارتكاب المعصية وهو حاصل بجريان الأصول سواء على نحو الإطلاق أو 

 التقييد.

مالي بل تجري في بعض الأطراف، فإن كان في البين يرجّح إذن فالأصول جميعها لا تجري في أطراف العلم الإج

 أخذ به وإلا فمتساقطة، وحينئذ يلزمنا الموافقة القطعية وحرمة المخالفة القطعية.

 التنبيه على أمور:*

إذا كان في أطراف العلم الإجمالي أصول طولية فهل ينتقل إليها بعد تعارض الأصول العرضية  الأمر الأول:

 يه كلام والبحث يقع في مسائل ثلاثة:وتساقطها، ف

أن تكون الأصول العرضية من سنخ واحد ولم الأصل الطولي مختصاً بأحد الأطراف فهو إما  المسألة الأولى:

 موجود في الطرفين وإما ليس موجود أصلاً.

راف دون أن تكون الأصول العرضية من سنخ واحد وكان الأصل الطولي مختصاً ببعض الأط المسألة الثانية:

 بعض.



 أن لا تكون الأصول العرضية من سنخ واحد بل كان دليل منهما غير الآخر. المسألة الثالثة:

 وهي ما لو كانت الأصول العرضية من سنخ واحد ولم يكن أما المسألة الأولى:

منجزية  أصل طولي مختصاً بأحد الأطراف خاصة فالأمر فيه واضح، وذلك هو سقوط الأصول مطلقاً والرجوع إلى

 العلم الإجمالي وهذا يتحقق في موردين:

المورد الأول: أن تكون في البين أصول طولية في الطرفين كما لو علم إجمالاً بوقوع نجاسة في أحد الإنائين الذين 

 كانت حالتهما السابقة الطهارة، فإن

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ع 24* ليلة الاثنين 

  155       

التنبيه 
الخامس 

في  -
حسن 

 الاحتياط

  

الأصول العرضية تتساقط حتماً وهي استصحاب الطهارة وبعد سقوطها تصل النوبة إلى قاعدة الطهارة أو أصالة 

 الحل وما شاكلهما من الأصول الطولية.

لمنا إجمالاً بنجاسة المورد الثاني: أن لا تكون أصول طولية في الطرفين بل كانت الأصول العرضية فقط كما لو ع

أحد الثوبين فإن استصحاب طهارتهما أو إجراء قاعدة الطهارة فيهما متعارضة وبعد التساقط يرجع إلى العلم 

 الإجمالي.

وأما قاعدة الحل فهي لا تجري، لأن المفروض عدم الشك بذلك في غير الصلاة فإن المحذور لبسه في الصلاة، وأما 

 لبس النجس.في غير الصلاة فلا مانع من 

أن تكون الأصول العرضية من سنخ واحد وكان في بعض الأطراف أصل طولي دون الطرف  المسألة الثانية:

الآخر، كما لو علم إجمالاً بوقوع نجاسة إما على الثوب أو في الماء، فاستصحاب الطهارة في كل منهما متعارض 

ة، ولكن هناك أصل طولي في خصوص الماء وهو ومتساقط فلا يجوز التوضي بالماء ولا لبس الثوب في الصلا



أصالة الحل لكونه مشكوك الحلية والحرمة بخلاف الثوب، فإن حليته في غير الصلاة غير مشكوك فيها، إذ يجوز 

لبسه حتى مع العلم التفصيلي بالنجاسة فيبقى شرب الماء محتمل الحرمة والحلية لاحتمال النجاسة، فهل بعد تساقط 

 يين في هذه المسألة يرجع إلى ذلك الأصل الطولي في خصوص الماء أو لا يرجع إليه، وجهان:الأصلين العرض

إلى عدم جريانه لكونه قد يسقط بالمعارضة، فإن المعارضة وقعت بين  (1)ذهب المحقق النائيني )قدس سره(*

واء فالمعارضة الأصول في طرف والأصول في طرف آخر، فإن نسبة العلم الإجمالي إلى جميعها على حد س

الحقيقية وقعت بين الأصل العرضي من طرف وإن كان واحدا، والأصل العرضي والطولي في الطرف الآخر وبعد 

تساقطهما يرجع إلى العلم الإجمالي فلا يبقى أصل طولي وحده سليماً عن المعارضة، فلا يجوز شرب الماء في 

 المقام لعدم المؤمن من احتمال العقاب عليه.

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ع 25* ليلة الثلاثاء 

 .423: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     156   

ولكن الصحيح خلاف ذلك، وإن الأصول الطولية تجري بعد تساقط الأصول العرضية من دون معارضتها بأصالة 

العلم الإجمالي بنفسه علة تامة من حيث حرمة المخالفة القطعية  الطهارة في الطرف الآخر، وبيان ذلك أننا قلنا إن

وإنه ينجز معلومه من تلك الناحية، وأما من حيث الموافقة القطعية فليس بعلة تامة وإنما يتنجز عند تساقط الأصول، 

لقطعية فلا محالة فإن كان دليل الأصل شاملاً لكل فرد من أطراف العلم كان جريانه في الجميع مستلزماً للمخالفة ا

بتساقط ويرجع حينئذ إلى تنجيز العلم الإجمالي، أما جريانه في بعض الأطراف دون البعض في فرض شموله 

للجميع فهو ترجيح بلا مرجح، ففي هذا الفرض يكون العلم الإجمالي منجزاً من حيث الموافقة القطعية من أجل 

 تعارض الأصول.

صل لا يوجد نفس الأصل في طرف آخر فجريانه في ذلك الطرف لا يلزم وأما إذا كان بعض الأطراف يختص بأ



 منه ترجيح بدون مرجح بل في الحقيقة ترجيح مع المرجح.

ففي المقام الأصول العرضية كالاستصحاب أو قاعدة الطهارة لا يختص جريانها في طرف دون طرف، بل دليلها 

 ً  وشكاً لاحقاً، ولكن جريانه في جميع الأطراف مستلزم للمخالفة شامل لكل طرف باعتبار أن في كل منهما يقيناً سابقا

لما علم من الحكم إجمالاً فيسقط الاستصحاب في كل منهما، وحينئذ ينتقل إلى قاعدة الطهارة وهي في كل طرف 

 الإجمالي.تامة الأركان والشرائط ولكن جريانها في الجميع أيضاً يستوجب المخالفة القطعية فتسقط ويرجع إلى العلم 

وأما أصالة الحل فهي مختصة بطرف دون طرف فإن الثوب غير مشكوك الحلية في غير الصلاة، بل مقطوع الحلية 

من هذه الجهة إنما الشك في حلية الماء وإباحته، فحيث كان مشكوك الحكم جرى الأصل فيه أي أصالة الحل بعد 

صالة الحل في خصوص هذا الطرف مع المرجح، إذ سقوط الأصل السببي وهو قاعدة الطهارة، ويكون جريان أ

 ليس لذلك معارض قباله ولا يلزم من ذلك مخالفة لما هو المعلوم بالإجمال فلا مانع من جريانه.

  157       
التنبيه 
 الثاني

  

نها: ما ومما يؤيد ذلك التزام القوم بالرجوع إلى الأصل الطولي عند تساقط الأصلين العرضيين في موارد عديدة م*

لو علم بنجاسة الثوب وطهارته وشك في التقدم والمتأخر منهما، فإن استصحاب كل منهما يعارضه استصحاب 

 الآخر وبعد تساقطهما يرجع إلى قاعدة الطهارة.

 إذاً الأصل الطولي إذا كان مختصاً في بعض الأطراف دون بعض وتساقطت الأصول العرضية رجع بعد ذلك إليه.

أن لا تكون الأصول العرضية من سنخ واحد وكان هناك أصل طولي في بعض الأطراف فهل  ثة:المسألة الثال

 يرجع إليه بعد تساقط الأصلين العرضيين أو لا، وهو على صورتين:

 ما إذا كان الأصل الطولي موافقاً في المؤدى مع الأصل الجاري في مرتبة سابقة عليه. الصورة الأولى:

 الأصل الطولي فيها غير موافق للمؤدى مع الأصل الجاري في رتبة سابقة عليه. ما كان الصورة الثانية:

كما لو علمنا بنجاسة أحد المائين أو غصبية الآخر فإن الأصل الجاري في محتمل النجاسة  أما الصورة الأولى:

جاسة تصل أصالة الطهارة وفي محتمل الغصبية أصالة الحل، وعند فرض سقوط أصالة الطهارة في محتمل الن

التوبة إلى أصالة الحل، ولكن إذا جرت أصالة الطهارة لاننتقل إلى أصالة الحل لأنها أصل سببي حاكم على الأصل 



سواء في ذلك اختصاص أحد الطرفين أصل طولي  -المسببي وفي مثل هذا كان العلم الإجمالي منجزاً في الواقع 

نا مختلفين إلا أن العلم الإجمالي بوجود الحرام في البين مانع لأن الأصلين الجاريين في الطرفين وإن كا -وعدمه 

من الرجوع إلى الأصل نظراً إلى أن الترخيص في كلاً الطرفين ترخيص في مخالفة التكليف الواصل وموجب 

للمخالفة القطعية، وفي أحد الطرفين دون الآخر ترجح بلا مرجح بلا فرق في ذلك بين كون الدليل المرخص من 

 ول الحاكمة أو المحكومة.الأص

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ع 26* ليلة الاربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     158   

توضيح ذلك: أن الأصل الجاري في أحد الطرفين وهو المائع المحتمل غصبيته إنما هو أصالة الحل، والأصل 

نجاسته هو أصالة الطهارة، ويترتب عليها جواز الشرب والتوخي الجاري في الطرف الآخر وهو المائع المحتمل 

منه والعلم الإجمالي بوجود الحرام في البين يمنع جريانهما لا لخصوصية فيهما، بل لأن جريانهما مستلزم للترخيص 

لآخر في المعصية، فكما أن أصالة الطهارة المترتب عليها جواز الشرب إذا انضمت إلى أصالة الحل في الطرف ا

لزم الترخيص في المعصية كذلك أصالة الحل إذا انضمت إليها أصالة الحل في الطرف الآخر، فإذا علم حرمة أحد 

المائعين كان الترخيص في كليهما ترخيصاً في المعصية وفي أحدهما ترجيحاً بلا مرجح، سواء كان الترخيص 

 بالحلية من أول الأمر. بلسان الحكم بالطهارة المترتب عليه الحلية أو بلسان الحكم

وبتعبير آخر: الأمر في المقام دائر بين سقوط أصالة الإباحة في محتمل الغصبية وسقوط أصالة الطهارة وأصالة 

 الإباحة في محتمل النجاسة، وبما أنه لا ترجيح في البين يسقط الجميع لا محالة.

تنجس الآخر بنجاسة عرضية فإن الأصل الجاري فيما  ومن هذا القبيل ما إذا علم إجمالاً ببولية أحد المائعين أو*

يحتمل نجاسته بالعرض وإن كان هو الاستصحاب والأصل الجاري في الطرف الآخر هو أصالة الطهارة إلا أنه مع 

ذلك لا مجال لجريان أصالة الطهارة فيما يحتمل نجاسته العرضية بعد سقوط الاستصحاب فيه، لأن العلم بالنجس 



عين مانع عن جعل الطهارة الظاهرية في الطرفين بأي لسان كان لاستلزامه المخالفة القطعية، وكذا في المود في ال

 أحدهما للزوم الترجيح بلا مرجح.

وهي ما كان الأصل الطولي مخالفاً في المؤدى مع الأصل الجاري في مرتبة سابقة عليه، فيرجع  الصورة الثانية:

 لا فرق بين أن تكون الأصول العرضية متماثلة أو متخالفة.إليه بعد تساقط الأصول العرضية ب

المثال الأول: ما إذا علم إجمالاً بزيادة ركوع في صلاة المغرب أو نقصانه في صلاة العشاء بعد الفراغ عنهما، فإن 

 قاعدة الفراغ في كل من الصلاتين تسقط

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ع 29* ليلة السبت 

  159       
التنبيه 
 الثالث

  

بالمعارضة وبعد تساقطهما يرجع إلى استصحاب عدم الإتيان بالركوع المشكوك فيه من صلاة العشاء فيحكم 

ببطلانها، ولا مانع من الرجوع إلى استصحاب عدم الإتيان بالركوع الزائد في صلاة المغرب ويترتب عليه صحتها، 

 ية القطعية.ولا يلزم محذور المخالفة العمل

نعم يلزم المخالفة الالتزامية باعتبار العلم بمخالفة أحد الاستصحابين للواقع، وقد عرفت غير مرة أن المخالفة 

 الالتزامية غير واجبة.

والمثال الثاني: ما إذا علم إجمالاً بنقصان ركعة من صلاة المغرب أو عدم الإتيان بصلاة العصر، فإن قاعدة الفراغ 

غرب وقاعدة الحيلولة في صلاة العصر تسقطان للمعارضة ويرجع إلى استصحاب عدم الإتيان بالركعة في صلاة الم

المشكوك فيها في صلاة المغرب، فيحكم ببطلانها ووجوب إعادتها، والى أصالة البراءة من وجوب قضاء صلاة 

 أصالة عدم الإتيان.العصر لما ثبت في محله من أن الفوت الذي هو الموضوع لوجوب القضاء لا يثبت ب

وما ذكرناه من التفصيل من جواز الرجوع إلى الأصل الطولي في بعض الموارد وعدم جواز الرجوع إليه في *

 بعض الموارد الأخر تترتب عليه ثمرات مهمة في بحث الخلل وفي بحث فروع العلم الإجمالي.



 التنبيه الثاني:

مالي هو تعارض الأصول في أطرافه وتساقطها، فيتضح من ذلك قد عرفت مما تقدم أن الوجه في تنجز العلم الإج

أنه لا ملازمة بين حرمة المخالفة القطعية ووجوب الموافقة القطعية وأنه يمكن التفكيك بينهما، فإن ملاك كل منهما 

رخيص مختلف عن الآخر، إذ ملاك حرمة المخالفة القطعية هو أن المعلوم بالإجمال قد وصل إلى المكان فكان الت

الشرعي مستلزماً للترخيص في المعصية وهو باطل، لذا تعذر على الشارع المقدس أن يرخص في مخالفة ذلك 

 المعلوم بالإجمال.

 وأما من ناحية الموافقة فالملاك فيه جهة شمول الأصول للأطراف وحيث كان

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ع 31* ليلة الأحد 

  
مصابيح 

صول الأ
 ٣ج -

     160   

شمولها لطرف دون طرف مستلزماً للترجيح بلا مرجح، وشمولها لكل طرف مستلزماً للترخيص في المعصية كانت 

الموافقة القطعية لازمة، فلا ملازمة بينهما إذ قد تكون الموافقة القطعية والمخالفة القطعية ممكنة كما هو الغالب، 

الطرفين فتحرم المخالفة القطعية لوصول المعلوم بالإجمال إلى المكلف، كما تجب  فالعلم الإجمالي يتنجز في كلاً 

 الموافقة القطعية أيضاً، لأن الأصول في جميع الأطراف لو جرت لاستلزم الترخيص في المعصية.

دى الغرفتين وقد تكون المخالفة القطعية ممكنة، وأما الموافقة القطعية فغير ممكنة كما لو علم بوجوب الجلوس في إح

في زمن معين، فالمكلف حينئذ يستطيع من ترك الجلوس في كلتا الغرفتين فتحصل المخالفة القطعية، إلا أنه لا 

يستطيع من الموافقة القطعية لعدم إمكان الجمع بينهما في آن واحد، فالعلم الإجمالي من حيث المخالفة القطعية منجز 

حيث الموافقة فحيث لم يتمكن من الجمع فهو مخير من ناحية أحدهما فله أن  لوصول المعلوم بالإجمال إليه، وأما من

 يترك أحدهما ويأتي بالآخر.



والحاصل أنه يجري الأصل في بعض الأطراف دون بعض لجهة من الجهات فلا تجب الموافقة القطعية وإن حرمت 

 المخالفة القطعية.

قطعية غير ممكنة، كما لو علم إجمالاً بحرمة الجلوس في أحد وقد تكون الموافقة القطعية ممكنة ولكن المخالفة ال

الغرفتين في زمن معين، فإنه يتمكن من الموافقة القطعية بأن يترك الجلوس في كلتا الغرفتين، ولكن المخالفة القطعية 

ة القطعية فيتخير لا يمكنه، ففي هذه الحالة يكون العلم الإجمالي من حيث الموافقة القطعية منجزاً دون جهة المخالف

 المكلف بين ترك أحدهما وفعل الآخر وهو تخيير يحكم العقل به.

 فالمتحصل من هذا أن الموافقة والمخالفة القطعيتين يمكن التفكيك بينهما لتغاير الملاكين.

المخالفة  في أوائل بحث العلم الإجمالي من أن الموافقة القطعية في طول (1)فما ادعاه المحقق النائيني )قدس سره(

 القطعية فمتىجازت المخالفة لا ينتقل في

_______________________________ 

 

 .472: 3( أجود التقريرات 1)

  161       

التنبيه 
 -الرابع 

يعني في 
جريان 
تنجز 
العلم 

الإجمالي 
 أمور

  

لما جازت المخالفة القطعية في  البحث إلى الموافقة. وأما لو حرمت المخالفة فللبحث عن الموافقة مجال واسع، ولهذا

 أطراف الشبهة غير المحصورة جازت الموافقة أيضاً، وهذا أثر يترتب على ما ادعاه.

 غير تام: فالملاك مختلف فيهما كما عرفت ولا تلازم بينهما ولا طولية في البين.

 التنبيه الثالث: *



منها تاركاً للبقية من الأفعال وانكشف مصادفته للواقع  لو دار أمر الواجب بين فعلين أو أفعال وقد جاء المكلف بواحد

 وأن ما أتى به هو الواجب وكان ذلك الواجب توصلياً فلا ريب في سقوط الواجب عنه وإن ترك باقي الأفراد.

سقط وأما لو كان الواجب تعبدياً وقد جاء المكلف بفعل واحد تاركاً للبقية واتفق أن انطبق عليه الواجب الواقعي فهل ي

 أو لا.

تفصيل بين الأعلام )قدس سره(، فإن كان المكلف حيث تقرّبه بهذا الفرد نادباً لأن يأتي بذلك الفرد الآخر فلا ريب 

في صحة ما جاء به وكونه مصداقاً للواجب، وأما إذا كان نادباً للعدم بمعنى أنه قصد أن يأتي بهذا الفرد على كل 

م لم يكن فإنه لا يأتي بشيء سوى هذا الفرد واتفق أن انطبق عليه الواجب فلا حال سواء كان الفرد الآخر واجباً أ

 ريب أنه من ناحية تؤكد لبقية الأفراد متجري.

كلام حيث نفى صحة المأتي به  (1)وأما من حيث إجزاء ما أتى به عن المأمور به فللشيخ الأنصاري )قدس سره(

قة القطعية بالنسبة إلى الأطراف الباقية، فإنه جاء بفرد واحد وقصد باعتباره غير مقرون بالجزم والعزم على المواف

أن لا يأتي بالباقي من الأفراد وهذا لا يكفي في الصحة وإن انطبق الواجب عليه اتفاقاً، ولكن الصحيح خلافه، لأن 

قدم عدم اعتبار ذلك حديثه )قدس سره( مبني على اعتبار الجزم بنية الوجه في العبادة والجزم بها، والمحقق فيما ت

لأن العبادة لا تحتاج أكثر من إتيان العمل مضافاً به إلى المولى ولو بأدنى إضافة والمفروض تحقق ذلك في المقام، 

 وإن كان قاصداً لعدم الإتيان بالأفراد الباقية.

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ع 2* ليلة الاثنين 

 .292: 2( فرائد الأصول1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     162   

ومع الشك في اعتبار ذلك وعدم قيام الدليل عليه فالمرجع هو البراءة، فلو أتى المكلف ببعض المحتملات برجاء 

 الواقع فقد قصد بفعله القربة فلو صادف الواقع كان صحيحاً ويسقط الأمر.



أفعال متعددة كما لو دار أمر القبلة بين الجهات الأربعة وظهر مما ذكرنا أنه لو دار أمر الواجبين المترتبين بين 

 وكان الواجبان قربيين كالظهرين أو العشائين فماذا يعمل هنا.

فتارة: يصلى الظهر إلى جهة والعصر إلى جهة أخرى ففي هذه الصورة يعلم بفساد صلاة العصر لأنها إما إلى غير 

إلى القبلة فالعصر ليست إليها، وإن كان العصر إلى القبلة دون الظهر القبلة أو فاقدة الترتيب، لأن الظهر إن كانت 

 فالعصر قد فقدت الترتيب اللازم، وعلى كل حال فالعصر باطل.

يصلي الظهر أولاً إلى أربع جهات ثم بعد ذلك يصلي العصر إلى أربع جهات وهذه الصورة لا ريب في  وأخرى:

 صحتها.

هر في كل جهة، وقد حكم الشيخ الأنصاري)قدس سره( في هذه الصورة بعدم وثالثة: يردف العصر بعد صلاة الظ*

الصحة ولكن حكمه مبتنى على تقديم الإطاعة التفصيلية على الاحتمالية، فهو لما كان متمكنا بأن يأتي بالظهر أولاً 

 الإطاعة الاحتمالية. إلى أربع جهات ثم يأتي بالعصر كذلك فهو قادر على الإطاعة التفصيلية ولا معنى للرجوع إلى

ولكن قد عرفت مما تقدم أنه ليس بينهما طولية بل كلاهما عرضيان، لأن التقرب ليس إلا إتيان العمل مضافاً به إلى 

 المولى والمفروض حصوله في الطرفين.

 التنبيه الرابع: يعني في جريان تنجز العلم الإجمالي أمور:

راً وباعثاً نحو الاجتناب في كل طرف كان من أطراف العلم الإجمالي حتى أن يكون العلم بالتكليف مؤث الأمر الأول:

يعلم بالتكليف على كل تقدير، فلو كانت بعض الأطراف خارجة عن محل الابتلاء أو مضطراً إليها سقط العلم 

 الإجمالي عن التأثير، لأنه لم يعلم بالتكليف على كل تقدير لاحتمال أن يكون

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ع 3* ليلة الثلاثاء 

  163       
طروء 
بعض 

العناوين 
  



بعد 
تنجز 
العلم 

 الإجمالي

المتعلق التكليف هو الخارج عن مورد الابتلاء فلا يجري الأصل النافي للتكليف، لأنه لا يترتب عليه أثر عملي 

 صل بلا معارض.ويبقى الطولي الآخر الذي يمكن الابتلاء به جارياً فيه الأ

كما لو علم المكلف بوقوع نجاسة في أحد الإنائين الذي أحدهما موجود والآخر خارج عن محل الابتلاء، أو اضطر 

إلى ارتكاب أحد الإنائين دون الآخر، فإن علمه في الفرضين لا يكون علماً بالتكليف على كل حال ومؤثراً وباعثاً 

ذلك الفرد الخارج عن الابتلاء ليس بمؤثر لخروجه عن مقدرة المكلف،  على الاجتناب، فإن العلم بالإضافة إلى

وشرط التكليف القدرة على متعلقه فلا يجري الأصل فيه، كما ان الفرد الذي اضطر إلى ارتكابه صار مباحاً سواء 

علم الإجمالي عن كان هو الطاهر أو النجس فلا يبقى إلا احتمال التكليف في الفرد الآخر وهو مجرى للبراءة وسقط ال

 التنجيز.

أن يكون الإجمال باقياً والترديد حاصلاً بين الطرفين، فلو كان الأصل الجاري في بعض الأطراف  الأمر الثاني:

مثبتاً للتكليف جرى الأصل النافي في الطرف الآخر بلا معارض، كما إذا علم إجمالاً بوقوع قطرة بول مرددة بين 

تفصيل وبين إناء آخر، فلا ريب أن المعلوم بالإجمال انتفى عن وصف إجماله، إذ لا يبقى هذا الإناء المعلوم نجاسته 

للمكلف ترديد فإنه على تقدير الوقوع في الآنية المعلومة تفصيلاً لا يحدث تكليف للمكلف، نعم على تقديره في 

 جرى للبراءة.الطرف الآخر يكون محدثاً للتكليف، فهو إذن يحتمل حدوث التكليف في فرد وهذا م

ثم إن هذا لا يختص بالعلم التفصيلي بل حتى العلم التعبدي أو الأصل التنزيلي إذا قاما على ثبوت حكم في طرف ثم 

 علم إجمالاً بحدوث تكليف مردد بين ذلك الذي ثبت الحكم فيه أو غيره سقط الترديد لامحالة.

ف فيه قبل ذلك بعلم إجمالي سابق جرى الأصل النافي في كما أنه لو كان أحد طرفي العلم الإجمالي قد تنجز التكلي

الطرف الآخر من العلم الإجمالي الثاني بلا معارض، كما لو علمنا أو إجمالاً بنجاسة أحد الإنائين وقد تنجز التكليف 

 في كليهما بحكم العقل ووجب الاجتناب عنهما ثم علمنا ثانياً بأن نجاسة

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     164   



 وقعت بين أحد الإنائين السابقين وإناء ثالث فهذا العلم الإجمالي الثاني لا أثر له لعدم الترديد فيه.

أنه يشترط في منجزية العلم الإجمالي زيادة على الأمرين السابقين وجود أثر لذلك الترديد وإلا فالترديد  الأمر الثالث:

د طرفي العلم الإجمالي أصل ثابت والآخر ناف، كما لو علمنا الخالي عن الأثر لا أثر له، كما لو جرى في أح

ببطلان إحدى الصلاتين إما المغرب أو العصر نفي المغرب تجرى قاعدة الاشتغال وفي العصر البراءة من وجوب 

ن القضاء، فإن الترديد في طرفي العلم الإجمالي موجود ولكن لا أثر له باعتبار أن تنجيز العلم الإجمالي يحصل م

أجل تساقط الأصول في أطرافه وهنا لا مانع من جريان كلاً الأصلين، إذ لا تعارض بينهما فيتساقطا، فإن أحدهما 

 مثبت والآخر ناف فيسقط العلم الإجمالي عن التنجيز.

له، فالمتحصل أنه لابد وأن يكون العلم الإجمالي علماً بالتكليف على كل حال، ولابد أن يكون الترديد باقٍ على حا

 وأن يكون لذلك الترديد أثر فلو انتفى واحد سقط العلم عن التنجيز.

وهذا لا إشكال فيه لو حصل أحد العوارض المذكورة قبل العلم الإجمالي، فإنه يوجب عدم تنجيز العلم الإجمالي 

 بحكم العقل.

 يد أولاً.إنما الكلام لو حصل بعد العلم الإجمالي فهل يسقط عن التنجيز وتحيا الأصول من جد

 طرؤ بعض العناوين بعد تنجز العلم الإجمالي *

انتهى البحث إلى أن العلم الإجمالي إنما يتم تنجزه بعد تساقط الأصول في أطرافه، فلو خرج بعض أطرافه عن محل 

أو علم  الابتلاء أو اضطر إلى ارتكابه قبل تنجز المعلوم الإجمالي، أو تعلق علم تفصيلي بأحد الأطراف أزال ترديده،

 تعبدي، أو أصل محرز، أو جرى في بعض الأطراف أصل ناف وفي الآخر

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ع 4* ليلة الاربعاء 

  165       
طروء 
بعض 

العناوين 
  



بعد 
تنجز 
العلم 

 الإجمالي

اقية من الأطراف، إنما الحديث لو طرأ مثبت فالعلم الإجمالي يسقط عن التنجيز، ولا مانع من جريان الأصول في الب

بعض هذه الأسباب التي ذكرناها بعد تنجز العلم الإجمالي، فهل تحيا الأصول وتجري مرة أخرى في تلك الأطراف 

 التي لم يتعلق بعض هذه العناوين، للقوم نزاع في ذلك، والصور ثلاث:

سري إلى نفس ذلك العلم فيوجب انعدامه، ولا مانع أن يطرأ على العلم الإجمالي بعد تنجزه شك ي الصورة الأولى:

من الرجوع إلى الأصول في هذه الصورة، كما لا فرق في ذلك بين العلم الإجمالي والتفصيلي، فلو علم إجمالاً 

بنجاسة أحد الإنائين وتنجز العلم بذلك ثم بعد فتره بدا له الشك في أن الساقط في الإناء ماء أم بول، لا يبقى العلم 

 الإجمالي السابق على حاله سليما بل يسري الشك إليه فينعدم وعند ذلك تجري الأصول في الأطراف.

أن يحصل علم إجمالي بتكليف مردد بين أطراف معلومة، ولكن العلم بالتكليف لم يكن باقيا في  الصورة الثانية:

، وإنما عنده علم إجمالي بحدوثه في السابق، مرحلة البقاء، بمعنى أنه في مرحلة البقاء ليس عنده علم بالتكليف فعلاً 

وشك في انطباق المعلوم بالإجمال على بعض الأفراد، ففي هذه الصورة يبقى العلم الإجمالي منجزاً في الطرف 

الآخر، ففي الشبهات الحكمية الوجوبية لو علم المكلف إجمالاً بوجوب إحدى الصلاتين إما القصر أو التمام وقد امتثل 

إحداهما، فهو في مرحلة البقاء لا يعلم إجمالاً بوجوب إحدى الصلاتين، لأنه إن كان الواجب هو القصر فقد  المكلف

امتثله وليس عليه أي تكليف فعلاً، وإن كان هو التمام فالواجب باق، فهو فعلاً يشك في وجوب التمام عليه وهو نفس 

نعم في هذا الحين يعلم بحدوث تكليف مجمل في حقه في  الشك الأول الذي يتحمل انطباق المعلوم بالإجمال عليه،

 بداية الأمر أما الآن فلا.

وكذا الشبهات الموضوعية لو تلف بعض الأطراف، فلو علم المكلف بنجاسة أحد الإنائين ثم أريق أحدهما فإن 

 تصوير الأمر فيه لا يختلف عن الشبهة الوجوبية.

لى الأصل في الطرف الباقي، بل كان العلم الإجمالي الذي علم بحدوثه وفي هاتين الصورتين وأمثالهما لا يرجع إ

 منجزاً في حقه بالنسبة إلى ذاك الطرف



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     166   

وحده، والوجه فيه أن المكلف لما كان يعلم إجمالاً بحدوث تكليف وإن لم يعلم ببقائه وكان الطرف الموجود مشكوك 

جمال عليه، وليس الشك فيه حادثا تجري البراءه فيه لامحاله يكون العلم الإجمالي منجزاً في ذلك انطباق المعلوم بالإ

الطرف ومانعا من جريان الأصل في ذلك الطرف، لأن المانع من الجريان ليس العلم بالتكليف فعلاً، بل يكفي العلم 

 عقل واجب الاجتناب.بحدوثه، وهذا الفرد مما يحتمل انطباق المعلوم عليه فيكون بحكم ال

فإن قلت: المانع من جريان الأصول في كل فرد هو المعارضة للطرف الآخر الذي يلزم من جواز الترخيص في 

المعصية، فلا محالة يكون العلم الإجمالي منجزاً بعد التساقط، وهذا الملاك غير موجود هنا، لأن جريان الأصل في 

هذا الطرف وحده، فلو جرى الأصل فيه لم يلزم ترخيص في المعصية، وهو  الطرف الثالث لا معنى له، فلا يبقى إلا

 مشكوك التكليف فيرجع فيه إلى الأصل.

وبعبارة أخرى: إن دليل الأصل فيه اقتضاء الشمول لكل طرف من الأطراف، ولكن دليل القاعدة مخصص بحكم 

طرفين لزم من ذلك الترخيص في المعصية، وإن العقل بعدم الجريان في أحدهما حينئذ لو أجرينا كلا الأصلين في ال

أجريناهما في أحدهما فهو ترجيح بلا مرجح، فلا محالة يتعارضان ويتساقطان، ويرجع في ذلك إلى تنجيز العلم 

الإجمالي. وما نحن فيه بعد أن كان دليل القاعدة شاملا له، وحكم العقل لا يكون مانعا باعتبار أنه لا يلزم في إجرائه 

 وصه ترخيص في المعصية لا مانع من جريانه في خصوصه.في خص

قلت: إن لمكلف بعد أن كان عالما فعلاً بأنه قد حدث علم إجمالي في حقه بداية الأمر، وقد صار منجزاً عليه، والآن 

قد تلف بعض أطرافه وبقي طرف اخر يشك في انطباق ذلك التكليف المعلوم بالإجمال عليه، لا محالة يكون ذلك 

 علم الإجمالي منجزاً في حق المكلف، وهو لا يدع أن تجري الأصول في الأطراف.ال

وبعبارة أخرى: ليس العلم الإجمالي المانع من جريان الأصول هو حصوله فعلاً للمكلف، بل نفس العلم بحدوثه وبقاء 

الحين مرخصا في  فرد يحتمل انطباقه عليه يكون مانعا من جريان الأصول، فلو كان الشارع المقدس في ذاك

الطرفين كان مستلزما للترخيص الذي هو بحكم العقل قبيح، كما أنه لو كان المولى مرخصا في ارتكابه طرف أول 

 الصبح أو طرف آخر العصر، مع ذلك لدى



  167       
التنبيه 

 الخامس
  

ان يرخص في هذا، لأن هذا النتيجة ترخيص في المعصية، كذلك لو تلف فرد وبقي آخر لا يستطيع الشارع المقدس 

كان معارضا لذاك في كل حال مطلقا فقد ثبت معارضته فامتنع الشارع المقدس أن يرخص في كليهما للزوم 

الترخيص في المعصية، وفي أحدهما ترجيح بلا مرجح، والآن وقد بقى واحد فالترخيص فيه ترجيح بلا مرجح 

 فيمتنع ذلك.

لا يشمل الطرفين المتحدثين في الزمان، كذلك لا يشمل الطرفين المختلفين في  وبعبارة أخرى: إن دليل القاعدة كما

 الزمان،بأن كان أحدهما أسبق من الآخر،فإن كل ذلك عبارة عن ترخيص في المعصية.

أن يزول العلم الإجمالي ويتبدل إلى علم تفصيلي فيبقى الطرف الآخر شكا بدويا فينحل العلم  الصورة الثالثة:*

، كما لو علمنا إجمالاً بنجاسة أحد الإنائين وتنجز العلم ووجوب الاجتناب عن كل واحد، ثم بعد ذلك علمنا الإجمالي

تفصيلا بنجاسة الإناء الكبير بخصوص من أول الأمر، وفي هذا الحال لا يبقى لنا معلوم بالإجمال، بل عندنا بالفعل 

ير فهو محتمل النجاسة وليس شكه هو ما يحتمل علم تفصيلي بوجوب الاجتناب عن خصوص الكبير، وأما الصغ

انطباق المعلوم بالإجمال عليه بل هو شك بدوي، والاحتمال المؤثر في الاجتناب هو المحتمل انطباق المعلوم 

بالإجمال عليه، والمفروض هنا ليس كذلك، بل الشك بدوي وهو مجرى للأصل النافي، أو فقل لا يبقى الإجمال على 

 ويزول.حاله بل يرتفع 

وهذه الناحية لا يفرق فيها بين العلم الوجداني والعلم التعبدي أو الأصل التنزيلي كالاستصحاب، مثلاً لو قامت 

الأمارة على أن هذا الفرد بخصوصه كان نجسا من أول الأمر، فالكلام فيه كالكلام في العلم التفصيلي، وهكذا لو 

نائين بخصوصه، فإن التعبد يقضي بحكم الشارع المقدس ثبوت الحكم كانت الحالة السابقة هي العلم بنجاسة أحد الإ

في مرحلة البقاء، فهو مثلاً يعلم تفصيلا بنجاسة هذا بالخصوص ويشك بدواً في نجاسة الآخر، فإن جميع ذلك بملاك 

الإجمالي الأول واحد، ومثيل هذا في النتيجة أي زوال تأثير العلم الإجمالي الأول بعلم ثاني بين أحد فردي العلم 

 وفرد آخر ما لو علمنا إجمالاً أولاً 

_______________________________ 



 

 عطلت الدراسة ضمن المدة لوفاة الزهراء )ع(. 1379 /2/ع 9* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     168   

ثم بعد ذلك علمنا إجمالاً بأن هناك  بنجاسة أحد الإنائين الصغير والكبير، ووجب الاجتناب عن كليهما بحكم العقل،

نجاسة وقعت قبل هذا الوقت مرددة بين الصغير والكبير وفرد ثالث، فالعلم الثاني وإن تأخر عن الأول إلا أن المعلوم 

الثاني متقدم على المعلوم الأول، وهنا نعلم بوجوب الاجتناب عن الصغير والفرد الثالث، وان الصغير كان واجب 

ينئذ العلم الإجمالي الأول بوقوع نجاسة بين الكبير والصغير لا يحدث تكليفا على كل حال حتى في الاجتناب فح

الصغير، لأن الاجتناب عنه متحقق من السابق فلا يبقى حينئذ لاحتمال نجاسة الكبير شك بدوي يرجع فيه إلى أصل 

 البراءة.

 التنبيه الخامس: *

حكم ويتفقان في الأثر وقد يختلفان في ذلك، ثم قد يختص كل منها بأثر إن طرفي العلم الإجمالي قد يشتركان في 

زيادة على الأثر المشترك بينهما، وقد يختص أحدهما بالأثر دون الآخر مع فرض الاشتراك بينهما في الأثر من 

 ناحية أخرى، فالصور أربعة:

يادة لأحدهما على الآخر، كما لو علمنا أن يشترك طرفا العلم الإجمالي في الحكم والأثر دون ز الصورة الأولى:

بوقوع نجاسة في أحد الإنائين أو في أحد الثوبين، فإن أثر نجاسة كل منهما واحد وهو عدم جواز شربه أو التوضي 

به أو عدم جواز الصلاة في الثوبين، ولا ريب أن مقتضى ذلك العلم الإجمالي هو التنجيز نظراً لتساقط الأصول في 

 هة المعارضة.الأطراف من ج

أن يختلف كل طرف من أطراف العلم الإجمالي عن الآخر من حيث الأثر، ولا ريب في تنجيز  الصورة الثانية:

العلم الإجمالي فيه وترتيب الآثار المتباينة بأجمعها، كما إذا علمنا بوقوع قطرة بول إما في الماء أو على الثوب، 

شرب الماء والتوضي به، وأما الثوب فأثر نجاسته عدم جواز لبسه في والأثر المترتب على النجاسة هو عدم جواز 



الصلاة، وحيث أن قاعدة الطهارة لا تجري في كل منهما نظراً إلى تخصيصها بإحداهما قطعا فتكون مجمله ففي 

 أحدهما بالخصوص

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ع 10* ليلة الثلاثاء 

  169       

ه التنبي
السادس 

إن  -
تصوير 

العلم 
الإجمالي 

في 
الأطراف 

التدريجية 
يمكن 
على 

أنحاء 
 ثلاث

  

ترجيح بلا مرجح، وفي كليهما يلزم المخالفة القطعية، وإذا سقطت الأصول للمعارضة فلا بد من تنجز العلم 

 الإجمالي في كل منهما، وإن اختلف الأثر.

ي أثر وكل منهما مختص بأثر خاص، كما لو علمنا إجمالاً بخروج ان يكون الطرفان مشتركين ف الصورة الثالثة:

قطرة من الإنسان مرددة بين البول والمني بعد فرض طهارته سابقا، فالأثر المشترك بينهما المترتب على القطرة 

النجسة هو عدم جواز مس المصحف فانه مرتب على النجاسة، ويختص المني بأثر خاص وهو عدم جواز الدخول 

الصلاة إلا بالغسل، كما وله أثر آخر وهو عدم جواز الدخول في المسجد، وأما البول فأثره الخاص عدم الدخول في 

في الصلاة بالوضوء، فالعلم الإجمالي كما يقتضي التنجيز في الأثر المشترك، كذلك يقتضى التنجيز في الأثر 

ء في الأثر المشترك أو المختص، فإن أصالة المختص في كل منها، لأن معارضة الأصول موجودة في كليهما سوا

عدم البول معارضة بأصالة عدم المني، نعم هناك أصل طولي وهو البراءة في خصوص المني من ناحية الشك في 

عدم جواز دخول المسجد، وحيث لا معارضه له فيجري الأصل المذكور لا محالة، ولا يعارضه البراءة في الطرف 



 حرمة الدخول في الصلاة بلا وضوء، وذلك لأن الأصل هنا اشتغال الذمة بالتكليف. الآخر فيقال: الأصل عدم

أن يشترك الطرفان في أثر ويختص أحدهما بأثر خاص دون الآخر، كما إذا علمنا إجمالاً بوقوع  الصورة الرابعة:

ر المشترك بينهما المترتب نجاسة إما في الإناء الذي فيه مايع مضاف، أو في الإناء الذي فيه ماء مطلق، فإن الأث

على النجاسة حرمة الشرب، ويختص الماء المطلق بأثر خاص وهو عدم جواز التوضي أو الغسل به على تقدير 

النجاسة فيه، فالعلم الإجمالي بالاضافة إلى كل منها من حيث الأثر المشترك منجز، إنما الكلام في الأثر الخاص فهل 

إلى عدم تنجز العلم الإجمالي بالنسبة إلى الأثر  (1) ذهب المحقق النائيني )قدس سره(يتنجز العلم الإجمالي فيه أو لا

الخاص بل يجري الأصل النافي فيه بلا مانع وذلك لأن تنجيز العلم يدور مدار تساقط الأصول للمعارضة وهي 

الإجمالي حتما بالنسبة إلى  بالاضافة إلى الأثر المشترك تتعارض الأصول وتتساقط في كل من الطرفين فيتنجز العلم

 الأثر المشترك، واما بالنسبة إلى الأثر الخاص الثابت للماء

_______________________________ 

 

 .429: 3( أجود التقديرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     170   

ه تجري قاعدة الطهارة المطلق فالأصل لو جرى فيه لا يلزم منه معارضه فجريانه فيه مع المرجح لا بدونه، ومع

ولا يتنجز العلم الإجمالي فيه ففي المثال المذكور لا يجوز شرب المائع المضاف ولا الماء المطلق، ولكن لا مانع من 

التوضي به. ولكن الصحيح خلافه فإن العلم الإجمالي منجز في جميع الآثار لأن جواز الترضي به من آثار قاعدة 

جواز الشرب، فاذا فرضنا ان قاعدة الطهارة لا يمكن ان تجري للمعارضة لا محالة الطهارة، كما ان من آثارها 

 .* تسقط في الطرفين بلا فرق بين ان تكون للقاعدة أثر واحد أو أثران، وعليه فلا يجوز شرب الماء ولا التوضي به

 ثلاث: التنبيه السادس: إن تصوير العلم الإجمالي في الأطراف التدريجية يمكن على أنحاء *



بحيث كان  -النحو الأول: أن يحصل العلم الإجمالي بين طرفين يستطيع المكلف على فعلها وتركها في زمن واحد 

كما ويستطيع على امتثالهما تدريجيا، وذلك كما لو علم إجمالاً بنجاسة أحد الثوبين أو  -ذلك تحت اختياره وقدرته 

دة، كما انه متمكن من الشرب تدريجا الواحد بعد الآخر، ففي هذه الإنائين فإنه متمكن من فعلهما معاً دفعة واح

الصورة تنجيز العلم الإجمالي لفعلية التكليف في الأطراف على كل حال ولزوم المعارضة عند جريان الأصول في 

 الأطراف.

مكن من الفعل معاً، النحو الثاني: أن يحصل العلم الإجمالي بين طرفين يستطيع المكلف من تركها معاً، ولكنه لا يت

وإنما يقدر على فعل كل منها على سبيل التدريج، كما لو علم إجمالاً بوجوب إحدى الصلاتين إما الظهر أوالجمعة، 

 أو

_______________________________ 

 

تقوى فجعت الحوزة العلمية بفقد علم من أعلامها ومثال صادق للورع وال 1379 2ع  12* وفي يوم الخميس المصادف 

سماحة اية الله )عديلنا( الحاج الشيخ ميرزا حسن اليزدي )قدس سره(، فقد وافاه الأجل المحتوم ظهر اليوم المذكور على أثر 

 نوبة قلبية لم تمهله سوى يومين، وقد شيع جثمانه الطاهر بتشييع فخم اشتركت فيه سائر الطبقات.

ه من قبل المراجع العظام، وحداداً على روحه الطاهرة عطلت الحوزة وصلى على جثمانه سيدنا الحكيم، وأقيمت الفواتح علي

 دراستها لمدة اسبوع واحد، فانا الله وإنا إليه راجعون.

كما وأن سيدنا الأستاذ الخوئي عطلت دراسته خاصة في الأسبوع الثاني، حدادا على وفاة أخيه السيد عبد الله الخوئي )قدس 

 سره(.

 .1379 /2/ع 28* ليلة السبت 

  171       

التنبيه 
السادس 

إن  -
تصوير 

العلم 
الإجمالي 

في 

  



الأطراف 
التدريجية 

يمكن 
على 

أنحاء 
 ثلاث

القصر أو التمام فإنه متمكن من تركهما معاً، ولكنه من حيث الفعل لا يتمكن من جمعهما معاً في الوجود في زمن 

علم مثلاً بحرمة الضدين اللذين لا ثالث لهما إما الجلوس واحد، بل يتمكن من فعل كل منهما على سبيل التدريج، أو 

أو القيام، ففي هذه الصورة أيضاً العلم الإجمالي منجز للعلم بالتكليف الفعلي على كل حالة وتساقط الأصول في 

 الأطراف.

أو زماني يأتي النحو الثالث: أن يحصل العلم الإجمالي بين طرفين في أحدهما الحكم فعلي، وفي الآخر مقيد بزمان 

 فيما بعد، وهو على صورتين:

أن يكون الحكم لدى المكلف فعليا على كل تقدير، ولكن الواجب أي متعلق التكليف في إحداهما  الصورة الأولى:

استقبالي ومقيد بزمان متأخر، كما لو علم إجمالاً إما بوجوب هذا الشيء فعلاً أو بوجوب الصوم غداً، ولكن الوجوب 

واجب استقبالي بناء على الصحة الواجب المعلق كما هو الصحيح ففي هذه الصورة العلم الإجمالي منجز الفعلي وال

على كل حال نظرا إلى فعلية الحكم على كل التقدير، ولا يستند تنجيز العلم إلى المتعلق، بل إلى الحكم نفسه 

 والمفروض أنه حاصل على كلا التقدرين فلا محالة من تنجيز العلم.

أن يدور العلم الإجمالي بين أمرين أحدهما على تقديره واجب بالفعل، وثانيهما على تقديره فليس  لصورة الثانية:ا*

بواجب بالفعل بل مقيد بزمان أو زماني متأخر، وهذا الفرد الذي ليس بواجب بالفعل على تقديره له حالتان: الأولى 

لملاك موجود فعلاً ولكن هناك مانع من تأثيره فعلاً ولا يتحقق يكون الملاك فيه تاما بالفعل، بمعنى أن المقتضي ل

تأثيره إلا في زمن خاص، الثانية: لا يكون الملاك فيه تاما بالفعل بل ملاكه لا يتحقق إلا في زمن معين، وقد تقدم 

ف الفعل نظير ذلك في بحث الواجب المشروط وقلنا أن من القيود ما كان لها الدخل في أصل المصلحة التي اتص

 ما كان لها دخل في حصول المصلحة خارجا. –بها، ومنها 

_______________________________ 



 

 .1379 /2/ع 29* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     172   

على تقدير  ثانيهما: فهنا صورتان: الأولى: أن يحصل العلم الإجمالي بين أمرين؛ أحدهما على تقدير واجب بالفعل،

 ليس بواجب بالفعل وإنما مشتمل على ملاك فعلي وجد مانع من تأثيره.

أن يتردد العلم الإجمالي بين واجب فعلي وغير واجب بالفعل ولا ذي ملاك بالفعل، وإنما هو مشروط بشرط  الثانية:

 يحصل فيما بعد.

اله التفصيلي بين المثالين حيث فقد اختلف الأعلام فيما بينهم، والذي يظهر من الشيخ الأنصاري )قدس سره( في مث

التزم )قدس سره( بتنجيز العلم الإجمالي في الصورة الأولى التي يتردد الأمر فيها بين واجب بالفعل أو ليس بواجب 

بالفعل ولكنه ملاكه فعلي، ولم يلتزم بالتنجيز في الصورة الثانية، وقد مثـلّ للأولى بمسألة النذر فيما لو تردد أمر 

أن يكون نذره بأمر حالي أو بأمر استقبالي فإن الفعل المنذور قد اتصف بالملاك في هذا الآن فعلى الشخص بين 

تقديره حالي فهو واجب بالفعل وعلى تقديره استقبالي فهو ذو ملاك بالفعل، والوجه في التنجيز هو عدم الفرق بين 

فعلاً وإن كان مانع من تأثيره، لأن الترخيص كما هو  العلم بالتكليف الفعلي والعلم بالملاك التام المشتمل عليه الشيء

قبيح بالإضافة إلى نفس التكليف كذلك قبيح وبالإضافة إلى تفويت الملاك الملزم، وهذا بخلاف الصورة الثانية فإن 

في  ملاكها على أحد التقديرين ليس بفعلي، كما لو علمت الحائض بأنها تحيض في كل شهر ثلاثة أيام ولكنها لا تعلم

أوله أو وسطه أو آخره، فهي في أول الشهر يتردد أمرها بين شيء تكليفه فعلي وشيء ليس تكليفه فعلي وليس فيه 

ملاك بالفعل، فإنه على تقدير أن يكون حيضها واقعا في آخر الشهر فلا مصلحة أول الشهر ولا تكليف بالفعل، فلا 

إلى أن يبقى من الشهر ثلاثة أيام، بينما ذهب صاحب مانع من الرجوع إلى البراءة أو استصحاب عدم الحيض 

إلى عدم التنجيز في كلا المثالين، لأن المدار عنده في التنجيز وجود تكليف فعلي مردد بين  (1)الكفاية )قدس سره(

 .الطرفين، ومع انتفاء ذلك وقوع الترديد بين تكليف فعلي أو فعل ذي ملاك بالفعل أو خال عن ملاك فهو لا أثر له

_______________________________ 



 

 .362( كفاية الأصول: 1)

  173       

التنبيه 
السادس 

إن  -
تصوير 

العلم 
الإجمالي 

في 
الأطراف 

التدريجية 
يمكن 
على 

أنحاء 
 ثلاث

  

ك إلى تنجز العلم الإجمالي في كلا المثالين سواء كان الطرف الآخر ذا ملا (1)وذهب المحقق النائيني )قدس سره(

بالفعل أم لم يكن، وهذا هو الصحيح، أما الصورة الأولى فلوضوح الحكم فيها باعتبار دورانه بين الحكم الفعلي أو 

 ملاك فعلي، والعلم الإجمالي منجز من هذه الناحية.

قدمة فلأن العقل لا يرى حسنا بل يرى القبح في تفويت ما هو ملاك في وقته، لذا قلنا في الم وأما الصورة الثانية:

المفوته أن من علم ببقائه إلى زمن يلزمه إتيان الفعل ولا يجوز له تعجيز نفسه لئلا يقوم بامتثال ذلك التكليف، وإذا 

كان الأمر كذلك فالمولى لا يستطيع أن يرخص في ارتكاب فعل حكمه فعلي ويرخص في ارتكاب تفويت الملاك 

 مخالفة تكليفين فعليين.الملزم، فانه في نظر العقل قبيح كالقبح في ترخيص 

 إذ العلم الإجمالي منجز في الجميع.

 التنبيه السابع: الشبهة غير المحصورة*

اختلف الأعلام في ضابط الشبهة غير المحصور وفي الفارق بينها وبين محصور الأطراف، وتحقيق ذلك يستدعي 

 البحث في مقامين:

 غير المحصورة. المقام الأول: في تحديد الموضوع وما يراد من الشبهة

 المقام الثاني: في بيان حكمها.



 أما البحث عن المقام الأول فقد ذكر وجوه لتعريفها:

 إن الشبهة غير المحصورة ما عسر عده من الأطراف، بحيث بلغت من الكثرة حدا استوجب ذلك. الوجه الأول:

شيء عسر العد في زمن معين، وليس  )وفيه( أولاً: وأن العسر غير محدد لاختلاف الأشخاص والأزمان، فقد يكون

 بعسر العد في زمن أكثر منه.

 ثانيا: إن القائل بهذا التحديد التزم بوجوب الاجتناب في بعض الموارد تخيلا

_______________________________ 

 

 .427: 3( أجود التقريرات 1)

 .1379 /2/ع 30* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     174   

أن الشبهة محصورة كالحبة المغصوبة في كيلة من حبات الحنطة، مع أن نسبة الواحدة إلى بقية الحبات عدها  منه

عسر ولا ينضبط بمقدار، وبالعكس التزم بعدم وجوب الاجتناب في بعض الموارد تخيلا منه أن الشبهة غير 

وت البلد أمر سهل وليس بمرتبة من العسر، محصورة، كالبيت الواحد في البلد مغصوبا بين بيوت كثيرة مع أن عد بي

 فيكشف ذلك أن عسر العد لا يكون ضابطا للشبهة غير المحصورة.

ثالثا: المناقشة معه كبرويا وهو مطالبة القائل بهذا الحد بالدليل وإقامة البرهان على وجود الملازمة بين ما عسر عده 

 الاجتناب.فلا يجب الاجتناب في أطرافه، وبين ما لم يعسر فيجب 

إن الشبهة غير المحصورة ما كان العسر فيها من ناحية الموافقة القطعية، بمعنى أنه متى ما عسر  الوجه الثاني:

على المكلف أن يتمثل التكليف العلوم بالإجمال قطعا، فالاجتناب ليس بواجب في حقه وبالعكس لو استطاع فانه 

 واجب عليه.

ربنفسه مانع من تنجز التكليف وفعليته على المكلف سواء كانت أطراف الشبهة أولاً: إن دليل العس والجواب عنه:

قليلة أو كثيرة، فمادام المكلف في مقام إحراز امتثاله عسرا عليه ذلك كان التكليف ساقطا عنه لامحالة، فالواجب عليه 



التكليف عنها، وليس مجرد أن  أن يتدرج في الامتثال إلى حد يعسر عليه، فاذا عسر عليه فالباقي من الموارد يسقط

 يرى المكلف وجوب الموافقة القطعية عسراً عليه جاز له الارتكاب.

ثانياً: إن العسر إنما يوجب ارتفاع التكليف بمقدار يرتفع به العسر لامطلقا، فإن المخالفة القطعية حرام فلا يجوز أن 

، وهذا يكون على حسب التدرج، فبالمقدار الممكن يرتكب جميع الأطراف، بل لابد من أن يمتثل بعضاً ويترك بعضاً 

في حقه أن يمتثل يجب ذلك عليه وما عداه عسر عليه يسقط التكليف لامحالة، فالعسر لايمنع من تنجيز العلم 

 الإجمالي على الإطلاق.

 ، وهو أن المعلوم بالإجمال(1)ماذكره المحقق الأنصاري )قدس سره( الوجه الثالث:

_______________________________ 

 

 .271: 2( فرائد الأصول 1)

  175       

التنبيه 
السادس 

إن  -
تصوير 

العلم 
الإجمالي 

في 
الأطراف 

التدريجية 
يمكن 
على 

أنحاء 
 ثلاث

  

متى ما كان احتمال انطباقه على الأفراد موهوماً لكثرة الأطراف كان من الشبهة غير المحصورة، فلا يجب تنجيز 

ه كالحبة الواحدة في كيلة من الحنطة، وبالعكس لو كان احتمال الانطباق على كل فرد من الأطراف العلم في أطراف

مظنونا كان الاجتناب عنه واجباً كالإناء الذي فيه عشر لقمات من الأكل وفي أحدها حبة مغصوبة، فإن احتمال 

 الانطباق على كل واحد من الأطراف ليس موهوماً بل مظنوناً:

: أن الوهم في الانطباق له مراتب وهو من مقوله التشكيك كالظن، فالقائل به ماذا يريد من مراتبه، وثانياً: وفيه: أولاً 



حتى مع فرض أن التكليف موهوماً فما دام الاحتمال موجوداً فهو مستلزم لاحتمال العقوبة، ولابد له من رافع 

كما في الشبهات البدوية، أو شرعي كموارد الحل  ومؤمن لذلك الاحتمال أي احتمال العقوبة، والمؤمن إما عقلي

 وماشاكلها، وما عداه يحكم العقل بتحصيل المؤمن وهو لايتم إلا بالاحتياط.

وبعبارة أخرى: موهومية احتمال التكليف لايمنع من التنجيز، فقد يتنجز التكليف المردد بين طرفين ولو كان احتماله 

فإن احتمال التكليف مستلزم لاحتمال العقوبة، وهذا وهو الملاك في منجزية  في أحدهما ظنياً وفي الآخر موهوماً،

التكليف مالم يحصل المؤمن، وهنا بعد أن كان الاحتمال موجوداً وانطباق المعلوم بالإجمال على بعض الأفراد 

جمالاً بنجاسة ممكناً، لايجوز الارتكاب حتى يحرز الترخيص والمفروض عدمه، والذي يدل على هذا أنه لو علم إ

أحد الإنائين وكان أحدهما مظنون الانطباق عليه بينما الآخر موهوم ذلك، فهل ترى أن الموهوم يسقط عنه ذلك 

 ولايجب اجتنابه ويختص الحكم بالفرد الآخر، أو ترى الاجتناب في كليهما منجز، ولاريب هو الثاني.

ق العرف عليها واعترف بأنها غير محصورة، فما صدق أن الشبهة الغير المحصورة هي التي صاد الوجه الرابع:*

 عليه ذلك وأنه غير محصور لدى العرف ترتب عليه حكمه.

 لم ترد في آيه أو رواية علق -وفيه: أولاً: أن جملة الشبهة غير المحصورة 

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ج 1* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     176   

الحكم عليها ليرجع في معرفة هذا المفهوم إلى المعرف، بل العنوان المذكور مستحدث جديد لم ينسبق الشارع 

 المقدس به، فلا يرجع في تحكيمه إلى العرف.

ثانياً: لو قدر ورود هذا المفهوم في آية أو رواية فمع ذلك يبقى العرف في حيرة من معرفة هذا المفهوم وان عرفوا 

هذه الجملة وأن معنى الشبهة هي التردد، والمحصور وهو المحدود وغيره وهو النفي، إلا أن معنى الجملة مواد 

 التركيبية لايفهمها العرف بعدم انضباط لها، لأنها تختلف باختلاف الاشخاص والازمان فلا أثر للرجوع إلى العرف.



ة غير المحصورة عبارة عمّا لم يتمكن المكلف من من أن الشبه (1) ماذهب إليه المحقق النائيني الوجه الخامس:

 المخالفة القطعية في أطراف ذلك المعلوم بالإجمال بارتكاب جميع الأطراف وان قدر على ارتكاب كل واحد منها.

ولذا اختصت الشبهة غير المحصورة بالشبهات التحريمية لعدم قدرة المكلف على المخالفة القطعية فيها، وأما 

جوبية فلا يجري حديث الشبهة غير المحصورة فيها، لأن الأطراف مهما بلغت من الكثرة فالمكلف قادر الشبهات الو

على مخالفتها القطعية وذلك بالترك فيكون العلم بالنسبة إلى حرمة المخالفة القطعية منجزاً، وإذا أمكن فيها المخالفة 

ار أن التنجيز مناط بذلك، وحيث لم يتمكن من الموافقة القطعية يبحث فيها عن وجوب الموافقة القطعية وعدمه باعتب

القطعية لاضطرارة إلى ارتكاب بعض الأطراف يبحث فيها عن وجوب الموافقة بالإضافة إلى الباقي وعدمه، وهذا 

 غير الشبهات التحريمية فإن المخالفة القطعية بعد أن تعذر فيها لاينتقل البحث عن وجوب الموافقة لأنها فرع إمكان

 الخالفة القطعية ومتى انتفى الأول انتفى الثاني.

: ان عدم التمكن من المخالفة القطعية لازم أعم من كون الشبهة غير محصورة فقد لايتمكن من أولاً: والجواب عنه

المخالفة والشبهة محصورة كما لو علم إجمالاً بحرمة أحد الضدين في وقت واحد، فإن المخالفة القطعية لايتمكن 

 ا مع أنها شبهة محصورة.منه

 : إن عدم التمكن من المخالفة القطعية غير محدد، فإنه يختلف من حيثثانياً:

_______________________________ 

 

 .472: 3( أجود التقريرات 1)

  177       

المقام 
 -الثاني 

في حكم 
الشبهة 

غير 
 المحصورة

  

ن المخالفة القطعية في عدد يبلغ المائة باعتباره نشطاً الأشخاص والزمان وعدد الأطراف فرب شخص يتمكن م

وشابا في مقتبل حياته، وقد يكون الشيخ الهرم غير متمكن من ذلك، إذن فهي تختلف باختلاف الأحوال والاشخاص، 



 فليس له ضابط كلي ليكون هو المقياس.

ة على حرمة المخالفة القطعية، فهو إنما وأما ما ادعاه )قدس سره( من الملازمة وتفريع البحث عن الموافقة القطعي

يتم لو كان عدم حرمة المخالفة القطعية مسبباً عن قصور في ناحية أمر الشارع المقدس بأن كان السبب نفس 

الخطاب فإن الملازمة ثابتة، وأما لو كان السبب هو من ناحية المكلف وعدم تمكنه لكثرة الأطراف فالملازمة باطلة، 

تكون المخالفة القطعية جائزة ولكن الموافقة القطعية واجبة، وذلك فإنها تثبت بملاك آخر وهو من  إذ لامانع من أن

جهة احتمال التكليف في الأطراف الموجبة لتحصيل المؤمن من العقاب، وهذا يدعو المكلف أن يمتثل جميع 

 الأطراف وإن تعذر عليه مخالفة جميع الأطراف.

 محصلاً محدداً للشبهة غير المحصورة نبحث عن حكمها. والحاصل أنه لم يظهر لنا معنى

والذي يصح أن يقال إن العلم الإجمالي بالتكليف قد يتمكن المكلف معه من الموافقة القطعية والمخالفة القطعية وقد 

 يتمكن من أحدهما دون الآخر، وقد لايتمكن من شيء منهما.

العلم الإجمالي على ما تقدم في بحث دوران الأمر بين  أما الصورة الأخيرة فلا إشكال فيها في عدم تنجيز

المحذورين، وأما الصورة الأولى فلا إشكال في تنجيز العلم فيها على ما تقدم بيانه، وأما الصورة الثانية فهي تنحل 

 إلى صورتين:

العلم الإجمالي موجب  ماتمكن فيه المكلف من المخالفة القطعية دون الموافقة القطعية وقد عرفت أن الصورة الأولى:

للتنجيز بالمقدار الممكن، فتحرم المخالف القطعية وإن لم تجب الموافقة القطعية، ويأتي البحث عن ذلك مفصلاً إنشاء 

 الله في بحث الاضطرار إلى بعض الأطراف.

 ماتمكن فيه المكلف من الموافقة القطعية دون المخالفة الصورة الثانية:

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     178   

القطعية، فقد اختار المحقق النائيني فيه عدم تنجيز العلم الإجمالي بدعوى أن وجوب الموافقة القطعية متفرع على 

حرمة المخالفة القطعية، فاذا لم تحرم الثانية لم تجب الأولى، ولكنك عرفت سابقاً أنه لاملازمة بينهما وأن الميزان 

صول في أطرافه، فعلى تقدير تمكن المكلف من الموافقة القطعية وجبت عليه لأن في تنجيز العلم الإجمالي سقوط الأ



احتمال التكليف موجب لتنجيز الواقع لو لم يكن مؤمنا من العقاب المحتمل على المخالفة، فعجز المكلف من المخالفة 

رة المكلف عليها، وعدم القطعية المستلزم لعدم حرمتها عليه لايوجب عدم وجوب الموافقة القطعية المفروض قد

المؤمن من احتمال العقاب على المخالفة، نعم لو كان عدم حرمة المخالفة القطعية مستنداً إلى قصور في ناحية 

ولكنه خارج عن  -كما هو ظاهر -التكليف لا إلى عجز المكلف عنها، استلزم ذلك عدم وجوب الموافقة القطعية 

 فة القطعية المستندة إلى عجز المكلف وعدم تمكنه منها.الفرض، إذ الكلام في عدم حرمة المخال

فاتضح مما ذكرناه أنه لافرق في تنجيز العلم الإجمالي بين كثرة الأطراف وقلتها، نعم وربما تكون كثرة الأطراف 

ملازمة لطرو بعض العناوين المانعة من تنجيز العلم الإجمالي كالعسر والحرج والخروج عن محل الابتلاء ونحو 

 ذلك، إلا أن العبرة بتلك العناوين لابكثرة الأطراف.

 المقام الثاني: في حكم الشبهة غير المحصورة *

 وقد استدل على عدم وجوب الاجتناب في الشبهة غير المحصورة بوجوه.

 من أن مدرك الشبهة غير المحصورة ما كان احتمال انطباق (1)ما ذكره الشيخ الأنصاري )قدس سره( الوجه الأول:

 التكليف على كل فرد موهوماً لم يعتد العقلاء به وقد عرفت انه غير تام.

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ج 2* ليلة الأربعاء 

 .357: 2( فرائد الأصول 1)

  179       

المقام 
 -الثاني 

في حكم 
الشبهة 

غير 
 المحصورة

  



 في أطراف الشبهة غير المحصورة.هو الإجماع على عدم الاجتناب  الوجه الثاني:

 وفيه أولاً: أن المسألة المذكورة من المسائل المستحدثة في الشريعة التي لم تصلح لقيام الإجماع عليها.

ثانياً: وعلى تقدير كونها قديمة فالإجماع القائم على سقوط تنجيز العلم الإجمالي في موارد غير المحصورة لم يكن 

اره معلوم المدرك أو مظنونه ولا أقل من كونه محتمل ذلك، إذ من الممكن أن يكون المدرك فيه إجماعاً تعبدياً، باعتب

 تلك الوجوه المتقدمة فلا يكون الإجماع مع هذا حجة.

من أن وجوب الموافقة القطعية متفرع على حرمة المخالفة  (1)ماذكره المحقق النائيني )قدس سره( الوجه الثالث:

 رم الثانية لم تجب الأولى.القطعية، فاذا لم تح

 وقد تقدم الجواب عنه.

أن لزوم الاجتناب في الشبهة غير المحصورة مستلزم للعسر والحرج وقد دلت الأدلة على نفيه عن  الوجه الرابع:

 .(2))ما جعل عليكم في الدين من حرج( المكلفين مثل

رج الشخصي غالباً لا النوعي، مثل )لولا أن اشق وفيه أن العسر والحرج الذين يكونان رافعين للتكليف إنما هو الح

على أمتي( الخ، وهو من قبيل القضايا الحقيقية التي يكون فعليتها بفعلية موضوعها خارجاً، فالمكلف متى ماعرض 

عليه العسر أو الحرج من أجل امتثاله للتكليف كان الحكم ساقطاً عنه، وإذا كان كذلك فهذا يختلف باختلاف 

ب شخص لو أراد الامتثال لايلزمه الحرج، وبالعكس شخص آخر يكون هذا المعنى عسراً الاشخاص وا لازمان فر 

 عليه.

وتوهم عدم شمول أدلة نفي الحرج لمثل المقام مما كان العسر في تحصيل الموافقة القطعية لا في متعلق التكليف 

 لشارع المقدس ومخصصة لها بما إذا لم يكن متعلقهانفسه، بدعوى أنها ناظرة إلى أدلة الأحكام الأولية الثابتة بجعل ا

_______________________________ 

 

 .472: 3( أجود التقريرات 1)

 .78( سورة الحج: 2)



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     180   

تعلق حرجياً، وليست ناظرة إلى الأحكام الثابتة بحكم العقل، والمفروض فيما نحن فيه عدم الحرج في الإتيان بم

التكليف الشرعي، وإنما الحرج في تحصيل الموافقة القطعية الواجبة بحكم العقل، فالأدلة المذكورة لاتدل على نفي 

وجوبها مدفوعة بأن أدلة نفي الحرج وإن كانت ناظرة إلى الأحكام الشرعية لا الأحكام العقلية إلا أنها ناظرة إلى 

ه حرجاً على المكلف فهو منفي في الشريعة، فإن جعل الحكم أو إنشاؤه مقام الامتثال بمعنى أن كل حكم كان امتثال

إنما هو فعل المولى ولايكون حرجاً على المكلف أبداً، وحينئذٍ فإن كان إحراز امتثال التكليف المعلوم بالإجمال حرجاً 

وضوع لحكم العقل بوجوب على المكلف كان التكليف المذكور منفياً في الشريعة بمقتضى أدلة نفي الحرج فلا يبقى م

 الموافقة القطعية.

ما استدل به على جواز الارتكاب في الشبهات غير المحصورة وعدم تنجيز العلم الإجمالي في  الوجه الخامس:

فرض كون الشبهة غير محصورة ماورد عن أحمد بن أبي عبد البرقي، عن أبيه عن محمد بن سنان عن أبي 

ن الجبن فقلت له أخبرني من رأى انه يجعل فيه الميتة، فقال أمن أجل مكان واحد الجارود قال: )سألت أبا جعفر ع

 يجعل فيه الميتة حرم ما في جميع الأرضين.

 ومعلوم أن المورد مما كثرت أطرافه فكانت الشبهة غير محصورة فلا يجب الاجتناب عن أطرافها.

 ن فلا تصلح للاستدلال بها.والجواب عنـه: أن الرواية ضعيفة من حيث السند لمحمد بن سنا

ثانياً: أن المورد ليس من موارد الشبهة غير المحصورة بل في الحقيقة من موارد الخروج عن محل الابتلاء، فإن 

أطراف الشبهة فيها في البلد ومنها في خارجه ومنها عند أشخاص بعيدين، وإنما سقط الاجتناب في هذا المورد نظراً 

بين ما يكون في محل الابتلاء وما يكون خارجاً عنه وهذا لايستلزم الاجتناب عما هو محل إلى أن المحرم دار أمره 

الابتلاء خاصة وإلا لزم حرمة جميع ما في الارضين من أجل حرام واحد، فهذا المورد خارج عن الشبهة غير 

 المحصورة.

  181       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

  



الإجمالي 
بالاضطـرار 

رتكاب إلى ا
بعض 

أطراف 
العلم 

 الإجمالي

 بقي في مقام أمران:*

المقام الأول: لو كان أطراف العلم الإجمالي كثيراً، وكان المعلوم بالإجمال أيضاً كثيراً، ولكن توزيع الأطراف على 

ثير( وذلك المعلوم بالإجمال ليس بكثير، فهل يكون من موارد الشبهة غير المحصورة، ويسمى )بشبهة الكثير في الك

كما لو علمنا إجمالاً بنجاسة مائة إناء من بين ألف إناء، فكان كل من الأطراف والمعلوم بالإجمال عدداً ليس بقليل، 

إلا أن توزيع الأطراف على المعلوم بالإجمال قليل حيث هو كنسبة الواحد إلى العشرة، فهل يكون المعلوم بالإجمال 

 منجزاً أو لا ؟

 الحال باختلاف المدارك في عدم تنجيز العلم الإجمالي في الشبهة غير المحصورة.الظاهر أنه يختلف 

فبناء على ماذهب إليه الشيخ الأنصاري )قدس سره( من أن ملاك السقوط في أطراف الشبهة غير المحصورة 

التكليف فيه ضعف احتمال انطباق المعلوم بالإجمال على كل فرد، بحيث يكون كل فرد لو لاحظناه لوجدنا احتمال 

لدى  -موهوماً بنظر العقلاء، كان العلم الإجمالي منجزاً لأن نسبة المعلوم إلى الأطراف نسبة الواحد إلى العشرة 

 وهذا ليس من احتمال التكليف الموهوم. -النتيجة

دم حرمة وأما بناء على ماذهب إليه المحقق النائيني )قدس سره( من أن الملاك في عدم تنجيز العلم الإجمالي ع

المخالفة القطعية لعدم التمكن منها ووجوب الموافقة القطعية متفرع عليها، فلا بد من عدم تنجيز العلم الإجمالي أو 

فقل وجوب الموافقة القطعية فرع التمكن من المخالفة القطعية، والمفروض أنه غير متمكن من ذلك، إذ لا يستطيع 

هو متعذر أو متعسر عادة فلا تجب الموافقة القطعية، فلا يكون العلم أن يخالف ما يزيد على التسعمائة فرداً و

 الإجمالي منجزاً، وإذا بطلت حرمة المخالفة بطلت الموافقة، وعليه يسقط تنجيز العلم الإجمالي.

ك أو المقام الثاني: أنه بعد القول بسقوط تنجيز العلم الإجمالي في موارد الشبهات غير المحصورة فهل الشك فيه كالش



العلم فيه كلاً علم بمعنى أن كل فرد من الأفراد الكثيرة لو لاحظناه لوجدنا الشك فيه بمنزلة العدم، فيكون الشي باقياً 

 على حاله أو يكون العلم الذي حصل بين الأطراف كلاً علم.

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ج 5* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     182   

أما الشك في كل فرد فموجود، والأصل يجري لامحالة، ويظهر الأثر فيما لو علمنا بوجود مايع مضاف بين إناءات 

كثيرة، فإن فرضنا أن العلم فيه كلاً علم فكل فرد مشكوك الإضافة وليس يحرز لنا إطلاقه، لايمكن رفع الخبث 

 والحدث به، بل لابد من إجراء قاعدة الاشتغال.

لو قلنا بأن الشك الموجود في كل طرف كلا شك فحينئذ الإطلاق باق على حاله ولاداعي للإحراز، وهكذا لو  أما

 علمنا بنجاسة إناء بين إناءات متعددة فعلى الأول الماء طاهر وعلى الثاني تجري أصالة الطهارة في كل طرف.

نجيز العلم الإجمالي في الشبهة غير المحصورة، والصحيح ان يقال أن الحكم هنا يختلف باختلاف المباني في عدم ت

فعلى مذهب المحقق الأنصاري )قدس سره( فالشبهة كلا شبهة لأن المدرك عنده ضعف احتمال انطباق التكليف على 

 كل فرد في نظر العقلاء، فالشبهة ليست بشبهة في الواقع فيجوز التوضي بذلك الماء.

ره( من ان المدرك هو عدم التمكن من الموافقة القطعية وهي فرع المخالفة وأما على مذهب المحقق النائيني )قدس س

القطعية، وحيث لايتمكن من المخالفة القطعية، فلا تجب الموافقة القطعية فيكون العلم الموجود ساقطاً كلا علم، إلا أن 

مطلق فلا أصل يعين لنا الشك في كل طرف موجود، وإذا كان المعلوم بالإجمال مايعاً مضافاً بين إناءات ماء 

 إطلاقه، فلا يجوز التوضي به بخلاف ما لو كان نجساً، فإن أصالة الطهارة جارية.

 .(1) وهذا الفرع قد تعرض له السيد )قدس سره( في العروة

 )وهو ما لو علمنا إجمالاً بإناء مضاف بين إناءات كثيرة مطلقة(.

يجوز التوضي من ذلك واعتبر ان ذلك الإناء بمنزلة التالف وهذا وذكر المحقق النائيني )قدس سره( في حاشيته انه 



مخالف لرأيه فانه على مذهبه يكون العلم كلا علم، وأما الشك فباق على حاله، والأصل في المقام يحرز لنا إطلاق 

ن ذلك بمنزلة ذلك الماء: مضافاً إلى ذلك أنه ليس بصحيح ماعلله، فإن درهماً واحداً مغصوباً بين ألف درهم هل يكو

 التالف، كلا، فإنه لايزال الدرهم المغصوب موجوداً.

_______________________________ 

 

 .2المسألة  108: 1( العروة الوثقى 1)

  183       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 ل العلـم الإجمالي بالاضطرار إلى ارتكاب بعض أطراف العلم الإجماليالتنبيه الثامن: انحلا *

إنه لو اضطر المكلف إلى ترك بعض أطراف العلم الإجمالي إن كانت الشبهة وجوبية، أو إلى فعل بعضها إن كانت 

 تحريمية فهنا صورتان.

 الاضطرار إلى طرف معين، الإضطرار إلى طرف غير معين

بحث في انحلال العلم الإجمالي وعدمه فيها إنما هو فيما كان الاضطرار رافعاً لجميع الآثار فال أما الصورة الأولى:

للحكم المعلوم بالإجمال، كما إذا علمنا بنجاسة أحد الخلين مثلاً مع الاضطرار إلى شرب أحدهما، فإن الأثر المترتب 

مكن القول بانحلال العلم الإجمالي في هذا على هذا المعلوم بالإجمال ليس إلا الحرمة المرتفعة بالاضطرار، في

الفرض، باعتبار أن التكليف في الطرف المضطر إليه مرتفع بالاضطرار وفي الطرف الآخر مشكوك فيه فيرجع 

 فيه إلى الأصل.



 أما إذا لم يكن الاضطرار رافعاً لجميع آثار المعلوم بالإجمال بأن تكون له آثار يرتفع بعضها بالاضطرار، كما إذا

علمنا بنجاسة أحد المائعين الماء أو الحليب مع الاضطرار إلى شرب الماء، فإن الأثر المترتب على هذا المعلوم 

بالإجمال حكم تكليفي وهو حرمة الشرب، وحكم وضعي وهو عدم صحة الوضوء بالماء، والمرتفع بالاضطرار إنما 

الاضطرار إلى شرب النجس لايوجب جواز هو الحكم التكليفي وهو حرمة الشرب دون الحكم الوضعي، فإن 

 التوضي به، هذا في الاضطرار إلى المعين.

وهي الاضطرار إلى أحد أطراف العلم الإجمالي غير المعين، كما إذا علمنا إجمالاً بنجاسة  وأما الصورة الثانية:

حرمة الشرب لاعدم صحة أحد المائين مع الاضطرار إلى شرب أحدهما لابعينه، فإن المرتفع بالإظطرار إنما هو 

الوضوء به، ففي مثله لاينحل العلم الإجمالي بالاضطرار بلا إشكال ولاخلاف، لبقاء أثر المعلوم بالإجمال في 

 الطرف المضطر إليه بعد الاضطرار أيضاً، فإنا

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ج 1* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     184   

نعلم إجمالاً ولو بعد الاضطرار أن هذا الماء لايجوز التوضؤ به أو هذا الحليب لا يجوز شربه، وهذا العلم منجز 

للتكليف لا محالة، فلا يجوز التوضوء بالماء ولا شرب الحليب، وكذا الحال في مثال الاضطرار إلى أحد الأطراف 

 بهذا الماء أو بذلك الماء وإن جاز شرب أحدهما للاضطرار. لا على التعيين، فإنا نعلم إجمالاً بعدم صحة الوضوء

والحاصل أن الكلام في انحلال العلم الإجمالي للاضطرار وعدمه إنما هو فيما كان الاضطرار موجباً لرفع جميع 

 الآثار، كما إذا علمنا بنجاسة أحد الحليبين أو أحد الخلين مثلاً.

 جمالي للاضطرار وعدمه يقع في مقامين:إذا عرفت هذا فنقول إن انحلال العلم الإ

المقام الأول: فيما إذا كان الاضطرار إلى أحد طرفي العلم المعين، كما في العلم الإجمالي بنجاسة الماء أو الحليب 

 مع الاضطرار إلى شرب الماء.



بنجاسة أحد المائين مع  المقام الثاني: فيما إذا كان الاضطرار إلى أحدهما لاعلى التعيين، كما في العلم الإجمالي

 الاضطرار إلى شرب أحدهما لابعينه.

أن يكون العلم الإجمالي وسببه متقدمين على الاضطرار  الصورة الأولى: أما المقام الأول: فيقع على صور ثلاث:

أن يكون العلم الإجمالي وسببه متأخرين عن  الصورة الثانية: الطاريء على بعض الأطراف المعينة.

أن يتوسط الاضطرار بين العلم بالتكليف ونفس التكليف، كما لو اضطر إلى ارتكاب  الصورة الثالثة: الاضطرار.

فرد معين، ثم علم إجمالاً بأن الإناء الذي اضطر إلى شربه كان نجساً من الامس ولكنه لم يكن عالماً به، فكان سبب 

 يل ذلك:التكليف متقدماً على الاضطرار ولكن العلم به متأخر عنه، وتفص

أما الصورة الأولى وهي ما لو علم إجمالاً بنجاسة أحد الإنائين إما الحليب أوالخل، ثم حصل له الاضطرار إلى 

 ارتكاب شرب الحليب خاصة فهل يسقط العلم الإجمالي في الطرف الآخر بعد فرض تنجيزه، خلاف بين القوم.

  185       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

إلى عدم انحلال العلم الإجمالي في الطرف الآخر، وذلك لأن العلم الإجمالي  (1)ذهب شيخنا الأنصاري )قدس سره(

قد تنجز في حق المكلف بالنسبة إلى الطرف الآخر بعد أن سقطت الأصول للمعارضة ولامعنى لرجوع الأصل مرة 

 عد موتة.ثانية ب

في متن الكفاية إلى انحلال العلم الإجمالي بدعوى أن تنجيز التكليف يدور  (2)وذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

مدار المنجز حدوثاً وبقاء، والمنجز هو العلم الإجمالي بالتكليف، وبعد الاضطرار إلى أحد الطرفين لايبقى علم 

ار من حدود التكليف حدوثاً وبقاءً وأن التكليف من أول حدوثه بالتكليف في الطرف الآخر. وبعبارة أخرى الاضطر

مقيد بعدم الاضطرار نظراً إلى ما يستفاد من حديث الرفع، فمتى عرض الاضطرار سقط التكليف بالمرة عن 



 المتبقي من الأفراد.

لاضطرار إلى واحد ثم أشكل على نفسه، بأنه ما الفرق بين فقدان بعض الأطراف والخروج عن محل الابتلاء وبين ا

معين، مع أنه في الأول يبقى العلم الإجمالي بحالة في الطرف الآخر منجزاً دون الاضطرار، وأجاب عن ذلك بأن 

الفقدان وموارد الخروج عن الابتلاء انعدام للموضوع، بخلاف الاضطرار فإنه ليس كذلك، وبعبارة أخرى: 

حدوثه يكون مقيداً بعدم الاضطرار بخلاف الفقدان فانه ليس من  الاضطرار من حدود التكليف، لأن التكليف من أول

 حدوده، وإنما يكون ارتفاع التكليف بفقدان بعض الأطراف من قبيل انتفاء الحكم بانتفاء موضوعه.

 هذا ماذكره في المتن وعقبه بالتأمل.

افق في ذلك للمحقق الأنصاري ثم ذكر في الهامش عدم انحلال العلم الإجمالي وعدم تنجيزه في الباقي، وأنه مو

أي بين  -)قدس سره( مدعياً بأن العلم الإجمالي قد تعلق بطرف مقيد بالاضطرار، وبطرف آخر ليس مقيداً بشي

 طرف طويل

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     186   

كليف وهذا لايوجب سقوطه عند طرو الاضطرار، أو فقل هو من قبيل تعلق العلم الإجمالي بالت -وطرف قصير

المردد بين القصير والطويل، ولا فرق في تنجز التكليف بالعلم الإجمالي بين أن يكون الطرفان قصيرين أو طويلين 

أو مختلفين، فإن الاضطرار حادث بعد التكليف وبعد العلم به على الفرض، فيكون التلكيف في الطرف المضطر إليه 

 ، ولا مانع من تنجيز التكليف المعلوم بالإجمال في مثله.قصيرا ومنتهيا بعروض الاضطرار، وفي الآخر طويلا

وغير خفي أن ما جاء به )قدس سره( في الهامش هو الصحيح، وأن تنجيز العلم الإجمالي باق في الطرف غير 

والوجه فيه أن تنجيز العلم الإجمالي إنما هو من أجل تعارض الأصول في الأطراف، وهنا الأصول  -المضطر إليه

د المضطر إليه والفرد غير المضطر إليه متعارضة، فإن جريان الأصل في الفرد غير المضطر إليه في في الفر

جميع أزمانه معارض لجريانه في الطرف الآخر بالنسبة إلى حدوث الاضطرار، ولايمكن أن يرخص الشارع 

د تساقطهما كان العلم الإجمالي المقدس في ارتكاب الفرد المضطر إليه والفرد الآخر للزوم المخالفة القطعية، وبع

منجزاً للتكليف في الطرف الآخر، وارتفاع التكليف في أحد الطرفين لانتهاء مدته وهو الاضطرار لا يوجب جريان 



 الأصل في الطرف الآخر.

 من أن التنجيز يدور مدار المنجز وهو العلم حدوثاً وبقاء، فهو صحيح -في المتن  -وأما ما ذكره صاحب الكفاية 

كبرويا وأن التاثير دائر مدار العلم بالتكليف، إلا أنه صغروياً محل نقاش وأنه لايبقى علم بالتكليف بعد حدوث 

الاضطرار، بل العلم الإجمالي باق حتى بعد الاضطرار حيث يعلم المكلف إجمالاً ولو بعد الاضطرار أن التكليف 

لى حدوث الاضطرار، والمرتفع بالاضطرار المعلوم لا إما ثابت في هذا إلى آخر الزمن، أو في الطرف الآخر إ

العلم به، فإن التكليف المعلوم بالإجمال على تقدير ثبوته في الطرف المضطر إليه قد ارتفع بالاضطرار، والعلم 

 المتعلق به إجمالاً باق على حاله فيجب الإجتناب عن الطرف الآخر لبقاء العلم الإجمالي وتنجز التكليف به.

ما ذكرناه من بقاء العلم الإجمالي في ذلك لتم النقض في كلامه، وأنه ما الفرق بين موارد فقدان بعض  ولولا

 الأطراف والخروج عن الابتلاء وبين موارد الاضطرار.

  187       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

ابه بأن الاضطرار من حدود التكليف دون فقدان بعض الأطراف، بل التكليف في كل ذلك منتف لانتفاء ولاينفع جو

موضوعه، لما ذكرناه في الواجب المشروط من أن القضايا الحقيقية فعليه الحكم فيها بفعلية الموضوع بجميع القيود 

ن القيود المأخوذة فيه دخيل في الحكم، والشروط، فكما أن وجود نفس الموضوع دخيل في الحكم كذا كل واحد م

وبانتفاء كل واحد من القيود ينتفي الحكم بانتقاء موضوعه، فلا فرق بين انتفاء ذات الموضوع كما في الفقدان أو 

 الخروج عن محل الابتلاء وبين انتفاء قيده وهو عدم الاضطرار كما في محل الكلام.

العلم بالتكليف وعلى سببه، كما لو اضطر مثلاً إلى تنأول الحليب أن يتقدم الاضطرار على  الصورة الثانية:*

خاصة، ثم علم إجمالاً إما بنجاسة ذلك الحليب أو الرغيف من الحنطة، ولا ريب أن العلم الإجمالي لا يكون منجزاً 



فهو يقطع في الطرف الآخر الغير المضطر إليه، وذلك لعدم العلم بالتكليف على كل حال، أما في المضطر إليه 

بارتفاع الحكم عنه للاضطرار، فإن وقوع النجس فيه لايوجب حدوث التكليف فيه، وأما في الطرف الآخر فهو 

 مجرد احتمال ومعه تجري أصالة البراءة فيه بلا معارض.

أن يتوسط الاضطرار بين سبب التكليف ونفس العلم بالتكليف، كما لو اضطر إلى شرب الحليب  الصورة الثالثة:

 صة، ثم علم إجمالاً أن نجاسة وقعت في الأمس قبل الاضطرار إما في الحليب أو الرغيف.خا

فالعلم الإجمالي أيضاً لايكون منجزاً باعتبار أنه في الطرف المضطر إليه يكون التكليف ساقطاً، وأما في الآخر فهو 

 مجرد احتمال يجري فيه الأصل النافي بلا معارض.

لإجمالي بالتكليف إنما ينجز حرمة المخالفة القطعية، وأما المخالفة الاحتمالية فلا تكون علة وبتوضيح آخر: إن العلم ا

في حرمتها، فلو أراد العبد امتثال الطرف الآخر فلابد له من مرخص شرعي، والأصل كما يجري في ذاك الطرف 

تكون الموافقة القطعية واجبة، يجري في هذا، ويلزم على هذا الترجح بلا مرجح، فيتعارض الأصلان ويتساقطان و

 فالعلة فيها إنما هي تعارض الأصول

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ج 7* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     188   

ه في الأطراف وتساقطها دون العلم الإجمالي، وما نحن فيه بعد أن كان جريان الأصل في الطرف الغير المضطر إلي

 بلا مانع فلا تجب الموافقة القطعية، بمعنى أنه يجب عليه ترك الطرفين.

وبعبارة أخرى إنه قبل أن يحصل الاضطرار وفي زمن حدوث التكليف واقعاً، إما ليس للمكلف شك في ذلك الحكم 

لف على باعتبار عدم علمه به، وإما لأنه لو شك لجرى الأصل في الطرفين بلا معارض لعدم حصول العلم للمك

الفرض، أما بعد حصول الاضطرار فالفرد المضطر إليه قد سقط التكليف عنه قطعاً على تقدير ثبوته فيه قبل 

الاضطرار، والفرد الآخر ليس مقطوع التكليف فيه، إذ من المحتمل أن النجس في الطرف الآخر الذي اضطر إليه 



 لم الإجمالي ساقط.وإذا حصل احتمال التكليف جرى الأصل فيه بلا معارض، فالع

 ويلحق بهذا ما لو تقارن الاضطرار والعلم بالتكليف،فإن العلم لايكون منجزاً لما ذكرناه في الصورة الثانية.

وربما يقال: بأن البراءة وإن جرت في الطرف الآخر غير المضطر إليه إلا أن هناك أصلاً حاكماً عليها وهو 

لمكلف بعد أن علم إجمالاً بحدوث التكليف قبل طرو الاضطرار وانشغلت الاستصحاب أو الاشتغال، وبيان ذلك: أن ا

ذمته، فبعد طرو الاضطرار يتردد بين مقطوع البقاء والارتفاع، فإن كان ذلك التكليف في الفرد المضطر إليه فقد 

ن بالاجتناب عن ارتفع قطعاً وإن كان في الفرد الآخر فهو باقٍ قطعاً، فاستصحاب بقائه أو قاعدة الاشتغال يقضيا

 الفرد الاخر لو كان المعلوم هو النجاسة.

 وقد يشكل: بأن الاستصحاب المذكور مثبت لأنه يحدث تكليفا في الفرد الآخر.

أن استصحاب بقاء التكليف مضافاً إلى حكم العقل بالاجتناب في الطرف الغير المضطر إليه يقضي  والجواب عنه:

 بلزوم الإتيان.

الإشكال المتقدم أن يقال: بعدم الرجوع إلى قاعدة الاشتغال أو الاستصحاب بالبيان المتقدم، فإن إلا أن الجواب عن 

مجرى كل منها يتم حيث تتساقط الأصول في الأطراف، والمفروض هنا لم تتساقط لأنها في الطرف المضطر إليه 

 التكليف ساقط قطعاً، وفي الآخر احتمال وجوده وهو مجرى للأصل.

  189       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 إعادة موجزة *



قد عرفت أن الاضطرار المتوسط بين سبب العلم بالتكليف والعلم به لايوجب تنجيز العلم الإجمالي، لأن العلم 

الموافقة فهي تحصل بعلة أخرى هي معارضة الأصول في  الإجمالي إنما ينجز حرمة المخالفة القطعية، أما وجوب

الأطراف وتساقطها، وفي المقام لو جرى الأصل في الطرف غير المضطر إليه لم يلزم معارضة للأصل في 

 الطرف الآخر.

وبيان ذلك: أننا لو لاحظنا الحالة التي حدث التكليف فيها قبل حصول الاضطرار، فإما أن نكون غير شاكين في 

كليف، أو على تقدير الشك فيه فالأصل يجري بلا معارضة لعدم حدوث العلم الإجمالي، وإن لاحظنا الحالة التي الت

بعد الاضطرار فلا إشكال في ارتفاع الحكم عن الفرد المضطر إليه قطعاً بمقتضى الأدلة الصريحة، وأما الفرد غير 

ل بلا معارض، وعليه فالعلم الإجمالي غير منجز في المضطر إليه فليس فيه إلا الشك بالتكليف وهو مجرى الأص

 الطرف الآخر.

تنجيز العلم الإجمالي في الطرف الآخر بقاعدة  (1)هذا وفي الدورة السابقة ادعى المحقق النائيني )قدس سره(

 الاشتغال والاستصحاب.

امتثاله، كما في الشبهات الوجوبية وتقريب الأول: أن الاشتغال حقيقية اشتغال ذمة المكلف بتكليف سابق ثم الشك بعد 

لو علم بحدوث تكليف عند الزوال ثم بعد مضى خمس ساعات شك في تحقق الامتثال وعدمه، وحيث لم يجز 

الامتثال لامحالة يحكم العقل بفراغ الذمة على سبيل اليقين الذي يقضي بالإتيان جديداً، وما نحن فيه كذلك فإن 

سابق فقد علم بانشغال ذمته سابقاً، أما الآن فإن كان في الفرد المضطر إليه فهو  المكلف بعد أن علم بحدوث تكليف

مرتفع، وأما في الفرد الباقي فيحتمل بقاء تكليف فيه وأنه هو النجس، وما دامت الذمة قد انشغلت سابقاً فلا يخرج 

 عن العهدة إلا بترك هذا الفرد وهو معنى التنجيز في الباقي.

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ج 8* ليلة الثلاثاء 

 .455 -454: 3( أجود التقريرات 1)



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     190   

والجواب عنه أن البراءة اليقينية إنما هي بمقدار انشغال الذمة بالتكليف، والمكلف إن لاحظ حالته السابقة على 

ف، لأنه كان تاركاً لهما، وإن لاحظ حالته بعد الاضطرار فعلى تقدير أن الاضطرار فهو عالم بعدم مخالفة لذلك التكلي

يكون النجس في المضطر إليه فهو مرتفع قطعاً، وعلى تقديره في الفرد الآخر فهو باق، ولكن المكلف إنما يحتمل 

 بد من إجراء وجود التكليف في الفرد الآخر وليس بعالم فيه ليجب عليه تفريغ ذمته، وإذا كان محتملا ذلك فلا

الأصل ويسقط التنجيز لامحالة، أو فقل لما كان العلم الإجمالي يوجب عليه ترك أحدهما فهو قبل الاضطرار تارك 

لذلك قطعاً، وأما بعده فبالنسبة إلى الفرد المضطر إليه قد ارتفعت الحرمة قطعاً على تقديره، وحينئذ لم يبق عنده علم 

 ل وجود النجاسة وهذا هو مجرى البراءة.بحرمة أحدهما بل ليس إلا احتما

وأما تقريب الاستدلال بالاستصحاب: فهو أن يقال أن الاستصحاب في القسم الثاني لايجري في الكلي من حيث هو، 

كما أنه لا يجري في الكلي المتحصص بحصة خاصة، وإنما الذي يجري استصحاب الكلي المتحصص بحصة ما، 

دث بالأكبر أو الأصغر فهو يعلم إجمالًا بحصول حدث متصف بأحد الخصوصيتين إما فلو علم إجمالاً بأنه إما مح

 الاصغر أو الاكبر، فاذا توضأ فله المجال أن يستصحب نفس الكلي بهذا المعنى فيجب عليه الغسل بعد ذلك.

الحرمة، فمقتضى  وبعبارة أخرى: إنه يعلم فعلاً باشتغال ذمته في السابق قطعاً وبعد الاضطرار يشك في بقاء تلك

التعبد الشرعي بقاء ذلك المستصحب، وهو لايثبت، إتيان الفرد الخاص إلا بضيمة حكم العقل من لزوم ترك ذلك 

غير المضطر إليه، وقد يستصحب الإنسان الكلي المتحصص بحصة خاصة معينة، كما لو رأى شبحاً من بعيد على 

 باب داره إلخ.

بحدوث التكليف قبل الاضطرار، فإن كان هذا منطبقاً على الفرد المضطر إليه فقد  وما نحن فيه كذلك فإنه علم فعلاً 

سقط قطعاً، وإن كان منطبقاً على الفرد الآخر فهو باق فعلاً، إذ هو يحتمل بقاء النجاسة السابقة في هذا الفرد الآخر 

 ومقتضى ذلك هو الاستصحاب، وهذا هو معنى التنجيز.

  191       

التنبيه 
 -من الثا

انحلال 
العلـم 

  



الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

أولاً: أن الاستصحاب لايجري إلا في الموارد التي يكون هناك أثر شرعي أو عقلي، وليس الأثر  والجواب عنه:*

هنا إلا وجوب الاجتناب الذي هو أثر عقلي، ولا محالة ان أدلة البراءة ترخيص شرعي وهي تشمل المقام، 

 والترخيص الشرعي مقدم على حكم العقل.

صالة عدم تعلق التكليف بهذا الفرد، فإنه قبل كل شيء لم يكن مورداً لتعلق ثانياً: أن بقاء الحرمة في الفرد معارض بأ

التكليف به وبعد الاضطرار يشك، فاستصحاب العدم جاء حينئذٍ ولايعارضه استصحاب عدم تعلق التكليف في الفرد 

قاء الحرمة السابقة المضطر إليه، لأننا نعلم بحليته قطعاً بضميمة الوجدان إلى الأصل ينتج المعارضة لاستصحاب ب

 وبعد التعارض يرجع إلى البراءة.

نعم استصحاب عدم حدثه الأكبر معارض لاستصحاب عدم حدثه الأصغر باعتبار أن كلا منهما له الأثر، وبعد 

 التعارض يرجع إلى استصحاب بقاء الحدث وهذا بخلاف ما نحن فيه كما عرفت.

جار للزوم المعارضة بين مقام الجعل والمجعول، وكذا في الأحكام ثالثاً: أن الاستصحاب في الأحكام الكلية غير 

الجزئية، غاية الأمر أن في الموارد الجزئية المستصحب هو عدم الموضوع كما ورد )لأنك كنت على يقين من 

 طهارتك فشككت(، فكان المستصحب عدم البول، إذاً لايفرق الأمر في هذه النواحي.

 تأخر، وأما في مورد التقارن فالأمر فيه كما لو توسط الاضطرار بين العلم وسببه.هذا كله في مورد التقدم وال

 المقام الثاني: الاضطرار إلى غير المعين *

أن الاضطرار إلى أحد الأطراف لابعينه من أطراف العلم الإجمالي يوجب  (1)ادعى صاحب الكفاية )قدس سره(

رار متأخر عن العلم الإجمالي، لأن الاضطرار إنما هو من سقوط التنجيز في جميع صوره حتى إذا كان الاضط

 حدود



_______________________________ 

 

 .1379 /1/ج 9* ليلة الاربعاء 

 .1379 /1/ج 19* ليلة السبت 

 .360( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     192   

ي مرفوعاً بسبب تعلق الاضطرار، ومع هذا الاحتمال في التكليف، فالمكلف يحتمل في كل فرد أن يكون الحكم الواقع

الطرفين لايبقى علم إجمالي بالتكليف وإنما هناك احتمال للتكليف وهو منفي بالأصل، أو فقل في كل فرد يحتمل 

 الترخيص من الشارع المقدس، ومع احتمال الترخيص لايبقى علم إجمالي أو تكليف فعلي على كل تقدير.

ك، وأن إلا ضطرار إلى غير المعين لايوجب سقوط العلم في جميع الصور حتى ما لو كان والصحيح عكس ذل

الاضطرار سابقاً على العلم الإجمالي، والوجه فيه أن الاضطرار رافع للتكليف الواقعي من دون إشكال سواء كان 

قه بنفس متعلق التكليف ليرتفع الحكم التكليف وجوبياً أم تحريمياً، لأنه من حدود التكليف وقيوده إلا أنه لابد من تعل

 بسبب الاضطرار.

وما نحن فيه لم يكن متعلقهما واحداً بل كان متعلق التكليف شيئاً، ومتعلق الاضطرار شيئاً آخر، فكان ما اضطر إليه 

ئمة غير ما تعلق التكليف به، مثلاً لو علمنا بوجود نجاسة في أحد الإنائين كان ذلك عبارة عن نجاسة واحدة قا

بشخص واحد، أما الإناء الثاني فهو إما طاهر واقعاً أو طاهر بالأصل، ولهذا قلنا أن العلم الإجمالي عبارة عن الحكم 

القائم بعنوان أحدهما ولكن لابمفهوم أحدهما، بل بواقع المتشخص بإحدى الخصوصيتين على سبيل منع الخلو كما 

جمالي ما كان متصفاً بعنوان أحدهما ولكن بواقع أحدهما المتشخص عرفت في ما تقدم، فالتكليف في موارد العلم الإ

 بإحدى الخصوصيتين.

وأما الاضطرار إلى الواحد غير المعين فهو متعلق بالجامع بين الفردين أو الأفراد، بمعنى أن المكلف قد اضطر إلى 

لفرد خاص إنما هو لأنه  مطلق الشرب الجامع بين الطاهر والنجس دون أن يضطر إلى واحد معين، واختياره



مصداق لذلك، كما يختار فرد الواجب بناء على تعلق الأحكام بالطبايع، ومعلوم أن الجامع لم يكن محكوماً بحكم 

ليرتفع بسبب الاضطرار، فما تعلق به الحكم وهو الحرام إنما هو أحدهما المتشخص بإحدى الخصوصيتين، وهذا 

هو الجامع وهو ليس بحرام، وتعلقه بالجامع لايرفع الحرام الذي تعلق ليس مضطر إليه، وما اضطر إليه إنما 

بشخص أحدهما المعين، وقد اضطر المكلف إلى شرب الماء فإن اضطراره إلى الجامع بينهما لايرفع الحرام النجس 

 الذي كان معلوماً.

  193       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

وما نحن فيه كذلك فانه بعد أن كان أحدهما بشخصه الخاص نجساً، وقد اضطر المكلف إلى ارتكاب الجامع بين ذلك 

الفرد النجس والطاهر، لايكون ذلك الاضطرار رافعاً لنجاسة ذلك الإناء، لأنه لم يتعلق الاضطرار بشخصه الخاص 

 حكوما بحكم.بل تعلق بالجامع وهو ليس م

وعليه فحيث كانت المخالفة القطعية حراماً بمقتضى تنجيز العلم الإجمالي وهو متمكن عليها، فالموافقة الاحتمالية 

واجبة، لأن الموافقة القطعية ليست بواجبة باعتبار اضطراره إلى ارتكاب أحدهما فلا محالة من أن يرتكب فرداً، 

بالإضافة إلى الفرد الآخر وذلك يتم بالاجتناب عنه خاصة، ومن هنا اتضح اذن فيجب عليه الموافقة ولو احتمالا 

الفرق بين الاضطرار إلى المعين والى غير المعين، فإن الاضطرار إلى المعين باعتبار أنه قد تعلق الاضطرار 

خاص فقد ارتفع بنفس ما تعلق الحكم به بمعنى أنه تعلق بشخص خاص، وقد كان العلم الإجمالي متعلقاً بنفس ذلك ال

الحكم واقعا لوحدة متعلقهما، وهذا بخلاف الاضطرار إلى غير المعين، فإن متعلق كل منهما يختلف عن الآخر فلا 

 يرتفع العلم الإجمالي.

بمعنى أنه  -وبعد أن اضطر المكلف إلى ارتكاب الجامع بين الفردين فلا محالة أنه لايجوز له ارتكاب كليهما *



فإنه زائد على مقدار الضرورة، والعقل والشرع المقدس لا يسوغان ذلك،  -نحو التدريج أو الدفعيشربهما سواء على 

 بل لابد من ارتكاب أحدهما دون الآخر وهو يحتاج إلى ترخيص من قبل الشارع المقدس.

دهما وهذا بالإضافة إلى أحدهما بالخصوص مستلزم للترجيح بلا مرجح، فلابد وأن يكون الترخيص متعلقاً بأح

لابعينه، وهو ينطبق على كل واحد من هذا ولكن لاعلى سبيل الجمع بل على إرادة أول الوجود، وبعبارة أخرى: 

الشارع المقدس لابد وأن يرخص في ارتكاب طرف واحد ليرتفع اضطراره، وهذا يتأتى بأن يرخصه ما يختاره أول 

 الوجود، وأما الوجود

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ج 20ليلة الأحد  *

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     194   

الثاني فهو باق على حكمه فحينئذ المكلف بعد أن جاء بالفرد الأول بمقتضى الترخيص الشرعي فإن كان حلالاً واقعاً 

 فالحرام في الثاني ولا وجه لأن يرفع الشارع المقدس اليد عن تلك الحرمة الكامنة في الثاني.

كان أول الوجود الذي اختاره المكلف حراماً واقعاً فالحرمة واقعاً لاترتفع عن ذلك، لأن المكلف قد اختار إتيان وإن 

هذا الفرد وهو لم يكن متعلقا للاضطرار، فالحرمة بمقتضى القاعدة باقية، ولكن الشارع المقدس لابد وأن يرخص 

به على ارتكابه، إذاً فالترخيص هنا ظاهري لاغير، أما بالنسبة ظاهراً للعبد بارتكاب هذا الحرام بهذا العدد ولايعاق

 إلى الفرد الآخر فلا يثبت الترخيص فيه لاظاهرا ولا واقعاً لأنه زائد عن مقدار الضرورة.

إذاً فهو وسط في التنجيز، نظير دوران الأمر بين الأقل والأكثر الارتباطيين، فإن المكلف يعلم بالأقل وينفي الزائد 

راءة، فيوجب على نفسه تنجيز الأقل ويرفع الباقي بالبراءة، ولعله في الواقع غير ممتثل، إذن فهذا هو معنى بالب

 التوسط في التنجيز.

 والحاصل أن ملاحظة كل منهما مع رفيقه لايخلو عن حالات ثلاث.

علق الترخيص الشرعي إما أن يكون متقدما عليه، أو متأخرا عنه، أو مقارنا معه في الوجود، ولا يمكن أن يت



بأحدهما لا بعينه في صورة الاقتران، لأنه مستلزم للترخيص في المعصية وعاد المحذور السابق، كما لا يمكن أن 

يتعلق بذلك في صورة التأخر عن الأول لأنه بعد أن ارتكب المكلف الأول وارتفع ضرورته، فما وجه الترخيص 

 ترخيص في المعصية، إذن فلا بد وأن يتعلق بعنوان أحدهما في صورة ثانيا من قبل الشارع المقدس، وما ذلك إلا

التقدم بمعنى أول وجود، ومرجع ذلك إلى أن الشارع المقدس قد رخص في هذا إن جاء به المكلف أولاً، كما أنه 

 رخص في ذاك إن لم يجي بالفرد الآخر وجاء بهذا الفرد أولاً، وهذا لا محذور فيه أصلاً.

ه على كل تقدير يستلزم الترخيص في الحكم الواصل، لأن المكلف أي فرد اختاره كان ذلك مرخصا فيه، فإن قلت: إن

 فمعنى ذلك أن الشارع قد رخص

  195       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 ذا من الترخيص في المعصية الذي لاريب في قبحه.في كل منهما على تقدير أول الوجود، وه

قلت: إن الترخيص بهذا المقدارمما لاريب فيه نظرا إلى الجمع بين أدلة الاضطرار والعلم الإجمالي، فكان لازما 

علينا أن نرتكب هذا المقدار وإن استلزم محذورا من قبل الشارع المقدس، وإذا كان معنى الترخيص هو أحدهما لا 

أول الوجود كان المورد من المسائل المتوسطة بين الشبهات البدوية وبين العلم الإجمالي، فإن موارد الشبهات بعينه 

البدوية لم يكن علم بالتكليف الواصل ليكون منجزاً على المكلف، وموارد العلم الإجمالي يكون التأثير بالنسبة إلى 

 الطرفين.

من جهة يكون العلم منجزاً منها وهي فرض تقارن الإتيان بالفردين، وفرض أما مواردنا التي نبحث فعلاً عنها فإنها 

التأخير، فإن العلم الإجمالي يكون منجزاً فيهما، وأما بالنسبة إلى الفرد المتقدم بمعنى أول وجود فالعلم لايكون منجزاً 

 فيه نظراً إلى الاضطرار.



ذكرناها وهي الإتيان بأول الوجود وترك الآخر مع  إلى النتيجة التي (1)وذهب المحقق النائيني )قدس سره(*

 الاختلاف في المقدمات، حيث أفاد )قدس سره(:

أولاً: بأن الاضطرار وإن تعلق بالجامع ولكن المكلف بعد أن يختار واحدا لا بعينه ويأتي به خارجا يكون ذلك الفرد 

ما يختاره المكلف مرتفعا عنه الحكم بنفسه مصداقا للاضطرار، ومعلوم أن مصداق الاضطرار كالاضطرار، فحينئذ 

 لو صادف الحرام الواقعي، ويكون الترخيص في ذلك واقعيا باعتباره مصداقا لنفس الاضطرار،

وأفاد ثانيا )قدس سره(: أن المنشأ في رفع الحكم الواقعي إنما يكون اختيار المكلف، وإلا فقبل الاختيار العلم 

طر المكلف إلى أحدهما لا بعينه واختار أحد الفردين وهو أول الوجود ارتفع الحكم الإجمالي منجز حدوثا وعندما اض

المذكور عن الفرد الذي هو مصداق للاضطرار، ومن هاتين المقدمتين يعلم أن المكلف لو اختار واحدا من الفردين 

 بعد أن اضطر إلى ارتكاب الجامع كان ذلك الفرد الذي

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ج 21* ليلة الاثنين 

 .459: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     196   

اختاره ساقطا عنه الحكم باعتبارة مصداقا للاضطرار، وقد ارتفع حكمه بسبب اختياره ارتفاعا واقعيا، أما الفرد 

 ه إذ هو زائد على مقدار الاضطرار.الآخر فيجب الاجتناب عنه في مرحله البقاء، لأن الترخيص لم يشمل

والجواب عنه واضح: أما عن المقدمه الأولى فلأن الاضطرار قد تعلق بالجامع نفسه والفرد الخارجي الذي يأتي به 

المكلف لم يكن مصداقا للاضطرار بل هو مصداق للجامع، فليس الحكم قد تعلق به ليرتفع بسبب الاضطرار وإنما 

 امع والحرمه قد تعلقت بأحدهما المتشخص.الاضطرار قد تعلق بالج

فما جاء من الفرد لم يكن متعلقا للاضطرار ليرتفع الحكم عنه، وما تعلق به الحكم لم يكن متعلقا للاضطرار، فحينئذ 

نحن واضطرارنا إلى الجامع لابد من ترخيص الشارع المقدس بالنسبة إلى أحدهما هو يتأتى بأول الوجود، فإن كان 



عا فقد انحصر الحرام في الفرد الآخر وإن كان حراما واقعا فالحكم لا يرتفع عنه، ولكن الشارع المقدس حلالا واق

رخص في ارتكابه ظاهرا جمعاً بين الأدلة، إذن فالمصداق المأتي به خارجا ليس بمصداق للاضطرار بل هو 

ة، فإن الحكم كيف يناط ارتفاعه للجامع، وعلى فرض ذلك وأنه مصداق للاضطرار فالمقدمه الثانية محل مناقش

باختيار المكلف؟ لأن معنى الحرام هو سد الطريق وزجر المكلف عن فعله وهو يقتضي إلغاء اختياره وإرادته، 

ومعه كيف يقال أن الحرام باق قبل اختياره، أما بعد اختياره لأول وجود فالحرام مرتفع، فإن ارتفاع الحرام لا يناط 

 يح ما ذكرناه، هذا كله في الاضطرار غير المعين قبل العلم الإجمالي.بالاختيار، إذن فالصح

في هامش  (1)وأما الاضطرار إلى واحد غير معين المتأخر عن العلم الإجمالي فقد ادعى صاحب الكفاية )قدس سره(

من أن احتمال  كتابه أنه يوجب سقوط تنجيز العلم الإجمالي عن الفرد الآخر في مرحلة البقاء لعين ما قلناه هناك

 الترخيص في كل منهما ينافي العلم الإجمالي في البين.

_______________________________ 

 

 .360( كفاية الأصول: 1)

  197       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

ر إلى واحد غير معين يوجب الترخيص الظاهري بالنسبة إلى أول الوجود ولكن الصحيح خلاف ذلك، فإن الاضطرا

لارتفاع ذلك بهذا المقدار، وأما ما زاد على ذلك فلا وجه للترخيص فيه، فلا بد من تنجيز العلم في الطرف الآخر 

 هذا كله في الشبهات التحريمية.

ف لو اضطر إلى واحد غير معين في موارد العلم فالكلام نفسه جارٍ فيها، فإن المكل -وأما الشبهات الوجوبية *



الإجمالي بالوجوب بناء على الانسداد وعدم التمكن من الاحتياط إما لاختلال النظام، أو العسر والحرج، أو في 

موارد الشبهات غير المحصورة التي لا يستطيع المكلف من امتثال الجميع بل لا بد من ترك البعض، فلا محالة 

يز الأطراف الباقية التي لا يضطر إلى تركها، غاية الأمر يجب عليه أولاً أن يفعل بعض الأطراف يجب عليه تنج

 وما يضطر إلى تركه يؤخره.

 وهذا هو الفارق بينه وبين الشبهات التحريمية.

لعلم لا أما في الاضطرار إلى المعين فانه كان قبل العلم الإجمالي فالعلم ساقط من حيث التنجيز، وإن كان بعده فا

 يسقط عن تأثيره، وجميع ما مر في الشبهات التحريمية جارٍ هنا في الشبهات الوجوبية بلا فرق بينهما.

 التنبيه التاسع: الخروج عن محل الابتلاء

شرطا آخر في تنجيز العلم الإجمالي في خصوص الشبهه التحريمية وهو فعلية  (1)ذكرالشيخ الأنصاري )قدس سره(

ف من أطراف العلم الإجمالي، فلو كان التكليف في بعض الأطراف غير فعلي لجهه من الجهات التكليف في كل طر

إما لعدم القدرة عليه شرعا أو عادة أو عقلا كان العلم الإجمالي ساقطا عن تنجيزة في الأطراف الباقية، لأن بقاءه 

 نا لعدم الأثر فيه.على تنجيزه مع هذا الحال يستلزم أن يكون التكليف في أحد الأطراف مستهج

وهذا أمر متين بل ينبغي ان يعد من مقومات تنجيز العلم لا من شروطه، حيث سبق أن قلنا أن العلم الإجمالي علة 

 تامة من ناحية حرمة المخالفة القطعية، وأما وجوب الموافقه القطعية فالعلة التامة فيه تساقط الأصول في الأطراف،

_______________________________ 

 

 .1379 /1/ج 22* ليلة الثلاثاء 

 .243: 2( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     198   



فالطرف الذي يكون التكليف فيه غير فعلي لايؤثر العلم الإجمالي فيه، إذ المخالفة القطعية حينئذ تسقط وكذا الموافقه 

قل إنه لو أراد أن يكلف المولى لكان في بعضه فعليا القطعية لجريان الأصل في الطرف الآخر بلا معارضة، أو ف

 وفي بعضه تقديريا، أي على تقدير أن يكون مقدورا وهذا غير صحيح.

وبعبارة أخرى: يعتبر في تنجيز العلم الإجمالي أن تكون أطرافه مقدروة للمكلف، فلو خرجت عن القدرة وأصبحت 

طاً لاعتبار القدرة في التكليف، وحينئذ يصبح التكليف في الطرف غير مقدور عليها كان التكليف بالإضافة إليها ساق

 الآخر مشكوك الحدوث، فتجري البراءة فيه، فما قاله متين جداً.

ولكنه طبق الشيخ )قدس سره( الكبرى المذكورة على موارد الخروج عن محل الابتلاء، وادعى أن المكلف لو علم 

ني، لا يكون العلم الإجمالي مؤثراً وفعلياً في كل طرف، إذ على تقدير بنجاسة مرددة بين ثوبه وثوب الملك الفلا

النجاسة في ثوب الملك لا يكون محل أثر بالإضافة إلى المكلف لخروجه عن مورد ابتلائه، فالتكليف بالنسبة إليه 

 ساقطاً حتماً، ومعه لا مانع من الرجوع إلى الأصل في ثوبه.

خروج عن محل الابتلاء وهي ما ورد عنه)عليه السلام( عن رجل رعف فامتخط وقد حمل الرواية المذكورة على ال

فصار ذلك الدم قطعاً صغاراً، فأصاب إناءه، هل يصلح الوضوء منه ؟ فقال )عليه السلام(: )إن لم يكن شيئاً يستبين 

 .(1)في الماء فلا بأس، وإن كان شيئاً بيناً فلا تتوضأ منه(

 عن محل الابتلاء فيسقط العلم الإجمالي عن التمييز في هذه المسألة.ومعلوم أن ظهر الإناء خارج 

 .(2) هذا وقد ذكر صاحب الكفاية )قدس سره( في هامش الرسائل

 أن العلم الإجمالي في موارد الشبهات الوجوبية يشترط فيه نفس الشرط المتقدم

_______________________________ 

 

 .1ح 1الماء المطلق، ب، أبواب 150: 1( وسائل الشيعة 1)

 .361( لم نعثر عليه في هامش الرسائل، وإنما هو في هامش كفاية: 2)

  199       
التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 

  



العلـم 
الإجمالي 

بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

 فيما إذا كان جميع الأطراف محلا وهو ان يكون التكليف فعليا في كل طرف، فلا يكون العلم الإجمالي منجزاً إلا

للابتلاء من حيث الترك، لأن التكليف الوجوبي نحو شيء لايصح إلا فيما إذا كان للمكلف داع إلى تركه عادة، إذ لو 

كان الشخص من عادته وطبعه أن يترك الشيء، فنهى المولى عنه كان ذلك لغوا، كما لو كان من عادته أن يفعله 

وم كان أمر المولى به لغوا، فكما يشترط في تنجيزالعلم الإجمالي في الشبهات التحريمية أن كالأكل والشرب والن

يكون التكليف فعليا في كل طرف ومورد للابتلاء به، كذلك يشترط في الشبهات الوجوبية أن تكون الأطراف كلها 

 موردا للابتلاء بها للمكلف.

عنى أن المكلف لايبتلي بتركه عادة ويأتى به بحسب طبعه كان فلو كان بعض الأطراف خارجا عن محل الابتلاء بم

التكليف بالنسبة إليه منتفيا يقينا وفي الطرف الآخر مشكوك الحدوث، ومعه يكون المرجع هو الأصل النافي بلا 

 معارض.

الأمر أن تعميم الشرط المذكور للشبهات الوجوبية غير تام، لأن معنى  (1)ذكر المحقق النائيني )قدس سره(*

الوجوبي ليس البعث الفعلي كما أن معنى النهي ليس الزجر الفعلي، بل معناهما قابلية البعث والزجر نحو الشيء 

وإمكان الداعوية في نفس المكلف، وحيث كان الفعل الذي يصدر من المكلف عن اختياره وإرادته فهو لو وجد بطبعه 

 اره محفوظ، فهو على تقدير تركه يكون مأمورا به.وكان حاصلا لديه أمكن الأمر به مع ذلك، لأن اختي

وبعبارة أخرى: لو اعتاد المكلف بطبعه أن يوجد شيئا فالأمر بايجاد ذلك ليس لغوا، لأن معنى الأمر هو إمكان أن 

يكون داعيا للمكلف وقابلية بعثة نحو العمل، والمكلف حيث كان اختياره محفوظا يستطيع ]على[ ترك ذلك، فالأمر 

 حله إذ يمكن أن يكون باعثا نحو العمل فيما لو أراد المكلف ترك ذلك الشي ولو كان ذلك حاصلا عادة.في م

 إذن ففي مالوخرج الفعل عن محل الابتلاء فالعلم الإجمالي منجز مع ذلك في الشبهات الوجوبية.

_______________________________ 



 

توفي سماحة آية الله العظمى السيد حسين الحمامي )قدس سره(  1ج 22اء . وفي صباح يوم الثلاث1379 2ج 4* ليلة السبت 

 أحد المراجع العظام، وقد عطلت الدراسة حداداً على وفاته ضمن المدة الفائتة، تغمده لله برحمته الواسعة.

 .431: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     200   

 سمين:وأما الشبهات التحريمية فهي على ق

مايكون المكلف بطبعه تاركا للعمل كأكل العذرات أو التزويج بالامهات أو بسائر المحارم، فإن النهي في هذه  الأول:

 الموارد لامانع منه، لأن المكلف حافظ لاختياره فانه مع ذلك قابل لأن ينهي عنه.

لامعنى لتوجه النهي عنه لأنه لغو  مايكون خارجا عن محل الابتلاء كموردناالذي هو محل البحث، فانه الثاني:

 وغير صحيح ولا أثر له.

إذن فالشبهات الوجوبية وقسم من التحريمية يمكن توجيه التكليف نحوها وإن كان المكلف بالفعل فاعلا أو تاركا، إلا 

 أن قسما آخر من التحريمية يشترط فيه القدرة وحيث لا قدرة للمكلف فالعلم الإجمالي غير منجز فيها.

ما أفاده المحقق النائيني )قدس سره(من حيث الكبرى صحيح، إنما الكلام في الصغرى، فإن القسم الاخر من و

الشبهات التحريمية التي اعتبر فيه القدرة إنما سقط التكليف لماذا! فانه إن أريد بذلك الخروج عن التمكن عادة لا 

ل إليه فذلك صحيح، ولكنه لايزيد على اعتبار القدرة عقلا كثوب الملك أو الرئيس، وأن العادة تقضي بعدم الوصو

التي اعتبرها الشيخ )قدس سره( في متعلق العلم الإجمالي، فلا فرق بين التكليفين ولا يعتبر في تنجيز العلم الإجمالي 

 عدم خروج بعض الأطراف عن معرض الابتلاء في المقامين، وإن أريد بذلك أمر زائد على اعتبار القدرة كحصول

المشقة الزائدة في ذلك فهذا لا يخرج عن القدرة أصلاً، إذ المفروض بقاء القدرة لدى المكلف غاية الأمر حصول 

 المشقه له في الامتثال، فتركه يكون في الحقيقه قادرا عليه، ومع هذا يمكن توجه التكليف نحو ذلك.

 )بقي في المقام أمران(*

لمكلف مع صدور ذلك الفعل بطبعه، أو النهي عنه مع تركه وما هو إلا لغو في كيفية توجه الأمر نحو ا الأمر الأول:



صرف، والتحقيق في ذلك أن الإشكال المذكور يتأتى في الأوامر العرفية التي لا يكون غرض المولى منها إلا إيجاد 

الترك منه كذلك؛ الفعل خارجا أو الترك عنه، فإذا كان الفعل يصدر من المكلف بحسب طبعه ومن عادته كما يحصل 

 كان توجه التكليف من قبل المولى

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 5* ليلة الأحد 

  201       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

تي هي الخطابات الإلهية فلا محذور فيها ولو كان الفعل نحوه لغوا صرفا، وأما الأوامر والنواهي الشرعية ال

أوالترك يصدران من المكلف بحسب طبعه وذلك لأن الغرض من التكليف فيها هو تكميل النفوس البشرية التي يتأتى 

وذلك يحصل بالتقرب بالطاعه، غاية الأمر أن العبد لو جاء بالفعل خارجا وكان ذلك الواجب  -بالوصول إليه 

اً بدون أن يقصد بذلك التقرب به إلى المولى فقد حصل الامتثال باعتبار حصول الغرض خارجا وموافقه توصلي

المأتي به للمأمور به، أما لو كان عباديا فإتيان الفعل من العبد بدون قصد التقرب منه لا يوجب تحقق الامتثال، فهما 

 من ناحية الأمر على حد سواء.

ل على غرض هو الوصول إلى ساحه المولى لو جاء العبد بالعمل مقرونا بالتقرب إذن فالخطابات الشرعية تشتم

إليه، فاذا ترك ذلك فقد ترك تحصيل الغرض ولم يصدق في حقه التقرب، فلو كان الفعل يصدر من المكلف بطبعه 

العبد أن يمتثل  ويحصل الترك كذلك، فالشارع المقدس لو نهى عن ذلك أو أمر به لايكون فيه محذور، لأنه يريد من

 بنحو من التقرب ليصل إليه، وإن صدر الفعل منه بطبعه، فلا محذور في الخطاب الشرعي مع هذه الحاله.



هل يشترط في الأمر والنهي المولويين أن يكونا متمخضين في الداعوية نحو الشيء أو لامانع من  الأمر الثاني:

بر في صحة العبادة أو في تحقق الامتثال ولو في العمل العبادي اقتران داع اخر معه، أو فقل إن قصد القربة المعت

والذي هو الداعي الإلهي فهل يجب أن يكون وحده داعيا للعمل من دون انضمام داع آخر إليه، أو لا يضر ذلك فيما 

 لو انضم إليه داع نفساني آخر نحو العمل فعلاً أو تركا، للمسأله صـور:

عي للمكلف نحو العمل فعلاً أو تركا أمر المولى ونهيه، ويكون الداعي النفساني مندكا أن يكون الدا الصورة الأولى:

 معه وتابعا له، ولا ريب أنه في هذه الصورة من الحكم بصحة العبادة وحصول التقرب بذلك إلى المولى.

قل التقرب نحو المولى أن يكون داعي العمل لدى المكلف ميله النفساني ولكن الخطاب الشرعي أو ف الصورة الثانية:

لو حصل كان مندكا إزاء ذلك الميل، فهو يعمل الشيء أو يتركه لميوله الشخصية وإرادته كما في أغلب العصاة، فإن 

 شاربي الخمر إنما يشربون ذلك اعتبارا وفي أوقات خاصة، أما ما

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     202   

م للشرب، فعلى تقدير تركهم له لا يكون لنهي المولى عنه، فسواء نهى عدا تلك الأوقات فليس عندهم ميل في نفوسه

المولى عنه أم لم ينه فقد تركوه لميلهم النفساني، فنهي المولى يكون كالحجر إلى جنب الإنسان لا يغني ولا يسمن، 

لصورة وعدم حصول ويكون قصد القربة في هذه الحاله تابعا له ومندكا فيه، ولا إشكال في فساد العبادة في هذه ا

 التقرب بذلك مطلقا.

ان يكون داعي العمل لدى المكلف كلا الأمرين الميل النفساني والتقرب إلى المولى بحيث يكون كل  الصورة الثالثة:

منهما جزء علة في التأثير، فلا يستطيع أن يقتصر على أحدهما خاصة في مقام الفعل أو الترك، ففي هذه الصورة لا 

: )أنا خير شريك من عمل لي (1) كم بفساد العبادة وعدم حصول القربة لما ورد حكاية عنه تعالىإشكال من الح

 ولغيري جعلته لغيري(.

أن يكون داعي العمل للمكلف كل من الأمرين الميل النفسي والتقرب إلى المولى، بمعنى أن كل  الصورة الرابعة:

ولكان سببا مستقلا في التأثير مع قطع النظر عن الآخر، ففي واحد لو وجد مستقلا لكفى في تحقق الفعل أو الترك 

هذه الصورة لا مانع من الأمر والنهي والحكم بصحة العبادة وحصول الامتثال، لأن الغرض من التكليف إمكان 



الداعوية نحو العمل، والمفروض أن إمكان الداعوية حاصل، إذ على تقدير أن يكون الميل النفسي غير حاصل 

 أن يكون التقرب الإلهي داعيا للمكلف، وهو يكفي في صحة إسناد الفعل إلى أمر المولى.لأمكن 

 تنبيه: يقع البحث في مسألتين: *

المسأله الأولى: إنه إذا شككنا في أن الدخول في محل الابتلاء معتبر في صحه التكليف أو لا، أو شككنا في كون 

لشك في مفهومه وعدم تعين حده، بناء على اعتبار الدخول في بعض الأطراف خارجا عن محل الابتلاء من جهه ا

محل الابتلاء في جهه التكليف وحسنه، فهل يرجع إلى إطلاقات أدلة التكليف ويحكم بالتنجيز في الطرف المبتلى به 

 أو إلى أصالة البراءة ؟

_______________________________ 

 

 )مع اختلاف يسير(. 7ح 12دات ب ، أبواب مقدمة العبا72: 1( وسائل الشيعة 1)

 .1379 /2/ج 6* ليلة الاثنين 

  203       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 ، إلى التمسك بإطلاقات أدلة تلك(2)وتبعه المحقق النائيني )قدس سره( (1)ذهب الشيخ الأنصاري )قدس سره(

الأحكام وعموماتها التي كانت هي المعلومه بالإجمال، ومقتضاها نفي احتمال التقييد والعلم بالتكليف الفعلي وإخراج 

الفرد الخارج عن محل الابتلاء، بل لازمه تنجيز العلم الإجمالي وعدم الاعتناء بالفرد الذي هو خارج عن محل 

 الابتلاء.



دم التمسك بالإطلاق والرجوع إلى الأصل في الفرد الذي هو محل إلى ع (3)وذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

الابتلاء، وذلك لأن التمسك بالإطلاق إثباتا الكاشف عن إرادة المولى للشمول واقعا وثبوتا، إنما يكون فرع إمكان 

لاء وأنه الإطلاق ثبوتا، وأن المولى يستطيع ان يريد الشمول، ومع الشك في الفرد الذي هو خارج عن محل الابت

يمكن شمول الحكم له وتعلق التكليف به أو لا، كيف يمكننا أن نستكشف من مقام الإثبات مقام الثبوت والواقع، إذ من 

الممكن أن لا يكون التكليف متوجها نحو الخارج عن الابتلاء فكيف يتمسك بالإطلاق والحالة هذه، فلا محالة من 

 لابتلاء لحصول الشك فيه لا غير والمرجع البراءة.الرجوع إلى الأصل في الفرد الداخل محل ا

والتحقيق أن يقال: بجواز التمسك بالإطلاق كما ذهب إليه المحقق الأنصاري)قدس سره( حيث ذكر في مبحث الظن 

أن بعضهم ادعى استحاله التعبد به كابن قبة، وآخر ادعى إمكانه وعند الشك في الاستحالة والإمكان هو التمسك 

الم تقم قرينه عقلية أو نقلية على الخلاف، نظرا لقيام سيرة العقلاء على ذلك، وصحة الاحتجاج من قبل بالظهور م

المولى على عبيدهم، وعدم الاعتناء باحتمال إرادة خلاف الظاهر، فاذا أمر المولى باتباع قول العادل وترتيب الأثر 

سدة أو تفويت المصلحة لايكون هذا الاحتمال عذرا في عليه، واحتملنا استحالة حجيته لاستلزامه الإلقاء في المف

مخالفة ظاهر كلام المولى وعدم تطبيق العمل على قوله، وهذا المعنى بعينه جارٍ هنا، فإننا بمقتضى ذلك إلى 

 مطلقات الأدلة ونتمسك

_______________________________ 

 

 .236: 2( فرائد الأصول 1)

 .435: 3( اجود التقريرات 2)

 .361( كفاية الأصول: 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     204   

بذلك الظهور وندفع احتمال كل تقييد، إذ المفروض أن المولى لم يخرج ذلك الفرد عن الحكم بدليل لفظي، كما أنه لم 

ع إلى يخرجه العقل عن ذلك الحكم، لأنه في موارد الشك في الاستحالة يتمسك بظهور كلام المولى، ولازمه الرجو



مطلقات الحكم عند الشك في الدخول ولا يعتنى بالأصل، ومعنى هذا تنجيز العلم الإجمالي في كلا الطرفين أو 

 الأطراف.

ومما ذكرنا يظهر الحال فيما إذا شك في اعتبار أصل الدخول في محل الابتلاء في صحه التكليف وحسنه، فإن 

 كليف الفعلي المانع عن رجوع البراءة في الطرف الآخر.المرجع فيه أيضاً هو الإطلاق الموجب للعلم بالت

المسأله الثانية: ما إذا شككنا في تحقق القدرة على بعض أطراف العلم الإجمالي، واعتبرنا اشتراط التكليف بالدخول 

في محل الابتلاء، وشككنا في دخول فرد في محل الابتلاء وعدمه لشبهه مصداقية بحيث كان ذلك أي الشك في 

قدرة أو في الدخول في محل الابتلاء موجبا للشك في خروج بعض أطراف العلم الإجمالي، فهل يمكن التمسك ال

بإطلاق الخطاب أو لابد من الرجوع إلى الأصول النافية؟ أو فقل هل يرجع في غيره من الأطراف إلى البراءة أو 

 إلى الإطلاق.

ق بل لا بد من الرجوع إلى الأصول، حيث ذكرنا في بحث الظاهر هو الأول وهو عدم التمكن من التمسك بالإطلا

العام والخاص أن التمسك بالعموم في الشبهات المصداقية غير ممكن، وكذا في موارد الإطلاق ولا سيما في موارد 

 التخصيصات اللبية خصوصا إذا كان المخصص اللبي من قبل القرائن المتصلة.

ولية الدالة على التكليف ليس لها ظهور في أول الأمر إلا في المقدور من جهه والمقام كذلك فإن إطلاقات الأدلة الأ

القرينة القطعية العقلية، وكذا ليس لها ظهور إلا في موارد الابتلاء بناء على اعتبار الدخول في محل الابتلاء في 

ونه المبتلى به إلى صحه التكليف، وحيث لا يمكن الرجوع في الطرف المشكوك في كونه تحت القدرة، أو في ك

الإطلاقات لِعدم جواز الرجوع إلى العام في الشبهه المصداقية لا يمكن الرجوع فيه إلى أدلة البراءة أيضاً، لأن كل 

مورد لا يكون قابلا لوضع التكليف فيه لا يكون قابلا للرفع أيضاً،وحينئذ لا مانع من الرجوع إلى البراءة في الفرد 

 و دخالته في محل الابتلاء، أو فقلالغير المشكوك قدرته أ

  205       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

  



بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

في الطرف الآخر المحزر كونه تحت القدرة ومحلا للابتلاء بلا معارض بين الأصل في الطرفين، فيسقط العلم 

 الإجمالي عن التنجيز.

قلت: كيف أمكن جريان البراءة هنا مع أن الشك في التكليف به ناشيء عن الشك في القدرة، ومعلوم أن الشك  فإن

في القدرة لا تجري البراءة فيه، مثلاً إذا شك المكلف في قدرته على حفر الارض لدفن الميت فيها لاحتمال أن 

ر من أجل احتمال العجز؟ وهكذا بالإضافة إلى الارض صلبة وهو لا يقدر على حفرها، فهل يصح له أن يترك الحف

 إنجاء ولد المولى الغريق.

قلت: يختلف المورد المذكور عما قيس عليه، فإن الرجوع إلى البراءة عند الشك في القدرة إنما يمنع فيما إذا علم 

كما  -ير في الامتثال فوات غرض المولى بالرجوع إليها يقينا، ولم يحرز استناد ذلك إلى عدم القدرة أو إلى التقص

ففي مثل هذا لا بد من الفحص، فإن تمكن المكلف من الامتثال فهو، وإلا كان الفوات  -هو المفروض في المثال 

 مستندا إلى عجزه دون تقصيره.

وجب وأما فيما لم يعلم ذلك، فلا مانع من الرجوع إلى البراءة، وما نحن فيه من قبيل الثاني، فإن العلم الإجمالي وإن أ

العلم بوجود غرض المولى وتحققه خارجا إلا أن تطبيق ذلك على مورد الابتلاء مشكوك فيه، إذ من الممكن أن 

يكون غرض المولى حاصلاً في الفرد الخارج عن محل الابتلاء، فالفرد الذي هو محل الابتلاء ليس إلا محتمل 

ارضه جريان البراءة في الطرف الآخر، لأن الذي تحقق الغرض فيه، ومعه لامانع من الرجوع إلى البراءة ولا يع

 هو مشكوك الدخول تحت الابتلاء كما لا يجوز وضع التكليف فيه لا يجوز رفعه.

وإذا تعذر جريان البراءة في الطرف الآخر تعين أن يكون البراءة جارية في الفرد المبتلى به بلا معارض، فيسقط 

الرجوع إلى البراءة فيه إلا احتمال فوات الغرض الثابت في جميع موارد  العلم الإجمالي عن التنجيز، ولا يلزم من

 الرجوع إلى البراءة.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     206   



 جريان الأصول الطولية في أطراف العلم الإجمالي *

الأطراف  إننا ذكرنا سابقا أن تنجيز العلم الإجمالي من أجل تعارض الأصول في الأطراف، فلو فرضنا أن بعض

كان الأصل غير جار فيه من أجل العلم لعدم جواز التصرف فيه لجهة من الجهات، لا محالة ينبغي الرجوع في 

الطرف الآخر إلى الأصل، فيسقط العلم الإجمالي عن التنجيز، كما لو علمنا بنجاسه أحد الثوبين وكان أحدهما المعين 

رة في الفرد المغصوب، لأنه يعلم بعدم جواز التصرف فيه على كل معلوم الغصبية من السابق لا تجري أصالة الطها

 تقدير، وحينئذ لا مانع من الرجوع في الطرف الآخر إلى أصالة الطهارة فيسقط العلم الإجمالي عن التنجيز.

لي والحاصل أنه يعتبر في تنجيز العلم الإجمالي أن يكون لكل واحد من الأصلين الذي يجريان في الطرفين أثر عم

فعلي، فلو لم يكن للأصل أثر عملي فعلي في أحد الطرفين لا يجرى الأصل فيه، وجاز جريانه حينئذ في الطرف 

 الآخر، ومعه ينحل العلم الإجمالي عن التنجيز.

قد عرفت أن تنجيز العلم الإجمالي إنما يتم فيما كانت الأصول الحادثة في الأطراف عرضية وفي مرتبه واحدة كما 

ا بنجاسة أحد المائين وأما إذا كانت الأصول طولية فإن كان الأصل الجاري في بعض الأطراف في مرتبة إذا علمن

متأخرة عن الأصل الجاري في الطرف الآخر، كما لو علمنا بوقوع نجاسة في الماء أو التراب مع أن الطهور 

يانها في التراب، إذ لا أثر له لعدم جواز منحصر بهما، فانه لو جرت أصالة الطهارة في الماء لا تصل النوبة إلى جر

 التيمم به مع وجود الماء الطاهر.

فهل يكون مثل هذا العلم منجزاً وتتساقط الأصول في أطرافه، أو يجرى الأصل في الماء لتقدم رتبته على الأصل 

 الجاري في التراب ؟

 الصحيح أن يقال ان في المسأله صورتين:

 لأصل عدم الأثر للتراب المحتمل نجاستهأن يفرض في ا الصورة الأولى:

_______________________________ 

 

 .1379 /2ج/8* ليلة الأربعاء 



  207       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

ا إذا كان التراب مال الغير ولم يأذن في السجدة عليه سوى ناحية التيمم به الذي هو ليس في مرتبة طهارة الماء، كم

 أو كان المكلف غير مكلف بالسجدة وكان تكليفة الإيماء مثلاً.

أن يفرض وجود أثر آخر له غير جواز التيمم به كالسجود عليه وهو أثر في عرض الأثر الشرعي  الصورة الثانية:

 لطهارة الماء.

تب أثر التيمم على التراب خاصة دون السجود عليه كما إذا كان معذورا من أما الصورة الأولى هو ما لو فرض تر

ناحية السجود عليه، أو كان لازما علية ولكن الأرض مرتفعة، ففي هذه الصورة لا يكون العلم الإجمالي بنجاسة 

على تقدير وجودها  التراب موجبا لعدم التيمم به، فلا يكون مؤثرا على كل تقدير، فيسقط عن التنجيز، لأن النجاسة

واقعا في الماء فهي مقتضية لجواز التيمم به، وعلى تقدير وجودها في التراب فهي ليست مانعة من التيمم به بل 

المانع وجود الماء الذي هو أسبق العلل ويستند الحكم إليه، فالنجاسة المعلومه بالإجمال دائرة بين أن تكون مقتضية 

قدة للأثر، فالعلم بها لا يوجب الحكم بعدم جواز التيمم على تقدير وجودها في التراب، لجواز التيمم وبين ان تكون فا

فحينئذ لا مانع مع هذا من الرجوع إلى أصالة الطهارة في الماء، ويلزمنا التوضي بذلك بلا معارض لعدم جريانها 

 لتمكن من الماء الطاهر.في التراب لعدم ترتب أثر عليه، وبجريانها يرتفع موضوع جوازالتيمم وهو عدم ا

في  (1)وأما الصورة الثانية هو ما لو كان للتراب أثر غير التيمم كالسجود عليه، وقد تعرض السيد )قدس سره(

ما إذا علم بغصبية أحدهما وفي هذه الصورة حكم بلزوم  أحدهما: العروة إلى هذه المسألة وذكر في التيمم فرعين

أو التيمم بالتراب متوقف على إحراز الإباحة، ومع الشك في ذلك لا يمكن ترتب تركهما، لأن جواز التوضي بالماء 

 الأثر عليه.



ما لو علم إجمالاً بنجاسة أحدهما وقد حكم في ذلك بلزوم الجمع بينهما بالتوضي من الماء أو التيمم من  ثانيهما:

 التراب.

 وإنما ذكروالمحقق النائيني )قدس سره( في أصوله لم يتعرض لهذا التفصيل، 

_______________________________ 

 

 .3، 2المسألة  201: 2( العروة الوثقى 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     208   

الصورة الأولى وحكم بعدم تعارض الأصلين في نفس المثال المذكور وأفاد ما ذكرناه سابقا، أما في الصورة الثانية 

له في الحاشية على نفس المسأله المذكورة أنه يختار الجمع كما ذهب إليه  فلم يتعرض له ولكن يظهر من عدم تعليقه

 الماتن )قدس سره(.

والصحيح هو الجمع بين الأمرين ولا يكون فاقدا للطهورين ليجب القضاء عليه، بعد التمكن لأنه مع الجمع بينهما 

يمم قد حصل على الطهارة، وإذا كانت في يحرز بتحصيله للطهارة على كل حال، لأن النجاسة إن كانت في الماء فالت

 التراب ففي الماء قد حصل ذلك.

حرمة التوضي بالماء النجس لكونه تشريعيا وكذلك التيمم بالتراب  أحدهما: فما يتصور كونه مانعا عنهما أمران؛

المكلف يحتاط ويأتي احتمال نجاسة بدنه بملاقاة الماء المحتمل كونه نجسا، )والأول( مدفوع بأن  ثانيهما: المتنجس،

 بها رجاء فلا تشريع حينئذ، )والثاني( مدفوع بأن مجرد الاحتمال لا يضر بعد كونه مورودا لأصالة الطهارة.

والحاصل أن جريان أصالة الطهارة في الماء المترتب عليه جواز الوضوء يعارض بجريانها في التراب المترتب 

العلم الإجمالي منجزاً، ومعه لا يصير المكلف فاقدا للطهورين، وإنما  عليه جواز السجدة عليه، وبعد التساقط يكون

 يجب عليه الجمع بين الوضوء والتيمم تحصيلا للطهارة اليقينية.

 التنبيه العاشر ملاقي أطراف الشبهه المحصورة: *



لأصل في طرف قد عرفت أن تنجيز العلم الإجمالي إنما يكون بتساقط الأصول في الأطراف، فلو امتنع جريان ا

وجرى في الآخر كان العلم الإجمالي منجزاً، مثلاً لو حصل علم إجمالي بنجاسة أحد الإنائين ثم لاقى شيء ثالث أحد 

 هذين الثوبين، فهل يتنجز العلم الإجمالي على الإطلاق أو لا يتنجز أو يفصل بين الملاقي والملاقى ؟

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 11ت * ليلة السب

  209       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 خلاف بين الأعلام ولا بد من تقديم أمرين قبل الشروع في البحث:

اف العلم الإجمالي، كما لو أن البحث إنما يجري فيما لو كان عدد الملاقي أقل من عدد الملاقى أطر الأمر الأول:

حصل العلم بنجاسة أحد الإنائين ثم لاقت إليه الواحدة أحد هذين الإنائين، كان ذلك مصداقا للنزاع المذكور، وأما لو 

كان عدد الملاقي بمقدار عدد الملاقى، كما لو فرضنا شيئين لاقى أحدهما طرفا من العلم الإجمالي والاخر لاقى 

كال في وجوب الاجتناب عن كلا الملاقيين حيث يحصل علمان إجماليان؛ أحدهما متعلق بنفس الطرف الآخر، فلا إش

 الطرفين الملاقيين والاخر متعلق بالملاقيين، فهذا خارج عن محل الكلام.

أن تنجيز العلم الإجمالي متوقف على تساقط الأصول، والتساقط إنما يكون مع العلم بالتكليف الفعلي  الأمر الثاني:

لى كل تقدير في كل طرف، بمعنى تمامية الموضوع وتحقق الشرائط والأجزاء خارجا، وكذا بوصول الكبرى ع

 والصغرى.

وبعبارة أخرى التساقط يكون مع العلم بالتكليف الفعلي، سواء كان العلم متعلقا بالتكليف الفعلي ابتداء كما في الشبهات 



ظهر يوم الجمعة أو كان متعلقا بالموضوع التام للحكم كما في الحكمية كما إذا علم بوجوب صلاة الجمعة أو ال

 الشبهات الموضوعية

كما لو علمنا بنجاسة أحد الإنائين أو خمرية أحد المايعين، فإن وجوب الاجتناب عن ذلك فعلي، لأن موضوعه محقق 

موجود الخارجي إناء وهو العلم بنفس الكبرى التي عبارة عن نجاسة الخمر، ووصول الصغرى وهي العلم بأن ال

خمر، والمكلف في موارد العلم الإجمالي يعلم بذلك، غاية الأمر يعلم على نحو الإجمال لا التفصيل، وأما إذ لم يكن 

العلم متعلقا بالتكليف الفعلي بل كان علما بتكليف مشروط لم يعلم إلا بجزاء الموضوع، فالعلم الإجمالي لا يكون 

ية أحد الإنائين وشرب أحدهما متجريا، فبناء على حرمه التجري، فالمكلف معاقب هنا لأنه منجزاً، مثلاً لو علم بخمر

إما من جهة مصادفته للواقع أو لكونه متجريا، وأما بناء على عدم التجري بل المحرم نفس الخمر الواقعي ففي مثله 

 لا مانع من جريان الأصل والحكم بعدم تحقق الموضوع التام.

ص فإن من علم بوجود شخصين في الغرفه أحدهما مؤمن والآخر كافر مهدور الدم، ولا يستطيع أن وكذا مثل القصا

 يعين ذلك، فالعلم الإجمالي يكون

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     210   

منجزاً من ناحية حرمة قتل أحدهما لأن في البين نفسا محترمة وهي نفس مؤمن، وأما بالإضافة إلى الحاكم الشرعي 

لو علم أن شخصا قتل أحد هذين فلا يستطيع أن يقتص من القاتل، لأن موضوعه القصاص معلق على كونه  فيما

مؤمنا وقد حصل الاعتداء عليه وتحقق القتل وإن كان أمرا معلوما إلا أن كونه مؤمنا ليس بمحرز، فلا يكون العلم 

 الإجمالي من هذه الجهة منجزاً.

لجسدين ميت إنسان لم يغسل، والآخر جسد حيوان مذكى مأكول اللحم، فإنه من حيث وكذا لو علمنا إجمالاً بأن أحد ا

وجوب التغسيل يكون العلم الإجمالي منجزاً باعتبار العلم الإجمالي بوجود ميت إنسان لم يغسل، وأما بالإضافة إلى 

ميت الإنسان لم غسل الميت لو فرضنا أن شخصا مس أحدهما فلا يجب عليه الغسل، لأن موضوع وجوب المس 

يغسل وبعد البرد، وهذا وإن علم بأنه لم يغسل أما الجزء الثاني فلم يعلم به وهو كونه ميت إنسان، والوجه في ذلك 

أن العلم الإجمالي إذا تعلق بثبوت التكليف الفعلي فالشك في كل واحد من الأطراف إنما يكون شكا في انطباق 



الرجوع إلى الأصل النافي في جميع الأطراف لاستلزامه الترخيص في  المعلوم بالإجمال عليه، ومعه لا يمكن

المعصية ومخالفة التكليف الواصل ولا في بعضها لبطلان الترجيح بلا مرجح، وأما إن كان الشك في تمامية 

 الموضوع كما في المثال الذي ذكرناه فمرجعه إلى الشك في أصل التكليف فلا مانع من الرجوع إلى الأصل فيه.

وما ذكرناه من تساقط الأصول فيما إذا كان المعلوم بالإجمال تمام الموضوع، وعدم المانع من الرجوع إلى الأصل 

 فيما إذا كان المعلوم بالإجمال جزء الموضوع واضح.

إنما الخلاف في بعض صغريات المسألة، فقد يدعى أنه من موارد العلم الإجمالي بالتكليف الفعلي للعلم بتمام 

ضوع فيحكم بالتنجيز، وقد يقال: إنه من موارد العلم بجزء الموضوع لاتمامه فيكون التكليف مشكوكا فيه فيرجع المو

إلى الأصل، ومن ذلك ما إذا علم إجمالاً بغصبية إحدى الشجرتين ثم حصلت لأحديهما ثمرة ونماء دون الأخرى، 

 ثم لو تلف النماء فهل يكون ضامنا أو لا ؟فهل يجوز التصرف في النماء كما جاز التصرف بالأصل أو لا ؟ 

  211       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 وقع الخلاف بين الأعلام في ذلك، فذهب بعضهم إلى جواز التصرف في النماء*

لإجمالي إنما حصل بغصبية إحدى الشجرتين أو أحد الحيوانين، أي الثمرة تكليفا وعدم ضمانها وضعا فإن العلم ا

ومقتضى العلم الإجمالي حرمه التصرف في كل من الأصلين، وأما النماء فحيث كان مشكوك الانتماء إلى 

المغصوب والمحرم إنما هو نماء المغصوب وهو غير معلوم فعند الشك فيه يرجع إلى أصالة عدمه، وأما الضمان 

ع اليد على مال الغير والاستيلاء عليه، ووضع اليد على النماء وإن كان استيلاء عليه إلا أنه غير فموضوعه وض

 معلوم على مال الغير الذي يوجب الضمان ومع الشك فيه يرجع إلى البراءة.

بار إلى لزوم الضمان عند اتلاف النماء وإلى حرمة التصرف في ذلك؛ باعت (1)وذهب المحقق النائيني )قدس سره(



أن الحكم في ذلك فعلي أما وجوب الضمان عند إتلافه فلأن وضع اليد على العين المغصوبة وضع اليد على المنفعة، 

وإذا كان الضمان ثابتا في الأصل فلا بد من ثبوته في المنفعة، وبعبارة أخرى: موضوع الضمان إنما هو التصرف 

ولى على نفس العين المغصوبة فكان هذا استيلاء على منفعتها في مال الغير والاستيلاء عليه، ولا ريب أنه قد است

وهو موجب للضمان، ولذا أفتى )قدس سره( وجماعة كثيرون بأن في الأيادي المتعاقبة على العين المغصوبة 

والمنفعة يجوز للمالك الرجوع إلى الغاصب الأول في المنافع المتجددة التي حصلت بعد خروج العين من يده 

حت يد آخر، وإن كان الغاصب الأول إنما غصب نفس العين ولم ير المنفعة أصلاً ولكن وضع اليد على ودخوله ت

 العين وضع لليد على المنفعة فهذا هو الموجب للضمان.

وأما الحكم التكليفي وهو الحرمة فهو ثابت أيضاً باعتبار أن الثمرة وإن لم تكن موجودة بالفعل خارجا إلا أن ملاك 

جود فيها، وذلك فانه حين غصب العين فقد ضمنها وضمن منافعها الموجودة فعلاً والمتجددة مستقلا، الحرمة مو

 ومعه يحرم التصرف في الثمرة بعد وجودها.

 والصحيح أن ما ذكره المحقق النائيني )قدس سره( من ناحية الحكم الوضعي والتكليفي غير تام،

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 12لأحد * ليلة ا

 .440: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     212   

فلا نقاش في حديثه كبرويا وأن منافع العين المغصوبة مضمونة كالعين نفسها إلا أن ذلك يتم حيث تحرز  أما الأول:

استولى الغاصب على ثمرتين الصغرى ويكون الغاصب قد استولى على ثمرة عين معينة فيحكم بضمانها، أما إذا 

من أصلين مغصوب وغير مغصوب، فكما يعلم بغصبه أحد الأصلين يعلم بغصبه أحد الفرعين كانت الكبرى 

صحيحة وهي الحكم بضمان المنافع والصغرى أيضاً معلومة حيث باستيلائه على العين المغصوبه استيلاء على 

ا ليست موردا لانطباق الكبرى عليها، لأن الغاصب هنا إنما منفعتها، إلا أن النقاش معه هنا في الصغرى وأنه



استولى على منفعة واحدة من أحدهما، ولا يدري أنها من العين المغصوبة أو غير المغصوبة، فالأصلان وإن حرم 

التصرف فيهما للعلم بغصب أحدهما إلا أن الثمرة واحدة ولا يدري أنها من العين المغصوبة أو غير المغصوبة، 

مع الشك في ذلك لا يمكن الحكم بضمان المنفعه لما عرفت أن الموضوع للضمان هو الاستيلاء على منفعة العين و

المغصوبة أو نفس العين، وهذا المعنى مشكوك فيه فيكون الأصل النافي وهو عدم كونها من منافع العين المغصوبة 

لا نتعقله، لأن الإلزام بوجود ملاك حرمه المنافع مع عدم جاريا فيه بلا معارض، وأما من ناحية الحكم التكليفي فأمر 

وجود نفس المنافع خارجا أمر غير صحيح، فإن ثبوت الملاك فرع وجود نفس الموضوع خارجا، وكيف يعقل تحقق 

 الملاك قبل الموضوع.

ير لا يمكننا أن وبعبارة أخرى: إن موضوع حرمة التصرف هو مال الغير وما دمنا لم نعلم بأن الثمرة هي مال الغ

 نحكم بحرمه التصرف فيها، ومع الشك فيه يرجع إلى الأصل.

والصحيح أن يقال: أن العين التي علم غصبيتها واشتبه أمرها بين اثنين أو أكثر إما أن يكون كل منهما مسبوقا 

ا بالآخر، وإما أن بملكية الغير بمعنى أن العين المغصوبة ملك لشخص والعين المباحة ملك لآخر وقد اشتبه أحدهم

 يكون أحدهما مسبوقا بملكية الغير، أو يكون كلاهما مباحين.

فعلى الصورة الأولى لو حصل علم إجمالي بغصبية أحد العينين جرى استصحاب ملكية الغير في كل منهما وحرم 

لك ولا ضمانه، التصرف في ذلك النماء بلا اعتماد على نفس العلم الإجمالي، لأنه لا يثبت حرمة التصرف في ذ

 غاية الأمر يلزم من ذلك مخالفة التزامية لأنه يعلم بعدم غصبية أحدهما وهذا ليس بمهم.

  213       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  



نفسه إما بالحيازة أوغيرها، وقد اشتبه مع وأما على الصورة الثانية وهي ما لو كان أحدهما مباحا للشخص *

مغصوب وحصل النماء من أحدهما، ففي هذه الصورة من حيث التصرفات التي تتوقف على الملك كالبيع وما شاكله 

لو قدر شراء بهذا النماء فالقاعدة تقتضي عدم الجواز، وذلك لاستصحاب عدم ملكيته لهذا الشي حيث لم يكن قبل هذا 

، ولا داعي لإثبات (1)ولا يزال الآن كذلك، ومعه لا يمكن المعاوضة عليه لأنه )لابيع إلا في ملك(الأصل مملوكا 

كونه مال الغير ليقال أن استصحاب عدم الملكية لهذا مثبت، إذ الموضوع لعدم المعاوضة كونه ليس ملكا لي، فالحكم 

التي لا تتوقف على الملك كشربه وأكله فالأمر  الوضعي لا يترتب على ما لو كان أحدهما مباحا لي، وأما التصرفات

ليس كذلك م شكلاً لأن الذي يحرم أكله وغيره هو كونه مال الغير ومع الشك في ذلك يجرى استصحاب عدم كونه 

 مال الغير وبه يحل التصرف فيه ولا ضمان عليه.

له التصرف، فيكون ضامنا له  فإن قلت: الأصل المذكور معارض باستصحاب عدم كونه مالكا لها، ومعه كيف يحل

 عند التصرف.

قلت: إن الضمان إنما رتب على حصول التصرف في ملك الغير أو فقل لا بد من تحقق إتلاف مال الغير وهذا 

 المعنى غير ثابت فلا مانع من التصرف فيه وعدم حصول الضمان.

رواية دلت على )أنه لا يحل مال أمرء إلا )وأما الحكم التكليفي من ناحية التصرف فيه( فالظاهر جواز ذلك لأن ال

ومع الشك في كونه مال الغير يجرى الاستصحاب ويثبت جواز التصرف في ذلك بلا حاجة إلى  (2)بطيب نفسه(

 إثبات كونه مال الشخص نفسه.

 قد يقال: أن هذا معارض بما ورد عنهم )عليه السلام( )لا يحل مال أمرء إلا من

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 13* ليلة الاثنين 

 247:2/16)لا يجوز بيع ما ليس يملك(، عوالي اللئالي  1ح 2، أبواب عقد البيع وشروطه ب339: 17( وسائل الشيعة 1)



 ومنه )لابيع إلا فيما تملك(.

 إلا بطيبة نفسه(. ، وفيه )لا يحل دم امرئ مسلم ولا ماله1ح 3، أبواب مكان المصلي ب120: 5( وسائل الشيعة 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     214   

، فيدل على أن التصرف في كل شيء لا بد وأن يكون مستندا إلى جهة من الجهات المحللة، (1)حيث أحله الله(

 ومجرد نفي كونه مال الغير لا يوجب جواز التصرف فيه.

ن رواتها سهل بن زياد عن أحمد بن المثنى عن محمد قلت أولاً: الرواية ضعيفه السند والدلالة، أما ضعف السند فلأ

 بن يزيد، والأول غير موثق والآخران مجهولان، ومعه لا يمكن الاعتماد على الرواية.

ثانيا: الدلالة فإنها وردت في تجار فارس، أرسلوا إلى الإمام )عليه السلام( أن بيدهم خمساً ويريدون التحليل منه، 

)لا يحل مال إلا من حيث أحله الله وان هذا....( وأما الدلالة فهي تفيد أن الجهة التي يتصرف فأجابهم )عليه السلام(: 

فيها معلومة، وهنا أيضاً معلومه فإن نفى كونه ملكا للغير مجوزا ذلك، فبناء على صحه الاستصحاب في العدم 

بناء على عدم صحة الاستصحاب في لا مانع من استصحاب عدم كونه مال الغير، وأما  -كما هو الصحيح  -الأزلي 

الاعدام الأزلية فقاعدة الإباحة جارية في ذلك، ويظهر من هذا عدم اختصاص ذلك بموارد العلم الإجمالي بل يجرى 

 حتى في الشبهات البدوية، كما لو تردد في عين خارجية أنها ملكه أو ملك غيره.

طراف الشبهة المحصورة، فنقول إن الكلام في الملاقى يقع في هذا كله في المقدمتين، فلنعد إلى حكم الملاقي ببعض أ

 مسائل ثلاث:

 ما إذا حصلت الملاقاة والعلم بها بعد العلم الإجمالي. المسألة الأولى:

 ما إذا حصلت الملاقاة والعلم بها قبل العلم الإجمالي. المسألة الثانية:

 إجمالاً بنجاسة الإنائين ثم حصل له العلم بالملاقاة.ما إذا حصلت الملاقاة أولاً ثم علم  المسألة الثالثة:

أما المسألة الأولى وهي ما لو حصل العلم الإجمالي بنجاسة أحد الإنائين وتنجز ذلك المعلوم بالإجمال وحصلت 

الملاقاة لبعض الأطراف، فلا ريب أنه لا يحكم بنجاسة الملاقي لأن نجاسة الملاقي بالكسر على فرض تحققها 

 بنجاسة



_______________________________ 

 

 ، وفيه )لا يحل مال إلا من وجهٍ أحله الله(.2ح 3، أبواب الأنفال ب538: 9( وسائل الشيعة 1)

  215       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

قق الملاقاة خارجا وأنها ملاقاة للنجس، والأول وإن حصل خارجا إلا أن جديدة حادثة وهي مركبة من شيئين تح

 الجزء الثاني مشكوك فيه، ومعه لا يحكم عليه بوجوب الاجتناب عن ملاقي النجس.

 بوجوب الاجتناب عن الملاقي بالكسر لوجهين: -وربما يقال *

ت هي غيرها في الملاقى بالفتح بل هي عينها أن النجاسة على تقدير وجودها في الملاقي بالكسر ليس الوجه الأول:

وقد سرت فيها إلى الملاقي بالكسر واتسع الجسم بذلك وأصبح الموضوع وسيعا بعد أن كان ضيقا، وهو كما لو 

أضيف ماء على أحدهما فاتسع الموضوع وتكثر، أو قسم أحد الإنائين إلى قسمين فإنه موضوع واحد وقد تعدد، 

رها في الملاقى بالفتح هي نفسها في الملاقي بالكسر وعليه فالملاقي والملاقى يقعان طرفا فالنجاسة هنا على تقدي

 للعلم الإجمالي ويكون الطرف الآخر لهما الإناء الثاني ولازمه الحكم بلزوم الاجتناب عن الجميع.

ي كشف عنها الشارع وغيرخفي أن هذا الوجه يتم بناء على أن تكون النجاسة والطهارة من الأمور الواقعية الت

المقدس، وأنها تسري من جسم إلى جسم كسريان التيار الكهربائي أو كالحرارة من النار إلى الحديد، ويصبح الملاقي 

والملاقى شيئا واحدا، أما بناء على ما هو الصحيح من أن النجاسة والطهارة من الأمور الاعتبارية التعبدية من قبل 

كم بنجاسة الملاقي إلا من قبيل الانتقال من موضوع إلى موضوع آخر، فإن مقتضى الشارع المقدس فلا يكون الح

التعبد هو الاقتصار على الموارد التي يثبت فيها الحكم المذكور وقد ثبتت النجاسة في ذوات العناوين العشرة وهكذا 



 للنجس. ثبت على عنوان الملاقي، ولم يثبت على عنوان الثوب وما شاكله من الأمور الملاقية

 فالحكم في الملاقي إنما هو لأجل تحقق موضوع غير موضوع الحكم في الملاقى

بالفتح ومن المعلوم أن الملاقي بالكسر لما كان جهه حكمه بالنجاسة تحقق الملاقات للنجس كان ذلك غير محرز 

 على أن تنجسأصلاً أي الجزء الثاني ليس بمحرز أصلاً، ومع الشك يرجع إلى الأصل لوجهين، والدليل 

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 14* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     216   

الملاقي بنحو السراية الحقيقية من نجاسة الملاقى ما ورد عن الشيخ بإسناده عن محمد بن أحمد بن يحيى عن محمد 

بر عن أبي جعفر )عليه السلام( قال: أتاه رجلا، فقال: بن عيسى عن النضر بن سويد عن عمرو بن شمر عن جا

وقعت فأرة في خابية فيها سمن أو زيت فما ترى في أكله؟ قال: فقال أبو جعفر )عليه السلام(:لاتأكله، فقال له الرجل 

بدينك  الفأرة أهون علي من أن أترك طعامي من أجلها، فقال )عليه السلام(: إنك لم تستخف بالفأرة وإنما استخففت

 .(1)إن الله حرم الميتة من كل شيء

وحاصل الاستدلال بها أن الراوي لم يتصد للسؤال عن جواز أكل الفأرة وعدمه، فلابد من أن يكون ارتباط بين 

الجواب منه )عليه السلام( وأن الله تعالى حرم الميتة من كل شيء، والسؤال من السائل وما ذلك إلا لأن نجاسة 

جاسة الميتة باعتبار الملاقات لها، وما كان ملاقى للميتة قد تنجس بنفس نجاسة الميتة كيف يجوز الدهن إنما هي ن

أكله. فأجابه )عليه السلام(: بأن الله تعالى حرم الميتة من كل شيء، وهو لا يتم إلا بترك ملاقيها المتأثر بها وهذا هو 

 معنى السراية.

 والجواب عنه:

 ية فإن عمرو بن شمر مجهول الحال.النقاش في سند الروا أولاً:

أن دلالة الرواية ليست كذلك وإنما تدل على أن السائل استغرب من أن تكون الفأرة على صغرها تنجس هذا  ثانياً:



المقدار من الدهن، لذا قال الفأرة أهون علي من أن أترك طعامي الكثير مثلاً الذي كيف يتنجس مع صغر هذه الفأرة، 

 سلام( إن الميتة لا يفرق فيها من ناحية الصغر والكبر.فأجابه )عليه ال

ويشهد على ذلك قوله )عليه السلام(: )إن الله حرم الميتة من كل شيء، فغاية ما يستفاد من الرواية أن نجاسة الشيء 

سة الموجبة لحرمته مستلزمة لنجاسة ملاقيه وحرمته وليس في ذلك دلالة على ان نجاسة الملاقي بالكسر عين نجا

 الملاقى بالفتح وحرمته عين حرمته.

 فلا تدل الرواية على المدّعى.

_______________________________ 

 

 .2ح 5، أبواب الماء المضاف ب206: 1( وسائل الشيعه 1)

  217       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

من دعوى حصول العلم  (1)للزوم الاجتناب عن الملاقي ما جاء به الشيخ الأنصاري )قدس سره( ه الثاني:الوج*

الإجمالي الثاني بين الملاقي بالكسر والإناء الآخر بعد تحقق الملاقاة خارجا، وذلك فإن مقتضى العلم بنجاسة أحد 

ون أن تصل النوبة إلى الملاقي، وبعد تحقق الملاقاة الإنائين الملاقى بالفتح والإناء الآخر هو الاجتناب عنهما د

والعلم بأن الحكم على تقديره في الملاقى بالفتح واحد يحصل علم إجمالي ثان بالنجاسة بين الملاقي بالكسر والإناء 

 الآخر.

بالفتح كان ومقتضى ذلك هو التنجيز الذي لا يتأتى إلا باجتناب الملاقي بالكسر، ومن ثم لو فرض انعدام الملاقى 

العلم بالنجاسة المرددة بين الملاقي والطرف الآخر موجوداً، فهذا العلم الإجمالي الحادث بعد العلم بالملاقاة يقتضي 



الاجتناب عن الملاقي والطرف الآخر تحصيلا للموافقه القطعية، نعم لو فرضت الملاقاة بعد انعدام الطرف الآخر لم 

نجيز لعدم كونه علما بالتكليف الفعلي على كل تقدير الموجب لتساقط الأصول في يكن العلم الثاني مؤثراً في الت

 الأطراف.

إننا ذكرنا في ما تقدم أن تنجيز العلم الإجمالي يتم بعد معارضة الأصول في الأطراف، فاذا فرضنا  والجواب عنه:

زاً، وبعبارة أخرى: العلم الإجمالي أن بعض الأطراف يجرى فيه الأصل دون الآخر لا يكون ذلك العلم الإجمالي منج

إنما يؤثر في الطرفين أو الأطراف إذا كان علما بالتكليف الحادث بحيث لم يكن تكليفا في أحد الطرفين قبل هذا، وأما 

 لو علم بتكليف مردد بين كونه حادثا أو باقيا على حاله لم يكن ذلك العلم الإجمالي منجزاً.

إن النجاسة التي علمت ثانيا بين الملاقي والإناء الآخر لم تكن من قبيل العلم بالتكليف وما نحن فيه من هذا القبيل ف

الحادث، فإنها على تقدير كونها في ذلك الإناء المقابل للملاقى بالفتح فالنجاسة ليست بحادثه بل هي الأولى نفسها 

 لمباقية، وعلى تقدير كونها في الملاقي بالكسر فهي حادثة، إذاً فليس الع

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 15* ليلة الأربعاء 

 .240: 2( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     218   

 الإجمالي الثاني علما بتكليف حادث على كل حال، فلا يكون منجزاً هذ ما قاله المشهور.

صيل حيث أن الأصول العرضية لو تعارضت في موارد ولكننا ذكرنا في الدورة السابقة أن مقتضى ذلك هو التف

وسقطت، وكان في أحد الطرفين أصل طولي لا مانع من جريانه، أما إذا كان الأصل الطولي في طرف معارضا 

للطرف الآخر لا يمكن إجراؤه، مثلاً لو علمنا إجمالاً إما بنجاسة الثوب أو الماء ففي كل منهما لا تجرى قاعدة 

 المعارضه، فالعلم الإجمالي منجز من هذه الناحية. الطهارة للزوم

ولكن أصالة الإباحة في الماء عند الشك في إباحة شربه تجري بلا معارض فلا مانع من شربه حينئذ وإن امتنع 



استعمال الثوب من حيث الطهارة والنجاسة، فلو لاقى في هذا الأثناء شيء نفس الثوب، فلا ريب أنه يحصل علم 

بنجاسة الملاقى أو بحرمة شرب الماء، وحينئذٍ لا يمكن جريان أصالة الإباحة في الماء لابتلائها بما  إجمالي إما

يعارضها وهو قاعدة الطهارة في الثوب، ومعه يكون العلم الإجمالي منجزاً من هذه الناحية فيجب الاجتناب عن 

 الملاقي وعن الطرف الآخر.

 الشبهة الحيدرية:

هذا الجواب بالشبهة الحيدرية وحاصلها أنه كما أن جريان أصالة الطهارة في الملاقي بالكسر ويتوجه الإشكال على 

 في طول جريان أصالة الطهارة في الملاقى

بالفتح كذلك جريان أصالة الحل في الطرفين في طول جريان أصالة الطهارة فيهما، إذ لو أجريت أصالة الطهارة 

ريان أصالة الحل، فتكون أصالة الطهارة في الملاقي بالكسر وأصالة الحل في وحكم بالطهارة لا تصل النوبة إلى ج

الطرف الآخر في مرتبة واحدة لكون كليهما مسببا، فإنا نعلم إجمالاً بعد تساقط أصالة الطهارة في الطرفين بأن هذا 

ملاقي وأصالة الحل في الملاقي بالكسر نجس أو أن الطرف الآخر حرام، فيقع التعارض بين أصالة الطهارة في ال

الطرف الآخر، ويتساقطان فيجب الاجتناب عن الملاقي، نعم لا مانع من جريان أصالة الحل في الملاقي بالكسر بعد 

 سقوط أصالة الطهارة فيه للمعارضة بأصالة الحل في الطرف الآخر لعدم معارض له في هذه المرتبة.

  219       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

والصحيح في الجواب عن الاستدلال المذكور أن يقال: أن تنجيز العلم الإجمالي منوط ببطلان الترجيح بلا مرجح، 

ريان فإنه بعد العلم الإجمالي لا يمكن جريان الأصل في بعض الأطراف في نفسه لجهة من الجهات فلا مانع من ج



 الأصل في الطرف الآخر فلا يكون العلم الإجمالي منجزاً.

وكان أحدهما المعين  -مثلاً  -وهناك أمثلة نذكرها للتوضيح منها: ما لو علمنا إجمالاً بوقوع النجاسة في أحد المائعين 

نفسها كي تكون قبل العلم الإجمالي فلا تجري فيه أصالة الطهارة ب -مثلاً  -محكوما بالنجاسة لأجل الاستصحاب 

معارضا بجريانها في الطرف الآخر، فتجرى أصالة الطهارة في الطرف الآخر بلا معارض، وبعبارة أخرى: لا 

يكون العلم الإجمالي المذكور علما بالتكليف الفعلي على كل تقدير بل ليس إلا احتمال التكليف في الطرف الآخر، 

 فيجرى الأصل النافي بلا معارض.

كان مجرد الشك منجزاً للتكليف في بعض الأطراف، كما لو علمنا إجمالاً بأنا لم نأت بصلاة العصر أو ومنها: ما لو 

بصلاة العشاء، وكان ذلك في الليل، فإن مجرد الشك في الإتيان بصلاة العشاء يكفي في تنجيز التكليف بالنسبة إليها 

عدم الإتيان فلا مانع من الرجوع إلى الأصل في لبقاء الوقت، فوجوب الإتيان بها لا يحتاج إلى جريان أصالة 

الطرف الآخر وهو صلاة العصر، فيرجع إلى قاعدة الحيلولة أو أصالة عدم وجوب القضاء لكونه بفرض جديد 

 والأصل عدمه.

للعلم ومنها: لو علمنا بنجاسة أحد المائعين ثم علمنا إجمالاً بوقوع نجاسة في أحدهما أو في إناء ثالث، فإنه لا أثر *

الإجمالي الثاني في تنجيز التكليف بالنسبه إلى الإناء الثالث، لأن التكليف قد تنجز بالعلم الإجمالي الأول بالنسبه إلى 

المائعين الأولين، فليس العلم الإجمالي الثاني علما بالتكليف على كل تقدير لاحتمال وقوع النجاسة في أحد المائعين 

يهما بالعلم الأول فليس في الإناء الثالث إلا احتمال التكليف، وينفيه الأصل الجاري بلا الأولين، وقد تنجز التكليف ف

 معارض.

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 18* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     220   



طرف الآخر وإن كان حاصلا بعد العلم وما نحن فيه من هذا القبيل فإن العلم الإجمالي بنجاسة الملاقي بالكسر أو ال

بالملاقاة إلا أنه لا يمنع من جريان الأصل في الملاقي بالكسر لأن الأصل الجاري في الطرف الآخر قد سقط 

بالمعارضه قبل حدوث العلم الثاني، فليس العلم الإجمالي الثاني علما بالتكليف الفعلي على كل تقدير، إذ يحتمل أن 

رف الآخر المفروض تنجز التكليف بالنسبة إليه للعلم السابق، ومعه لا يبقى إلا احتمال التكليف يكون النجس هو الط

في الملاقي بالكسر فيجرى فيه الأصل النافي بلا معارض، وقد تقدم سابقا أنه يعتبر في تنجيز العلم الإجمالي أن لا 

مالي، إذ معه لا يبقى إلا احتمال التكليف في يكون التكليف في بعض الأطراف منجزاً بمنجز سابق على العلم الإج

 الطرف الآخر، ولا مانع من الرجوع إلى الأصل النافي.

هذا كله فيما إذا لم يكن الطرف الآخر الذي هو عدل للملاقى بالفتح مجرى لأصل طولي سليم عن المعارض، كما 

تسقط أصالة الطهارة في الطرفين للمعارضة، إذا علمنا بنجاسة مرددة بين الثوب والماء، ثم لاقى الثوب شيء آخر ف

وتبقى أصالة الحل في الماء بلا معارض لعدم جريانها في الثوب في نفسها، فيقع التعارض حينئذٍ بين أصالة الطهارة 

د في الملاقي بالكسر وبين أصالة الإباحة في الماء، فإنا نعلم إجمالاً بأن هذا الملاقي نجس أو أن هذا الماء حرام، وبع

تساقط الأصلين يكون العلم الإجمالي بالنسبة إلى الملاقي بالكسر أيضاً منجزاً فيجب الاجتناب عنه أيضاً في هذا 

 الفرض.

: ما إذا حصلت الملاقاة والعلم بها قبل العلم الإجمالي، ثم حصل العلم الإجمالي بنجاسة الملاقي أو (1) المسألة الثانية

ناء يوم الخميس ثم علمنا إجمالاً يوم الجمعه بنجاسة الملاقى بالفتح أو الإناء الآخر، شيء آخر، كما لو لاقى الثوب الإ

 فهي تتصور على صورتين:

أن يكون زمان المعلوم بالإجمال مقارنا زمنا مع الملاقاة، أو فقل زمان نجاسة الملاقي على فرض  الصورة الأولى:

 تحقيقها واقعا وزمان نجاسة ملاقيه متحدا.

 أن يكون زمان المعلوم بالإجمال متقدما زمنا على الملاقاة، أو الثانية:الصورة 

_______________________________ 



 

 .221( ولقد تقدمت المسألة الأولى في ص 1)

  221       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 ة الملاقى بالفتح على فرض تحقيقها واقعا سابق على زمان نجاسة الملاقي بالكسر.فقل زمان نجاس

أما الصورة الأولى، كما لو علمنا بملاقاة الثوب للإناء في هذا اليوم ثم علمنا بعد ذلك بوقوع نجاسة في ذاك الحين 

تناب عن الملاقي، فذهب المحقق مرددة بين ذاك الإناء وإناء آخر، فقد وقع الاختلاف بين الأعلام في وجوب الاج

إلى عدم وجوب الاجتناب عن الملاقي، بدعوى أن  (2)وتبعه المحقق النائيني )قدس سره( (1)الأنصاري )قدس سره(

الأصل الجاري في الملاقي بالكسر بلا معارض نظرا إلى أن الأصل الجاري في الملاقى بالفتح إنما هو في مرتبة 

الملاقي بالكسر، وأن رتبة الأصل في الملاقي بالكسر متأخر عن الأصل في الملاقى سابقة على الأصل الجاري في 

بالفتح لأن الشك في نجاسة الملاقى بالفتح أو فقل الشك في نجاسة الثوب مسبب عن الشك في نجاسة الإناء، وشأن 

 كل سبب أن يكون أصله حاكما على الأصل في المسبب.

 متنع جريان الأصل في السبب أي بين الملاقىوقد عرفت أنه في المرتبة الأولى ي

بالفتح والإناء الآخر للمعارضة فيتساقطان، ويكون العلم الإجمالي منجزاً، ثم ينتقل الأمر إلى الملاقي بالكسر أي 

 المرتبة الثانيه وهو المسبب وهو مشكوك النجاسة فتجرى أصالة الطهارة فيه بلا معارض.

إلى لزوم الاجتناب عن الملاقي بالكسر وأن الأطراف كلها من الملاقي  (3)وذهب صاحب الكفاية )قدس سره(*

بالكسر والملاقى بالفتح والطرف الآخر يجب الاجتناب عنها رعاية للعلم الإجمالي، وأن الملاقي والملاقى كالإناء 



ن الملاقى بالفتح والطرف المتصف بهما واحد قبال الإناء الآخر، فكما أن العلم الإجمالي تعلق بالنجاسة المرددة بي

 الآخر كذلك تعلق بالنجاسة المرددة بين الملاقي بالكسر أي الثوب والطرف الآخر.

_______________________________ 

 

 .244: 2( فرائد الأصول 1)

 .446: 3( أجود التقريرات 2)

 .1379 /2/ج 19* ليلة الأحد 

 .363( كفاية الأصول: 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     222   

نظير ما لو حصل لنا بوقوع نجاسة في الإناء الكبير أو في الإنائين الصغيرين، فكما يجب فيه الاجتناب عن جميع 

الأواني الثلاث كذلك يجب الاجتناب في المقام عن الثوب والإنائين أي الملاقي والملاقى والطرف الآخر لعدم الفرق 

لملاقي مسببة عن نجاسة الملاقى هنا بخلاف المثال، فإن نجاسة أحد الإنائين بين المثال والمورد إلا في أن نجاسة ا

الصغيرين ليست مسببة عن نجاسة الآخر ومجرد ذلك لا يغير حكمها بعد كون نسبة العلم الإجمالي إلى كليهما على 

 حد سواء.

متعين وهو الاجتناب عن أن الصحيح أن يقال أن ما ذهب إليه صاحب الكفاية )قدس سره( هو ال والجواب عنه:

الملاقي بالكسر لأن الأصل الجاري فيه وإن كان متأخرا رتبة عن الأصل الجاري في الملاقى بالفتح إلا أنه أي 

 الأصل الجاري في الملاقي

بالكسر ليس متأخرا عن الأصل الجاري في الطرف الآخر، كما أن الأصل الجاري في الملاقى بالفتح ليس متأخرا 

 يقع التعارض بين جريان الأصل في الملاقىعنه، وكما 

 بالفتح وجريانه في الطرف الآخر كذلك يقع التعارض بين جريان الأصل في الملاقي

بالكسر وجريانه في الطرف الآخر، وبالنتيجه تسقط الأصول ويكون العلم الإجمالي منجزاً فيجب الاجتناب عن 



 الجميع الملاقي والملاقى والطرف الآخر.

ت: إن الأصل الجاري في الثوب هو الملاقي بالكسر متأخر عن الأصل الجاري في الملاقى بالفتح، ولكن فإن قل*

الأصل الجاري في الملاقى بالفتح في مرتبة واحدة مع الأصل الجاري في الطرف الآخر، ولازمه أن يكون الأصل 

في رتبة واحدة، لأن المتأخر عن أحد في الملاقي بالكسر متأخرا عن الأصل الجاري في الطرف الآخر ولا يكون 

 المتساويين متأخر عن الآخر أيضاً.

قلت: إن ذلك يتم في المتقدم والمتأخر الزماني دون الرتبي، لأن تأخر شيء عن أحد المتساوين في الرتبة لا يقتضي 

وجود العلة تأخره عن الآخر، فإن وجود المعلول متأخر رتبة عن وجود علتة وليس متأخرا عن عدمها مع أن 

 وعدمها في رتبة واحدة لأنه ليس بينهما علية ومعلولية.

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 20* ليلة الاثنين 

  223       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

رتبي عبارة عن كون المتأخر ناشئاً من المتقدم ومعلولا له، وكون شيء ناشئاً من أحد وبعبارة أخرى التقدم والتأخرال

المتساويين في الرتبة ومعلولا له لا يقتضي كونه ناشئاً من الآخر ومعلولا له أيضاً، مضافا إلى أن التقدم والتأخر 

رتبة على الموجوداتً الخارجية التي تدور الرتبي إنما تترتب عليهما الآثار العقلية دون الأحكام الشرعية، لأنها مت

 مدار التقدم والتأخر الزماني دون الرتبي.

 -ويدلنا على ذلك أنه لو علم المكلف إجمالاً ببطلان وضوئه لصلاة الصبح أو بطلان صلاة الظهر لترك ركن منها 



صلاتين مع أن الشك في يحكم ببطلان الوضوء وبطلان صلاة الصبح وبطلان صلاة الظهر فتجب إعادة ال -مثلاً 

صلاة الصبح مسبب عن الشك في الوضوء وكأن الأصل الجاري فيها في مرتبة متأخرة عن الأصل الجاري فيه، إلا 

أنه لا أثر لذلك بعد تساوي نسبة العلم الإجمالي إلى الجميع، فتسقط قاعدة الفراغ في الجميع، ولو كان للتقدم الرتبي 

لاة الصبح جارية بلا معارض لتساقطها في الوضوء وصلاة الظهر للمعارضة، أثر لكانت قاعدة الفراغ في ص

فتجري صلاة الصبح بلا معارض لكون جريان القاعدة فيها في رتبة متأخرة عن جريانها في الوضوء، فيحكم 

 بصحه صلاة الصبح وبطلان الوضوء وصلاة الظهر ولا أظن أن يلتزم به فقيه.

 صاحب الكفاية )قدس سره( من وجوب الاجتناب عن الملاقي في هذه الصورة. فتحصل أن الصحيح ما ذهب إليه

وهي ما لو كان زمان المعلوم بالإجمال متقدما زمنا على الملاقاة فلا ريب أنه لا يجب  وأما الصورة الثانية:*

نا يوم السبت الاجتناب عن الملاقي فيرجع فيه إلى الأصل، كما لو لاقى الثوب أحد الإنائين يوم الخميس وعلم

بنجاسة أحد الإنائين يوم الأربعاء، فإن العلم الحادث يوم السبت بما أنه متعلق بحدوث النجاسة يوم الأربعاء المرددة 

بين الإنائين فالشك في طهارة كل منهما ونجاسته في انطباق المعلوم بالإجمال عليه فلا يجرى الأصل فيه، ويجب 

فليس من أطراف العلم الإجمالي، فهو  -وهو الثوب -مالي، وأما في الملاقي الاجتناب عنهما رعاية للعلم الإج

موضوع جديد والنجاسه مرددة فيه بين البقاء على تقدير أن تكون في الملاقى بالفتح وبين الحدوث على تقدير أن 

 تكون في الطرف الآخر،

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 21* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     224   

 ومعه يجري أصل الطهارة في الثوب بلا معارض، هذا ما ذكرناه في الدورة السابقة.

والفرق بين الصورتين أنه في الصورة الأولى لا يكون تخلل زماني بين نجاسة الملاقى بالفتح على تقدير تحققها 

تعلق من أول الأمر بنجاسة الملاقي والملاقى والطرف الآخر، واقعا ونجاسة الملاقي بالكسر فالعلم الإجمالي قد 



نظير تعلق العلم الإجمالي بنجاسة إناء كبير أو إنائين صغيرين، بخلاف الصورة الثانية يكون زمان المعلوم بالإجمال 

ا في حدوث سابقا على زمان الملاقاة فيكون الملاقي بالكسر غير داخل في أطراف العلم الإجمالي، ويكون الشك شك

 نجاسة جديدة، فلا مانع من الرجوع إلى الأصل فيه والحكم بعدم وجوب الاجتناب عنه.

إلا أن الظاهر عدم الفرق بين الصورتين ووجوب الاجتناب عن الملاقي في الصورة الثانية أيضاً، إذ المعلوم 

له بوجوده العلمي، والتنجيز من آثار العلم  بالإجمال فيها وإن كان سابقا بوجوده الواقعي على الملاقاة، إلا أنه مقارن

 بالنجاسة لا من آثار الوجود الواقعي، وحيث أن العلم الإجمالي متأخر عن الملاقاة فلا محالة يكون الملاقي

بالكسر أيضاً من أطرافه ولا أثر لتقدم المعلوم بالإجمال على الملاقاة واقعا، فإنا نعلم إجمالاً يوم السبت في المثال 

متقدم بأن أحد المائعين والثوب نجس أو الماء الآخر وحده فيكون نظير العلم الإجمالي بنجاسة الإناء الكبير أو ال

الإنائين الصغيرين فلا يمكن إجراء الأصل في الملاقي بالكسر لعين ما ذكرناه في الصورة الأولى فيجب الاجتناب 

 عنه.

ثم علم إجمالاً بنجاسة أحد الإنائين ثم حصل له العلم بالملاقاة، فهنا  ما إذا حصلت الملاقاة أولاً  المسألة الثالثة:*

 صورتان:

الصورة الأولى أن يتقدم زمن المعلوم بالإجمال على زمن الملاقاة، كما لو علمنا يوم السبت أن نجاسة وقعت بين 

ثله يجب الاجتناب عن الملاقي أحد الإنائين يوم الخميس ثم علمنا بحصول ملاقاة لأحد الإنائين يوم الجمعة، ففي م

 بالكسر لأن مقتضى العلم الإجمالي في الملاقى بالفتح والإناء الآخر

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 22* ليلة الاربعاء 

  225       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

  



بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

بعد تساقط الأصول في الأطراف تنجيزه فيجرى الأصل النافي في الملاقي بلا معارض، إذ ليس العلم فيه علما 

 بالتكليف الحادث بل مردد بين الحدوث والبقاء ومعه لا يتنجز العلم وحكم هذه الصورة كالمتقدمة.

و علمنا يوم السبت بوقوع نجاسة بين أحد أن يتحد زمن المعلوم بالإجمال مع زمن الملاقاة، كما ل الصورة الثانية:

 الإنائين يوم الجمعه ثم علمنا بحصول ملاقاة لأحد الإنائين يوم الجمعة، فهل يجب الاجتناب عن الملاقي.

ربما يقال: بعدم الإجتناب عن الملاقي لأنه في المرحلة الأولى عندما حصل العلم الإجمالي بوقوع نجاسة بين أحد 

م الإجمالي منجزاً فيهما لتساقط الأصول في أطرافه للمعارضة، وعندما علم بالملاقاة كان الملاقي الإنائين كان العل

 مجرى للأصل بلا معارض فلا يجب الإجتناب عنه.

أن منجزية العلم الإجمالي كما ي شترط فيها في مرحلة الحدوث وجود العلم بالتكليف كذلك يشترط في  والجواب عنه:

فلو تبدل إلى علم تفصيلي أو علم إجمالي ثانٍ سقط تأثير الأول لا محالة، مثلاً لو علمنا بنجاسة مرحلة البقاء ذلك، 

مرددة بين الصغير والكبير فوجب الإجتناب عنهما ثم علمنا بسقوط قطرة بول إما في الإناء الكبير أو الصغيرين 

 وجب الإجتناب عن الجميع وسقط العلم الإجمالي الأول عن الاعتبار.

ما نحن فيه كذلك فإن مقتضى العلم الإجمالي الأول أن نجاسة وقعت بين الملاقي بالفتح والإناء الآخر، والواجب و

هو الإجتناب عنهما، ولكن العلم المذكور تبدل إلى العلم بالملاقاة بعده فجعل لنا علم إجمالي ثان بالنجاسة بين الملاقي 

ز العلم الإجمالي لتساقط الأصول في الأطراف من أجل بقاء العلم والملاقى وبين الطرف الآخر، ومعه يجب تنجي

 الإجمالي دون حدوثه.

 فالمتحصل مما تقدم من المسائل الثلاث ان الإجتناب قد يكون على الملاقي والملاقى، وقد يكون في نفس الملاقي.

 )بقي شيء(

 ب عن الملاقيأن الأقسام ثلاثة: فقد يجب الاجتنا (1)ذكر صاحب الكفاية )قدس سره(

 بالفتح دون الكسر كما في المسألة الأولى، وقد يجب



_______________________________ 

 

 .363( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     226   

الاجتناب عن الملاقي والملاقى كما في المسألة الثانية، وقد يجب الاجتناب عن الملاقي بالكسر فقط مع الطرف 

 وذكر لذلك موردين: الآخر

المورد الأول: ما لو تقارن علمنا الإجمالي بحصول نجاسة بين الإنائين الذين خرج أحدهما عن قدرة المكلف 

واختياره مع ملاقاة شيء لذلك الإناء الغير مقدور عليه، كما إذا علمنا بالملاقاة ثم علم إجمالاً بنجاسة الملاقى بالفتح 

الملاقى بالفتح حين حدوث العلم خارجاً عن محل الابتلاء، فهنا تقع المعارضة بين أو الطرف الآخر، ولكن كان 

 -جريان الأصل في الملاقي بالكسر وجريانه في الطرف الآخر ويسقطان، ويتنجز العلم الإجمالي، واما الملاقى 

لك إلى محل الابتلاء بأن فلا يجري الأصل فيه لخروجه عن محل الابتلاء، فلو رجع الملاقى بالفتح بعد ذ -بالفتح 

عادت قدرة المكلف على ذلك الملاقى أي الإناء المفقود مثلاً لم يكن مانع من الرجوع إلى الأصل فيه بلا معارض 

وهو موضوع جديد، فالواجب هو الحكم بطهارته ويعارضه الأصل في الإناء الآخر لسقوط الأصل في الطرف 

ن حال الملاقى بالفتح في هذا الفرض حال الملاقى بالكسر في المسألة الآخر قبل رجوعه إلى محل الابتلاء فيكو

 الأولى، وصدق هنا وجوب الاجتناب عن الملاقي بالكسر والطرف الآخر دون الملاقى بالفتح وهذا شق ثالث.

ترتب الجواب عنه: أن أصالة الطهارة تختلف عن أصالة الإباحة حيث يعتبر في الثاني قدرة المكلف على متعلقها و

أثر شرعي عليه لأنها من الوظائف الشرعية، وأما أصالة الطهارة فلا يعتبر في جريإنها في مورد سوى ترتب أثر 

شرعي على ذلك، فلو خرج المورد عن محل الابتلاء أو خرج عن تحت قدرة المكلف لم يمنع من جريان أصالة 

لو لاقت اليد المتنجسة ماءً كراً ثم بعد تلف الماء حصل الطهارة في نفس المورد لترتيب الحكم بطهارة ملاقيه، مثلاً 

الشك في طهارة ذلك الماء ونجاسته جرت قاعدة الطهارة في الماء بلحاظ الأثر وإن كان الماء معدوماً، وما نحن فيه 

الأثرالشرعي كذلك فإن الملاقى بالفتح الذي خرج عن الابتلاء أو فقد المكلف القدرة عليه وإن كان معدوماً إلا أن له 



بالنسبة إلى ملاقيه، فإذا جرى الأصل لترتيب الحكم بطهارة الملاقي تعارض مع الأصل في الطرف الآخر، وبعد 

 التساقط يتنجز العلم الإجمالي فيهما دون الملاقي بالكسر.

  227       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

كيف كان فالملاقي بالكسر لا يجب الاجتناب عنه حال انعدام الملاقى بالفتح أو بعد وجوده وإنما الواجب أولاً 

الإجتناب عن الإناء الآخر، وإذا ما عادت القدرة إلى الملاقى بالفتح وجب الاجتناب عنه أيضاً، وأما الملاقي بالكسر 

 فاصل الطهارة جار فيه بلا معارض.

 من الاجتناب عن الملاقي (1)المورد الثاني: الذي ذكره صاحب الكفاية )قدس سره(*

بالكسر والطرف الآخر دون الملاقى بالفتح ما لو علمنا إجمالاً أولاً بنجاسة الملاقي بالكسر أو الإناء الكبير يوم 

وبملاقاة الثوب للإناء الصغير في ذلك السبت ثم علمنا يوم الأحد بنجاسة الإناء الكبير أو الإناء الصغير يوم الجمعة 

اليوم على نحو يكون العلم الإجمالي الثاني متأخراً عن الأول ولكن معلومه متقدم، ففي هذه الصورة تتساقط الأصول 

في أطراف العلم الإجمالي الأول الثوب والإناء الكبير ويتنجز العلم فيهما ويجب الاجتناب عن الملاقي وهو الثوب 

لكبير، وأما بالنسبة إلى العلم الإجمالي الثاني الحادث بين الإناء الكبير والإناء الصغير فبما أن الكبير قد والإناء ا

تنجز العلم فيه فلا يكون الشك في الملاقى بالفتح وهو الإناء الصغير إلا شكاً بدوياً حادثاً بعد تنجز التكليف في الإناء 

ة فيه بلا معارض، والنتيجة أن الملاقي بالكسر والإناء الآخر يجب الكبير والثوب، ومعه تجري قاعدة الطهار

 الاجتناب عنهما دون الملاقى بالفتح.

أنك عرفت مما تقدم اشتراط تنجيز العلم الإجمالي ببقاء نفس العلم في مرحلة البقاء كالحدوث، فلو  والجواب عنه:

لم الإجمالي الأول قد تنجز لا محالة ولكن العلم الإجمالي تبدل الأو ل إلى ثانٍ سقط تنجيز الأول، وهنا كذلك فإن الع



الثاني أوجب تبدل الأول فكان العمل على طبق الثاني، فلا يكون الأمر في الملاقي بالكسر إلا شكاً بدوياً تجري 

 قاعدة الطهارة فيه بلا معارض.

 والحاصل أن مناط التنجيز هو العم الإجمالي لا النجاسة بوجودها الواقعي

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 25* ليلة السبت 

 .363( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     228   

ولو لم يعلم بها المكلف، فنجاسة الإناء الصغير على تقدير تحققها واقعاً مما لا أثر لها من دون العلم بها، وبعد تنجز 

ثوب لا أثر للعلم الثاني بنجاسة الإناء الكبير أو الإناء الصغير لكون التكليف في الإناء التكليف في الإناء الكبير وال

الكبير منجزاً بالعلم الأو ل فلا أثر للعلم الثاني بالنسبة إليه، فيجري الأصل في الإناء الصغير بلا معارض، فتكون 

 سر دون الإناء الصغير وهو الملاقى بالفتح.النتيجة وجوب الاجتناب عن الإناء الكبير والثوب وهو الملاقي بالك

 فالمتحصل بطلان ما ادعاه صاحب الكفاية )قدس سره( من تنجيز العلم في الملاقي

 بالكسر والطرف الآخر.

 المورد الثاني: الأقل والأكثر الارتباطيان

(1) 

وإن كان في المكلف به كان مورداً سبق وأن قلنا أن الشك إن كان في التكليف كان مورداً للبراءة العقلية والنقلية، 

لقاعدة الاشتغال، والنزاع فعلاً يقع في الشك في الأقل والأكثر الارتباطيين، وهل هو ملحق بالأو ل ليكون وجوب 

 الأكثر مورداً للبراءة، أو ملحق بالثاني ليكون مورداً لقاعدة الاشتغال؟

يكون يكون شكاً في زيادة جزء في المطلوب وأخرى: في زيادة وليعلم أولاً أن الشك في الأكثر على ما علم به تارة: 



شرط من الشروط، بمعنى أن ما عدا المشكوك فيه معلوم جزئيته، إنما الشك فيما زاد على ذلك وهل اعتبره الشارع 

 المقدس جزءاً في المأمور به كبقية الأجزاء التي تتركب الماهية منها أم لا.

طة ويشك في اعتبار قيد من القيود في المأمور به، ولا يبعد أن يكون الشك في وأخرى يعلم بجملة أجزاء مضبو

العموم والخصوص والإطلاق والتقييد من قبيل الثاني وإن المطلوب هو السعة أو الضيق، وهذا الاختلاف إنماهو في 

الشك في التكليف باعتبار الصغرى حيث لا يعلم أن المورد من مصاديق البراءة أو الاشتغال، فقد يدعي أنه من قبيل 

أن الأجزاء الأقل معلومة الحكم وهناك شك في زيادة التكليف على ما علم جزئيته، فمع الشك في ذلك يكون المرجع 

 هو

_______________________________ 

 

 .146( تقدم المورد الأول في ص 1)

  229       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
ر بالاضطـرا

إلى ارتكاب 
بعض 

أطراف 
العلم 

 الإجمالي

  

البراءة، بينما يدعي الآخر أن التكليف قد صدر من الشارع قطعاً وقد شك في سقوط الفرض بمجرد إتيان الأقل 

 ومعه يكون المرجع هو الاشتغال، كيف كان فالبحث في هذه المسألة يقع في مقامين:

كثر في الأجزاء الخارجية، المقام الثاني: في دوران الأمر ين الأقل المقام الأول: في دوران الأمر ين الأقل والأ

 والأكثر في الشروط كدوران الواجب بين المطلق والمقيد.

في  الجهة الثانية: في جريان البراءة العقلية وعدمه. الجهة الأولى: أما المقام الأول فالبحث عنه يقع في جهتين:

 جريان البراءة الشرعية وعدمه.



 الجهة الأولى: أما*

أن في موارد الأقل والأكثر الارتباطيين ينبغي الرجوع فيهما إلى البراءة  (1)فقد ادعى الشيخ الأنصاري )قدس سره(

العقلية من الزائد والأخذ بالأقل، باعتبار أن المكلف يعلم بوجوب الأقل على كل تقدير، فإن كان المطلوب هو الأقل 

كثر فوجوبه غيرياً مقدمة للغير، فمقتضى العلم الإجمالي هوالإنحلال إلى القدر المتيقن كان وجوبه نفسياً وإن كان الأ

 وهو الأقل ونفي الزائد المشكوك فيه وهو وجوب الأكثر بالأصل.

 وهذا الوجه يبتني على أمرين:

ء يمكن ان إن حديث اتصاف الأقل بالوجوب الغيري مبني على القول باتصاف الأجزاء بذلك، وأن الأجزا الأول:

 تكون مقدمة للمركب فتتصف بالوجوب الغيري.

كون العلم بالوجوب الجامع بين النفسي والغيري موجباً لانحلال العلم الإجمالي بالوجوب النفسي المردد  الثاني:

ءة وفي تعلقه بالأقل أو الأكثر، إذ على تقدير عدم انحلال العلم الإجمالي لا يكون وجوب الأكثر مورداً لجريان البرا

 كليهما مناقشة،

 أما عن الأول: فلأن الأجزاء لا تتصف بالوجوب الغيري كما قلنا في بحث

_______________________________ 

 

 .1379 /2/ج 26* ليلة الأحد 

 .317: 2( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     230   

ركب وهو ينبسط على الأجزاء، فيكون كل جزء قد أخذ مقدمة الواجب وأنه ليس هناك إلا وجوب واحد تعلق بالم

حصته من ذلك الوجوب فيتصف بالوجوب النفسي الضمني، وليس هناك وجوب غيري أصلاً فالحديث المذكور غير 

 تام.

وأما عن الثاني: فلأن كون العلم بالوجوب الجامع بين النفسي والغيري موجباً للانحلال بالوجوب النفسي محل نقاش، 



يقال بعدم الانحلال بدعوى أنه يعتبر في الانحلال أن يكون المعلوم بالتفصيل من سنخ المعلوم بالإجمال، والمقام فقد 

ليس كذلك، لأن المعلوم بالإجمال هو الوجوب النفسي سواء تعلق بالأقل أو الأكثر، والمعلوم بالتفصيل هو الوجوب 

 لي.الجامع بين النفسي والغيري فلا ينحل العلم الإجما

فالصحيح أن يقال: هو الانحلال وجريان البراءة في الزائد، وبيانه: أن الوجوب الذي تعلق بالصلاة مثلاً إنماهو 

وجوب انحلالي منبسط على جميع الأجزاء، ويتصف كل جزء بذلك الوجوب ضمناً لا استقلالاً، فالأجزاء التي علمنا 

نما الشك في أنها أخذت تلك الأجزاء المعلومة بنحو اللابشرط فلا باتصافها بالوجوب النفسي الضمني يجب امتثالها، إ

يضر زيادة جزء آخر معها أم اعتبرت بنحو بشرط لا أي هذه الأجزاء دون غيرها، ومع ذلك فالمكلف يعلم أنه لو 

بلا بيان، جاء بهذه الأجزاء المعلومة وقد ترك المشكوك فيه فالمولى لو أراد أن يعاقبه كان العقاب عليه عقاباً 

وبعبارة أخرى: المكلف يعلم بأن ترك الركوع موجب لاستحقاق العقوبة عليه كما ويعلم بأن السجود كذلك لو تركه 

باعتبار أنهما جزآن علم اتصافهما بالوجوب النفسي الضمني، إنما الشك في الجزء الزائد وهل في تركه عقاب أو لا، 

ولى عليه على تقدير وجوبه، لأنه عقاب مع عدم البيان وهو غير ومع الرجوع إلى العقل يرى قبح معاقبة الم

 صحيح.

 إذن فالبراءة العقلية تجري باعتبار العلم بالأقل والشك في الزائد

 الإشكال على جريان البراءة العقلية هنا بوجوه:*

_______________________________ 

 

 .1379رجب/  /4* ليلة الاحد 

  231       

التنبيه 
 -امن الث

انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

  



العلم 
 الإجمالي

وحاصله أنه ادعى )قدس سره( أن الالتزام بجريان البراءة في  (1)ما ذكره صاحب الكفاية )قدس سره( الوجه الأول:

 الأكثر وانحلال العلم الإجمالي بذلك يستلزم الخلف أو من وجود الشيء عدمه.

وهو الخلف فمحصله أن معنى انحلال العلم الإجمالي إلى العلم بتكلف الأقل كون الأقل معلوماً ومنجزاً  الأول: أما

تكليفه على كل حال أي سواء تعلق التكليف بالأكثر أو بالأقل، وتنجيزه على كل حال يتنافى مع انحلال العلم وعدم 

 تنجزه بالأكثر.

الإجمالي إلى الأقل كون التكليف في الأقل منجزاً على كل حال أي سواء كان  وبعبارة أخرى إن معنى انحلال العلم

 في الأكثر أو في الأقل، وهو يتنافى مع عدم تنجيز التكليف في الأكثر فهذا هو معنى الخلف.

جيز وهو استلزام انحلال العلم إلى العدم، وحاصله: أن انحلال العلم الإجمالي إلى العلم بوجوب تن وأما الثاني:

التكليف في الأقل على كل تقدير سواء تعلق بالأقل أو الأكثر يستلزم عدم انحلال الأقل لأنه على تقدير تعلقه بالأكثر 

 وأنه منجز فيه لا يكون الأقل واجباً على كل حال، فيلزم من فرض وجود الانحلال عدمه.

بأن الانحلال يتوقف على تنجيز التكليف بالأقل والجواب عن كلا التقريبين: هو أن كلا المحذورين يتمان على القول 

فيتأتى المحذور المذكور، ولكنا لا نقول به وأن الانحلال مبني  -تنجز الأقل -على كل تقدير وأن الحديث هو حديث 

على العلم بوجوب الأقل، وندعي أن ذات الأقل معلوم التكليف بمعنى أنه يعلم بوجوبه لا من حديث التنجيز، بل من 

ث الوجوب باعتبار أن الأجزاء المعينة كالركوع والسجود مثلاً يعلم بتكليفها على كل حال سواء تعلق التكليف حدي

بالجميع أو بها خاصة، غاية الأمر يشك في الإطلاق والتقييد أي في كون تكليف الأقل لا بشرط أو بشرط لا، فيجري 

 علوماً على كل تقدير، ينحل العلمالأصل في التقييد بلا معارض، ومعه يكون تكليف الأقل م

_______________________________ 

 

 .364( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     232   



 الإجمالي لا محالة إلى وجوب متعلق بالأقل متيقن وإلى شك في تكليف زائد فتجري البراءة العقلية فيه.

أن معنى الانحلال في موارد العلم الإجمالي رجوع  (1)ئيني )قدس سره(ما أشكله شيخنا المحقق النا الوجه الثاني:

القضية المنفصلة إلى قضيتين حمليتين إحداهما متيقنة والأخرى مشكوك فيها كما في الأقل والأكثر الاستقلاليين وهو 

 مفقود هنا، إذ لا علم بوجوب الأقل لا بشرط، فانه أحد طرفي الاحتمال.

الذي هو معنى  -أي بين التقييد والإطلاق -وب الأقل مهملاً الجامع بين لا بشرط وشرط لا وأما تعلق العلم بوج

الإجمال فهذامن مقومات العلم الإجمالي وليس موجباً للانحلال وإلا لكان موجباً للانحلال في موارد المتباينين، لأن 

فصيلي بالجامع بين الخصوصيات لا يوجب المكلف يعلم بجامع الطلب المردد بين ذلك في المتباينين، فالعلم الت

 انحلال العلم الإجمالي.

وبعبارة أخرى: أن الذي يوجب انحلال العلم الإجمالي هو العلم التفصيلي بوجوب الأقل على نحو الإطلاق، 

 أي اللا بشرط -والموجود هنا هو العلم التفصيلي بوجوب الأقل على نحو الاهمال الجامع بين الإطلاق والتقييد 

 وهذا مقوم للعلم الإجمالي. -وشرط شيء

الجواب عنه: أن ما ذكره )قدس سره( يتم لو أردنا من الانحلال الحقيقي، فإن العلم التفصيلي بالجامع هو عين العلم *

الإجمالي باحدى الخصوصيين، فكيف يكون موجباً للانحلال الحقيقي، ولكنا نريد من الانحلال معنى آخر وهو 

ي بمعنى ان تنجيز العلم الإجمالي من حيث المخالفة القطعية إنما كان بسبب نفس العلم، وأما من الانحلال الحكم

حيث الموافقة القطعية فموكول إلى تعارض الأصول في الأطراف، فإن تم ذلك في مورد وجبت الموافقة القطعية 

راف بأن جرى أحد الأصلين في طرف وأصبح العلم الإجمالي منجزاً من ناحيتها، وإذا لم تتعارض الأصول في الأط

ولم يجر في الآخر، أو جرى أصل مثبت في طرف وجرى أصل نافٍ في آخر، أو جرى استصحاب في طرف ثان 

 وفي طرف آخر

_______________________________ 



 

 .493: 3( أجود التقريرات 1)

 .1379/رجب/  5* ليلة الاثنين 

  233       

التنبيه 
 -الثامن 
 انحلال
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

جرت قاعدة الطهارة، فالعلم الإجمالي يسقط عن التنجيز لا محالة ويكون حينئذ منحلاً، فانحلاله بهذا المعنى إنماهو 

 بعدم تعارض الأصول في الأطراف.

دداً بين الأقل والأكثر أي بين السعة وهو الأقل لا بشرط أو وما نحن فيه من هذا القبيل فإن العلم الإجمالي كان مر

التقييد أي الأكثر بشرط شيء، بمعنى احتمال انطباق المعلوم بالإجمال على كل من خصوصية الإطلاق والتقييد، إلا 

فإن أصل البراءة تجري في التقييد  -كما هنا -أنه حيث يكون احدى الخصوصيتين مجرى للأصل دون الأخرى 

يث إنه يرفع الكلفة والضيق عن المكلف، وأما عن الإطلاق فلا يجري أصل فيه، لأن معنى الإطلاق هو التوسعة ح

وهو موافق للامتنان كان جريان الأصل في أحدهما في حكم الانحلال، وبهذا المعنى ينحل العلم الإجمالي وتجرى 

الأمر بين المتباينين، فإن الأصول هناك متعارضة البراءة من التقييد بلا محذور، ولا يقاس المورد على دوران 

والعلم الإجمالي غير منحل بخلاف ما نحن فيه، كما أنه علم من هذا حال الدوران بين المانعية والشرطية، فإن 

 أصالة عدم كل منهما يعارضه أصالة عدم آخر.

ءة العقلية في موارد الأقل والأكثر لمنع جريان البرا (1)ما ذكره المحقق النائيني )قدس سره( الوجه الثالث:*

الارتباطيين ما محصله: إن الأقل معلوم وجوبه ولكنه بين اللابشرط وبشرط شيء، وحيث كان التكليف ارتباطياً 

الذي هو عبارة عن وجوب واحد تعلق بالمجموع بحيث كان كل جزء من حيث تعلق التكليف به ومن حيث سقوطه 



قوط، إذ المفروض كون التكليف واحداً والأجزاء ارتباطياً وعليه فلا يحصل القطع ملازماً للآخر في الثبوت والس

بسقوط التكليف بإتيان الأقل حتى بالنسبة إلى نفس الأقل المقطوع وجوبه لاحتمال وجوب الأكثر، واحتمال وجوبه 

لأكثر، فيكون المقام من ملازم لاحتمال عدم سقوط التكليف رأساً، لأنه ملازم لعدم سقوطه بالإضافة إلى خصوص ا

موارد العلم بثبوت التكليف والشك في سقوطه، فيكون مجرى لقاعدة الاشتغال لأن العلم بشغل الذمة يقتضي العلم 

بالفراغ ولا يحصل إلا بإتيان الأكثر، وهذا الملاك جار في المتباينين، فلو جاء المكلف بأحدهما فقد شك في السقوط 

 والقاعدة هي الاشتغال.

_______________________________ 

 

 .1379/رجب/  6* ليلة الثلاثاء 

 .493: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     234   

 فالمتحصل من الوجه الثاني لزوم إتيان الأكثر وعدم كفاية الإتيان بالأقل والرجوع إلى البراءة.

لأمر الواقعي فلا دليل عليه نقلاً وعقلاً، فإن العقل يرى بمقتضى أنه إن أريد بسقوط التكليف سقوط ا والجواب عنه:

العبودية أن يقوم العبد بامتثال ما أمر به فإن جاء بالمأمور به على وجهه انتزع من ذلك السقوط وإلا فلا، فهو أمر 

صول الشرعية انتزاعي ويدل على عدم إرادة السقوط الواقعي هو أن المكلف لو استند في عمله إلى أصل من الأ

كقاعدة الطهارة في الوضوء مثلاً فهو يحتمل بقاء الأمر الواقعي من أجل أن الماء قد يكون غير طاهر وتكون 

 الصلاة حينئذ باطلة ولا يلتزم به أحد.

بل إن نفس المحقق النائيني )قدس سره( أجرى البراءة الشرعية في موارد الأقل والأكثر الارتباطي، ولا ريب أنه لا 

 صل لنا السقوط الواقعي فكيف التزم بذلك.يح

وإن أريد بالسقوط سقوط التكليف بحكم العقل فهو حاصل مما لا إشكال فيه باعتبار أن العقل يحكم بإتيان متعلق 

التكليف رسماً للعبودية وتأميناً من العقوبة، ولا ريب أن الذي تعلق التكليف به على نحو العلم إنماهو الأقل، فالعقل 



 بامتثاله وأما ما زاد على ذلك فهو تكليف غير واصل مشكوك فيه فتجري البراءة فيه لا محالة. يحكم

من الإشكال على جريان البراءة العقلية في هذه الموارد  (1)الذي ذكره الشيخ الأنصاري )قدس سره( الوجه الرابع:

متثال والتي من أجلها أمكن التوصل إليها هو أن الأحكام الشرعية تابعة للأغراض التي من أجلها يؤمر العبد بالإ

فإذا جاء العبد بالأقل خاصة فهو يشك في سقوط  -بناء على تبعية الأحكام للمصالح والمفاسد في المتعلقات  -بالأمر 

 الغرض الملزم ولا يتم العلم بتحصيله إلا بالإتيان بالأكثر، إذاً فالأكثر هو المنجز.

 شكال بجوابين:وقد أجاب نفسه )قدس سره( عن الإ

 الجواب الأول: أنه يمكن الالتزام بمذهب الأشاعرة الذين ينكرون تبعية

_______________________________ 

 

 .323: 2( فرائد الأصول 1)

  235       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 والمفاسد في المتعلقات، فيؤمر العبد بأمر وليس هناك غرض ملزم فلا يتم الإشكال المذكور. الأحكام للمصالح

الجواب الثاني: أن تحصيل الغرض بالإتيان بالأكثر غير حاصل هنا فإن المكلف لو أتى بالأكثر بنحو الجزم بأن كان 

لك هو المأمور به أو غيره، وحينئذ فإما أن قاصداً للأمر جزماً، فهذا تشريع محرم والعمل به باطل إذ لا يدري أن ذ

يأتي بالأقل أو بالأكثر ولكن الزائد على سبيل الرجاء واحتمال المطلوبية، وعلى الأول أي لو جاء بالأقل لا يكون 

جازماً بتحصيل الغرض، لاحتمال أن يكون المطلوب هو الأكثر، وإن جاء بالأكثر بعنوان أن الزائد برجاء الواقع 

اً يحتمل دخالة قصد القربة في الأمر وحينئذ لا يقطع بسقوط الغرض أيضاً، فعلى جميع الصور لا يأتي فهو أيض



 سقوط الغرض.

فلا مجال إلا من الإتيان بما هو معلوم الوجوب وهو الأقل حذراً من العقاب وتحصيل المؤمن منه، وأما الزائد عليه 

 ل وبقاعدة قبح العقاب بلا بيان.وهو الأكثر فاحتمال العقاب على تركه يدفع بالأص

 (1)وأجاب صاحب الكفاية )قدس سره( عن جوابي الشيخ )قدس سره(*

أما عن الأول فلأن الجواب يتم على حديث الأشعري الذي لا يلتزم بالمصالح والمفاسد، وأما العدلية الذين يلتزمون 

 بالتبعية )كما مقتضى الاستدلال ذلك( فلا يتم الجواب المذكور.

 ما عن الثاني فأجوبة كثيرة:وأ

الجواب الأول: أن تحصيل الغرض إنما يتم على جميع التقادير سواء في الأقل أم بالأكثر يختص بالتعبديات خاصة 

التي يعتبر فيها قصد الوجه وما شاكله، وأما في مثل التوصليات لو دار الأمر فيها بين الأقل والأكثر، فالاحتياط 

كثر فيه تأمين من العقوبة قطعاً، وهو مقطوع البطلان ولم يلتزم به أحد حتى الشيخ )قدس ممكن فيها، وإتيان الأ

 سره( نفسه.

 الجواب الثاني: أن الالتزام بالجواب المتقدم يستلزم عدم إمكان القول

_______________________________ 

 

 .1379/رجب/  7* ليلة الأربعاء 

 .364( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 

صول الأ
 ٣ج -

     236   

باستحباب الاحتياط في مثل هذه الموارد، وأن الإتيان بالأكثر فيه ثواب، لأن المفروض على كل تقدير لا يحصل 

 الغرض المقصود، وهذا لا يلتزم به )قدس سره( إذ أنه أفتى باستحباب الاحتياط في مثل هذه الموارد.

دون آخر، فانه لو جاء بالأقل لا يكون محرزاً لسقوط الغرض الذي من  وقد يناقش هنا بأن الاحتياط يمكن على تقدير

أجله دعى المولى للأمر به، ولكنه لو أتى بالأكثر فهو يقطع بأنه امتثل نفس الأجزاء الواجبة المعلومة، فلو جاء مثلاً 



وإن كان الزائد لا يدري  بعشرة أجزاء من العبادة أي مع ما هو المشكوك منها فقد أحرز امتثال التسعة من الواجب،

 بوجهه فهذا طريق يمكن أن يحتاط به بلا محذور.

الجواب الثالث: أن ندعي أن قصد الوجه غير معتبر في الإمتثال، فانه من الأمور التي يلتفت إليها عامة المكلفين 

متثال، وعدم التصريح به دليل ويبتلى بها الكل، ولو كان المولى معتبراً ذلك في الامتثال لصرّح به ما دام في مقام الا

 على عدم اعتباره.

 وإذا سقط اعتباره أمكن الاحتياط والتقرب بالجميع.

الجواب الرابع: أنه لو قام الدليل على اعتباره في مقام الامتثال فهو إنما يلزم بالإضافة إلى الواجب المستقل، وأما 

 بالإضافة إلى الأجزاء غير المستقلة فمقطوع العدم.

يدل عليه أن بعض العوام يعتبرون القنوت واجباً في الصلاة ويأتون به، ومع ذلك لا يبطل عملهم، ولو كان  والذي

قصد الوجه معتبراً فكيف صح العمل مع عدم قصد استحباب القنوت، فهذا دليل على عدم اعتبار ذلك ولا مانع من 

 التقرب بالإتيان بالباقية من الأجزاء المحتملة.

س: أنه على تقدير تسليم اعتبار نية الوجه في مقام الامتثال واعتباره في الأجزاء أيضاً إلا أنه حيث الجواب الخام

يمكن ويكون العبد قادراً على ذلك كسائر الأجزاء والشروط الأخرى، وأما حيث فقد القدرة عليه وتعذر إتيان ذلك فلا 

من هذا القبيل فإن نية الوجه بعد أن تعذر امتثالها  محالة يسقط قصد الوجه عن الاعتبار بالضرورة، وما نحن فيه

 سقطت بمقتضى ما عرفت فحينئذ يؤتى بالأكثر بلا نية الوجه ويتم المطلوب بلا محذور.

  237       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  



لشيخ )قدس سره( من عدم إمكان الاحتياط غير تام ولا بد من الإجابة عن ذلك بطريق وعليه فالجواب الذي تكلفه ا

 آخر.

وقد يقال بوجوب الاحتياط في موارد الأقل والأكثر الارتباطيين بدعوى أن الأوأمر الشرعية طريق إلى تحقيق *

معلولاً للأمر فعند  الأغراض خارجاً بحيث كان الغرض بوجوده التصوري علة للأمر، ولكن بوجوده الخارجي

 الشك في تحققه يحكم العقل بالاحتياط تحصيلاً للغرض.

. بأن الأغراض على نحوين تارة تكون نسبته إلى المطلوب نسبة المعلول (1)وأجاب عنه المحقق النائيني )قدس سره(

تيارياً ولا مانع من تعلق إلى العلة التامة بحيث لا يتوسط بينهما ما هو خارج عن الاختيار، فلا محالة يكون ذلك اخ

الطلب به، كما لا مانع من تعلق الطلب بنفس الأسباب التي هي بالحقيقة أسباب توليدية لذلك، كالقتل وفري الأوداج 

 فإن المطلوب بالحقيقة في هذا القسم نفس الفرض وهو هو.

يث يتوسط بينهما ما ليس ما تكون نسبة الغرض إلى المطلوب نسبة المعلول إلى العلل الاعدادية بح وأخرى:

بالاختيار وما هو خارج عن قدرة كنتاج الحنطة والزراعة والسقي، فإن الزراعة بالإضافة إلى تحصيل النتاج نسبة 

المعد إلى المعلول لتوسط عوامل غير اختيارية بين الأمرين ريثما تحصل النتيجة، وفي هذه الصورة لا يمكن تعلق 

 اختياري وإنما يجب تعلقه بأسبابه.الأمر بنفس الغرض لأنه ليس ب

أو فقل فلو علمنا بأن الغرض من القسم الأول فالواجب تحصيله بلا فرق بين أن يكون الأمر في مقام الإثبات متعلقاً 

بنفس الغرض أو بعلته، ففي مثله لو دار الأمر بين الأقل والأكثر كان مورداً للإحتياط، فيجب الإتيان بالأكثر 

 بغرض المولى. تحصيلاً للقطع

ولو علمنا كون الغرض من القسم الثاني فلا ريب أن حصول الغرض ليس متعلقاً للتكليف لعدم صحة التكليف بغير 

 المقدور، فلا يجب على المكلف الإتيان بما أمر به المولى وهو نفس الفعل المأمور به، وفي مثله لو دار الأمر بين

_______________________________ 



 

 .1379/رجب/  10يلة السبت * ل

 .405-404: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     238   

 الأقل والأكثر وجب الإتيان بالأقل للعلم بوجوبه على كل تقدير وكان وجوب الأكثر مورداً للأصل لعدم العلم به.

ل يجب الاحتياط عند دوران الأمر بين  ولو شككنا في ذلك ولم نعلم بأن الغرض من أي القسمين هل هو من الأو

الأقل والأكثر، أو من الثاني ليرجع إلى أصالة البراءة عن الأكثر فلا بد من الرجوع إلى الأمر الشرعي، فإن كان 

متعلقاً بنفس الأسباب وفعل المأمور به كالأوأمر المتعلقة بالصلاة والصوم استكشف من مقام الإثبات مقام الثبوت من 

ض غير مقدور لنا وأنه من القسم الثاني الذي يتوسط بينهما ما ليس بالاختيار فلا يجب تحصيله ولا يجب أن الغر

الاحتياط عند دوران الأمر بين الأقل والأكثر، وإن كان متعلقاً بالغرض نفسه كالأوأمر المتعلقة بالطهارة من الحدث 

كون الغرض مقدوراً لنا، إذ لو لم يكن مقدوراً لم يأمر  استكشف منه (1))ان كنتم جنباً فاطهروا( مثل قوله تعإلى:

 المولى الحكيم به، وفي مثله يجب الاحتياط عند دوران الأمر بين الأقل والأكثر تحصيلاً للعلم بغرض المولى.

 إذا عرفت هذا فنقول: إن الأوامر الشرعية إنما تعلقت بنفس الأسباب والفعل المأمور به دون أن تتعلق بالأغراض

)مثلاً المكلف أمر بنفس الصلاة دون أن يؤمر بالانتهاء عن الفحشاء( ويستكشف من ذلك أن الغرض ليس متعلقاً 

للتكليف، وفي مثله لا يجب علينا تحصيل الغرض، فإذا دار الأمر بين الأقل والأكثر في ناحية الأسباب أخذ بالمتيقن 

 لأكثر مورداً للأصل لعدم العلم به.وهو الأقل للعلم بوجوبه على كل تقدير، وكان وجوب ا

 وفيه: إننا ذكرنا في بحث الصحيح والأعم أن الذي يترتب على المأمور به غرضان

 أقصى ونسبته إلى المأمور نسبة المعلول إلى العلل الاعدادية وليس هو مقدوراً للمكلف ولا متعلقاً للتكليف، أحدهما:

ويحصل بحصول المعد نسبته إلى الفعل المأمور به نسبة المعلول غرض إعدادي يترتب على نفس المعد  ثانيهما:

 إلى علته التامة، كتهيئة الأرض وصلاحيتها

_______________________________ 



 

 .6: 5( سورة المائدة 1)

  239       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

للإنتاج المترتبين على السقي والزرع، فإن هذا غرض معلول إلى نفس الأسباب والأمر في الحقيقة بالأسباب في 

 مثله يرجع إلى نفس هذا الغرض المترتب على المعد فيجب تحصيله.

به فعلى القول بوجوب تحصيل الغرض يجب الإتيان بالأكثر تحصيلاً للعلم بهذا الغرض الذي نسبته إلى المأمور 

نسبة المعلول إلى علته التامة، فكون الغرض الأقصى خارجاً عن قدرة المكلف لا يفيد في دفع الإشكال بعد الالتزام 

بوجوب الاحتياط فيما إذا كان الغرض مترتباً على المأمور به ترتب المعلول على العلة التامة، لأن الغرض 

 ب الاحتياط والإتيان بالأكثر.الإعدادي الذي نشك في حصوله بإتيان الأقل يكفي لوجو

 والصحيح أن يقال أن الغرض على قسمين:*

ما يكون غرضاً عرفياَ قد تعلق به أمر المولى بنحو من المطابقة أو الالتزام فلا محالة يجب تحصيله ومع  الأول:

ل منه، ففي ذلك يجب الشك يجب الاحتياط فيه، كما لو أمر المولى بقتل زيد أو أمر بضرب عنقه واستفدنا إرادة القت

تحصيله لأنه غرض معلوم لدى سائر الأفراد ويجب الإتيان بما يكون محصلاً له يقيناً، ومع الشك في تحققه خارجاً 

 لزمنا تحصيله بكل صورة والإتيان بما يكون محصلاً له لأن المطلوب الأولى هو نفسه.

قد تعلق التكليف بنفس الفعل المأمور به، فالعقل حينئذ أن لا يكون الغرض عرفياً يلتفت إليه سائر الناس و الثاني:

يحكم بالإتيان بما أمر به المولى رسماً لقانون المولوية والعبودية، أما تحصيل الغرض فهو غير واجب على المكلف 

م بل على المولى أن يطبق ما يفي بغرضه على المأمور به لأنه غرض لا يلتفت إليه العرف، فإذا أخل بالتطبيق ل



يكن العبد مسؤولاً من هذه الجهة إنماالعبد محكوم بنظر العقل أن يسعى نحو ما أمر به مولاه دون ان يسعى نحو 

 الغرض فحينئذ بالمقدار الواصل من التكليف يجب القيام به.

لأنه أما ما زاد على ذلك مما هو غير واصل فالبراءة جارية فيه، فكما أن التكليف غير الواصل لا يجب امتثاله 

 مجرى للبراءة وكذلك الغرض غير الواصل لا

_______________________________ 

 

 . عطلت الدراسة حداداً على وفاة الحجة السيد مير علي الكاشاني.1379/رجب/  19* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     240   

كثر فانه مشكوك التكليف ومعه لا يجب امتثال الزائد يجب تحصيله، ولا ريب أن المعلوم تكليفه إنماهو الأقل دون الأ

 على الواصل.

والحاصل أنه بناء تبعية الأحكام للمصالح والمفاسد في المتعلقات وأن مسؤولية تطبيق الغرض من حيث وفائه على 

واصل إليه وقام  المأمور به تعود إلى ناحية المولى، فالعبد لا يجب عليه بحكم العقل إلا القيام بما كلف به مما هو

البيان عليه من قبل المولى، وأما غير الواصل إليه ولم يقم البيان عليه فالبراءة العقلية وهي قبح العقاب بلا بيان 

 محكمة فيه.

فإذا دار الأمر بين الأقل والأكثر كان الواصل من المأمور به هو الأقل وهو المتيقن فيجب تحصيله، وأما الزائد على 

 بيان عليه فيكون مجري للبراءة العقلية.ذلك فلم يقم 

وكذلك الغرض المشكوك ترتبه على الأقل أو الأكثر، فإنه على تقدير ترتبه على الأقل كانت الحجة عليه تامة وصح 

العقاب على تفويته بترك الأقل، وعلى تقدير ترتبه على الأكثر لم تقم عليه الحجة من قبل المولى وكان العقاب على 

رك الأكثر عقاباً بلا بيان، أو فقل انه بهذا القدر من التكليف كان الغرض واصلاً أما ما زاد عليه فقاعدة قبح تفويته بت

 العقاب بلا بيان محكمة فيه، هذا كله في الجهة الأو لى وهو جريان البراءة العقلية.

 في جريان البراءة الشرعية الجهة الثانية:



الشرعية في موارد الأقل والأكثر الارتباطيين، فمن قال بجريان البراءة العقلية اختلف الأصوليون في جريان البراءة 

قال بجريان البراءة الشرعية حتماً لعدم المانع من ذلك، فإن أصالة  (1)في ذلك كالشيخ الأنصاري )قدس سره(

جري الأصل في الإطلاق لا تجري باعتبار كونه سعة على المكلف وليس بتضييق ليشمله حديث الرفع، وإنما ي

التقييد بلا معارض، فكما قلنا إن الأصل عدم التقييد بمعنى قبح العقاب عليه لعدم البيان كذلك نقول برفع المؤأخذة 

 على التقييد لكونه مما لا

_______________________________ 

 

 .328: 2( فرائد الأصول 1)

  241       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

يعلم فيشمله حديث الرفع، إنماالكلام فيمن منع جريان البراءة العقلية وعدم انحلال العلم الإجمالي، ففي جواز الرجوع 

 إلى البراءة الشرعية وجهان:

جراء البراءة، فقد ادعى صاحب إلى إ (2)والمحقق النائيني )قدس سره( (1)فقد ذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

الكفاية )قدس سره( في وجهه أن عموم حديث الرفع قاض برفع جزئية ما شك في جزئيته وحينئذٍ يرتفع التردد فيما 

 دار أمر ه بين الأقل والأكثر.

هراً لأن عدم وأما المحقق النائيني )قدس سره( فقد أفاد أن حديث الرفع يفيد عدم التقييد ظاهراً فيثبت به الإطلاق ظا

التقييد هو الإطلاق في مورد قابل، لأن التقابل بينهما تقابل العدم والملكة فبضميمة حديث الرفع إلى أدلة الأجزاء 

 والشرائط يثبت الإطلاق ظاهراً.



براءة والصحيح أن يقال: أنه لا تفكيك بين البرائتين العقلية والشرعية، لأن عمدة ما توهم أن يكون مانعاً من جريان ال

 العقلية محذوران.

المحذور الأول: من جهة لزوم تحصيل الغرض عند الدوران بين الأقل والأكثر، فانه لو اقتصر المكلف على الإتيان 

 بالأقل لشك في حصول الغرض، ومعه لا تجري البراءة العقلية من إتيان الأكثر بل لا بد من الاحتياط.

الأقل والأكثر قد تعلق بطبيعة مرددة بين الإطلاق والتقييد أي بين اللابشرط المحذور الثاني: أن العلم الإجمالي في 

وبشرط شيء، وهذا في الحقيقة موجب لعدم الانحلال لأنه مقوم للعلم الإجمالي، وما هو موجب لانحلاله هو رجوع 

مالي منحلاً لتجري العلم الإجمالي إلى قضيتين متيقنة ومشكوكه، والمفروض أنه ليس كذلك فلا يكون العلم الإج

البراءة عن الأكثر، ويكون الشك في سقوط التكليف بإتيان الأقل إلا في ثبوته فيكون مورداً لقاعدة الاشتغال، وكل 

 من هذين المحذورين لو تم لمنع من إجراء البراءة الشرعية.

دير فلا ينفع الرجوع إلى أما المحذور الأول: فلأنه لو لزم تحصيل الغرض الواصل بالعلم الإجمالي على كل تق*

 البراءة الشرعية مع الشك في حصول الغرض

_______________________________ 

 

 .366( كفاية الأصول: 1)

 494: 3( أجود التقريرات 2)

 .1379/رجب/  20* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     242   

المولى وتردد الأمر بين الأقل والأكثر فجريان حديث الرفع  بإتيان الأقل، فإن المكلف إذا علم بلزوم تحصيل غرض

عن الأكثر معناه رفع الجزئية عن الجزء المشكوك فيه ظاهراً بمعنى عدم العقاب على تركه، وهذا لا يكون مثبتاً إذ 

متعلق بالأقل  الغرض متعلق بالأقل فانه ليس بحجة أو فقل لو قامت أمارة على نفي الأكثر كان ذلك مثبتاً أن التكليف

لأن الأمارة حجة، أما الإصول فلا، والمفروض أن البراءة ليست من الأمارات الناظرة إلى الواقع لتترتب عليها 



اللوازم العقلية، فيحكم بترتب الغرض على الأقل، بل هي من الأصول التي تعين وظيفة المكلف في مورد العجز عن 

اتها، فلا يفيد الرجوع إليها لنفي وجوب الأكثر، فما قيل من امتناع جريان الوصول إلى الواقع فلا تكون حجة في مثبت

 البراءة العقلية جارٍ في البراءة الشرعية.

وأما المحذور الثاني: فلأن جريان البراءة عن الأكثر أي عن تقييد الأقل بإضافة الأجزاء المشكوك فيها لا يثبت تعلق 

لى القول بالأصل المثبت، لما ذكرناه من أن التقابل بين الإطلاق والتقييد ثبوتاً التكليف بالأقل على نحو الإطلاق إلا ع

وواقعاً تقابل التضاد، فإن الإطلاق في مقام الثبوت لحاظ الطبيعة سارية في جميع الأفراد على نحو اللابشرط، 

عة بشرط شيء، والمولى في والتقييد كذلك لحاظ الطبيعة مقيدة بشيء ومشروطة به، والطبيعة لا بشرط تضاد الطبي

مقام بيانه يستحيل عليه أن يهمل حكمه ثبوتاً، فهو إما أن يحكم على طبيعة يلاحظها سارية في جميع الأفراد، أو 

يلاحظها مقيدة بالوجود أو العدم، ومع كون التقابل بين الإطلاق والتقييد من تقابل التضاد فأصالة البراءة من التقييد 

ون التكليف بالأقل مطلقاً، لأن مثبتات الأصول ليست حجة كما عرفت، ومعه لا ينحل العلم بالأكثر لا يثبت ك

 الإجمالي المقتضى لوجوب الاحتياط، فلا تجري البراءة الشرعية كما لا تجري البراءة العقلية.

تنع جريان الثاني والحاصل أن البراءة العقلية لو جرت في مورد لجرت في البراءة الشرعية ومتى امتنع جريانها ام

فلا تفكيك بينهما، فلا بد من القول بجريان البراءة عقلاً ونقلاً كما اختاره الشيخ الأنصاري )قدس سره( وهو 

 الصحيح كما تقدم، أو الالتزام بقاعدة الاشتغال وعدم جواز الرجوع إلى البراءة العقلية والنقلية.

  243       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

جمالي الإ
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 بـقي شـيء:



في الهامش إشكالاً: أنه بعد إجراء البراءة الشرعية عن وجوب الأكثر كيف  (1)ذكر صاحب الكفاية )قدس سره(

رفع جزئية الجزء  يمكن الالتزام بوجوب الأقل ولا دليل عليه، فإن الأدلة الأولية تدل على وجوب المركب التام وبعد

المشكوك فيه بمثل حديث الرفع لا يبقى دليل على وجوب الباقي، وأجاب عنه: بأن نسبة حديث الرفع إلى أدلة 

 الأجزاء والشرائط نسبة الاستثناء إلى المستثنى، فبضميمته إليها يحكم باختصاص الجزئية بغير حال الجهل.

دليل آخر، فإن نفس العلم الإجمالي بوجوب الأقل المردد بين كونه والصحيح أن يقال ان وجوب الأقل لا يحتاج إلى 

بنحو الإطلاق أو التقييد كاف في وجوبه، فالإشكال المذكور وجوابه ساقط من أصله، وقد نشأ الإشكال من الخلط بين 

تركه الجهل والنسيان والاضطرار والإكراه، ففي باب الاضطرار بعد رفع جزئية بعض الأجزاء للإضطرارإلى 

بقوله )وما اضطروا( يحتاج وجوب الباقي إلى الدليل، لأن الأدلة الأولية إنما دلت على وجوب المركب التام، وبعد 

 رفع اليد عنها لأدلة الاضطرار لم يبق دليل على وجوب بقية الباقي.

 ينفعه مقالة صاحب وكذا الحال في باب الإكراه والنسيان، والإشكال المذكور يرد في في هذه الموارد حتماً ولا

الكفاية )قدس سره( في مقام الجواب من أن نسبة حديث الرفع إلى أدلة الأجزاء والشرائط نسبة الاستثناء إلى 

المستثنى منه لأن النسبة المذكورة تتم بعد ما دل دليل على وجوب البقية، والكلام فعلاً في وجود هذا الدليل ولا يمكن 

ث الرفع، فإن مفاده نفي وجوب ما اضطروا إليه لا إثبات وجوب بقية الأجزاء إثبات وجوب البقية بنفس حدي

 والشرائط، فبعد رفع اليد عن الأدلة الأولية الدالة على المركب التام للإضطرار لم يبق دليل على وجوب البقية.

أو تحت قاعدة الميسور  نعم لو دل دليل خاص على البقية في مورد كما في الصلاة فإنها لا تسقط بحال فهو المتبع،

 كبرى وصغرى فيعمل بها، وإلا

_______________________________ 

 

 .366( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     244   



فيشكل الحكم بوجوب البقية كما في الصوم، فانه بعد الافطار في بعض أجزاء اليوم للإضطرار لا دليل على وجوب 

جزاء ذلك اليوم، وأو ضح منه الوضوء فيما لم يكن الماء كافياً لغسل جميع الأعضاء فانه لا دليل الإمساك في بقية أ

 على وجوب غسل بعض الأعضاء دون بعض آخر، وسيجيء التعرض لتفصيل ذلك إن شاء الله.

طلاق أو التقييد وقد عرفت أن كل ذلك أجنبي عن المقام، لأن العلم الإجمالي بوجوب الأقل المردد بين كونه بنحو الإ

 كاف في إثبات وجوبه بلا حاجة إلى دليل آخر.

 بقي الكلام في الاستصحاب*

قد يلتمس في المقام دليل آخر كالاستصحاب فيجري في الأكثر تارة فيثبت الاشتغال، ويجري في الأقل أخرى فيثبت 

 البراءة.

بعد أن علم بوجوب تكليف مردد بين الأقل  وهو التمسك به للإشتغال، فتوضيحه: أن يقال أن المكلف أما الأول:

والأكثر بحيث لو كان في الواقع هو الأقل وأتى به لأجزء ولو كان الأكثر وأتى به لأجزء أيضاً كان الواجب 

مرددا بًين مقطوع البقاء ومقطوع الارتفاع، إذ التكليف لو كان متعلقاً بالأقل فهو مرتفع قطعاً بالإتيان به يقيناً، ولو 

متعلقاً بالأكثر فهو باق يقيناً، فبعد الإتيان بالأقل يشك في سقوط التكليف المتيقن بثبوته قبل الإتيان به فيستصحب كان 

بقاؤه على نحو القسم الثاني من استصحاب الكلي حتى يأتي بالأكثر، وبعد جريان هذا الاستصحاب والحكم ببقاء هذا 

لأكثر تحصيلاً للعلم بالفراغ، هذا غاية ما يقال في تقريب الاستدلال التكليف تعبداً يحكم العقل بوجوب الإتيان با

 بالاستصحاب للإشتغال.

أولاً: أن جريان القسم الثاني من استصحاب الكلي إنمايجري حيث يكون الحادث مردداً بين الارتفاع  والجواب عنه:

الحدث بين الأصغر والأكبر فإن أصالة  والبقاء، ويكون جريان الأصل في كل منهما معارضاً بالآخر، كما لو تردد

عدم تحقق الأكبر معارض بأصالة عدم تحقق الأصغر، فإذا توضأ شك في ارتفاع الحدث المتيقن حدوثه لكونه مردداً 

 بين مقطوع الارتفاع والبقاء فيستصحب الحدث الكلي.

_______________________________ 



 

 .1379/رجب/  21* ليلة الأربعاء 

  245       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

وأما إذا لم تتعارض الأصول فيه بل أحرز حال الفرد الحادث بضميمة الأصل إلى الوجدان لا يجري حينئذ 

د بين البول والمني، فهو لو استصحب استصحاب الكلي، كما إذا كان المكلف محدثا بالأصغر ثم خرج منه بلل مرد

حالته السابقة وهي الحدث الأصغر لأصبح احتمال الأكبر مشكوكاً فيه فتجري البراءة فيه وهو أصالة عدم حدوث 

الأكبر، ولا معنى لاستصحاب الكلي بعد الوضوء لأن الحدث الأصغر كان متيقناً، وإنما الشك في تبدله إلى الأكبر، 

الأصغر وهو حاكم على استصحاب كلي الحدث كفى في الحكم بأن الفرد الحادث هو  فإذا استصحب الحدث

 الأصغر.

وما نحن فيه كذلك، فإن المكلف حيث علم بوجوب الأقل وتردد أمره بين أن يكون ذلك الوجوب مقيداً أو مطلقاً أو 

قل مطلق إلا أنه يفيد كون الأقل فقل بين اللابشرط وبشرط شيء، فأصالة عدم التقييد وإن لم تثبت الإطلاق وأن الأ

غير مقيد بالأكثر، وهذا مع العلم بالوجوب يكفي في مقام الامتثال بلا حاجة إلى الرجوع لاستصحاب الكلي، لأنه يتم 

 حيث لا يوجد أصل في الفرد وقد عرفت وجوده.

كليفه بين الأقل والأكثر واما تقريب الثاني وهو التمسك بالاستصحاب للبراءة فيقال: أن المكلف حيث يتردد ت

فيستطيع أن يستصحب عدم لحاظ المولى للأكثر حين جعل التكليف، أو عدم لحاظ جزئية المشكوك فيه وهو طارد 

 لاحتمال الأكثر وتثبيت للأقل.

والجواب أولاً: إن عدم اللحاظ من المولى ليس أثراً شرعياً ولا موضوعاً لأثر شرعي، وإن كان اللحاظ مقدمة لأمر 



 رعي ومعه لا يجري الاستصحاب فيه.ش

ثانياً: إن الاهمال ثبوتاً بعد أن كان في الواقع مستحيلاً فلا يخلو حال المولى، إما قد لاحظ الأقل حين التكليف بشرط 

شيء أي بشرط لحاظ الأكثر أي مقيداً أو لاحظ الأقل لا بشرط وهو معنى الإطلاق، ومع الشك في ذلك ومسبوقية 

دم فأصالة عدم لحاظ الأقل لا بشرط يعارضه أصالة عدم لحاظ الأقل بشرط شيء فيتساقط كل منهما بالع

 الاستصحابان ويرجع إلى البراءة في الأكثر، نتيجته الأخذ بالأقل.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     246   

المنتزعة من التكليف ثالثاً: إن عدم لحاظ جزئية المشكوك فيه معناه عدم لحاظ الأكثر، فإن الجزئية من الأمور 

بالأكثر أو فقل منتزعة من الأمر المتعلق بالمركب، فاستصحاب عدم الجزئية يعود إلى استصحاب عدم تعلق الأمر 

 بالمركب، أي عدم التعلق بالأكثر وهو معنى جريان الاستصحاب للبراءة من الأكثر وإثبات أن الواجب هو الأقل.

معارض بمثله لما تقدم من أن الأقل المتيقن التكليف مردد بين الإطلاق أن الاستصحاب المذكور  والجواب عنه:

 والاشتراط، وكل منهما مشكوك الحدوث فإجراء الاستصحاب فيهما مناف للعلم الإجمالي.

 فالصحيح عدم التمسك بالاستصحاب لإثبات الاشتغال أو البراءة.

شروط أو فقل في الأجزاء التحليلية لدوران الأمر بين المقام الثاني: في دوران الأمر بين الأقل والأكثر في ال*

 الإطلاق والتقييد، وهو على أقسام ثلاثة:

أن يكون ما يحتمل دخله في المأمور به على نحو الشرطية موجوداً مستقلاً، غاية الأمر أنه يحتمل  القسم الأول:

مثله تجري البراءة العقلية والنقلية، فإن الأقل  تقييد المأمور به كما إذا احتمل اعتبار التستر في الصلاة مثلاً وفي

الذي نعلم بتعلق التكليف به يدور أمره بين الإطلاق والتقييد فتجري البراءة عن التقييد، ولا تعارضها أصالة البراءة 

 في الإطلاق، لأن الإطلاق سعة وليس بضيق على المكلف ليرتفع بالبراءة.

 ت المتقدمة والجواب عنها بعين ما تقدم.وعلى هذا القسم تجري جميع الإشكالا

أن يكون ما يحتمل دخله في المأمور به غير مستقل عنه خارجاً، وإنماهو بمنزلة الصفة إلى  القسم الثاني:

الموصوف والعارض إلى المعروض، كما لو شك في أن الرقبة الواجب عتقها خصوصاً المؤمنة أو الأعم منها أو 



جري فيه البراءة بكلا قسميها، فإن تعلق التكليف بالطبيعي المردد بين الإطلاق والتقييد من الكافرة، وهذا القسم ت

 معلوم إجمالاً فتجري البراءة عن التقييد بلا معارض.

_______________________________ 

 

 .1379/شعبان/  1* ليلة السبت 

  247       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
ر بالاضطـرا

إلى ارتكاب 
بعض 

أطراف 
العلم 

 الإجمالي

  

على جريان البراءة العقلية هنا وفيما تقدم بدعوى أن جريان البراءة في موارد  (1)وأشكل صاحب الكفاية )قدس سره(

الأقل والأكثر مبني على انحلال العلم الإجمالي بكون الأقل متيقناً على كل تقدير، والمقام ليس كذلك لأن وجود 

ي ضمن المقيد متحد معه بل عينه خارجاً، ووجود الطبيعي ضمن غيره مما هو فاقد للقيد مباين له فلا يكون الطبيع

 هناك قدر متيقن لينحل به العلم الإجمالي وتجري أصالة البراءة.

وما نحن  -كما مر -أولاً: أن الملاك في الانحلال جريان الأصل في بعض الأطراف بلا معارض  والجواب عنه:

ه كذلك فإن تعلق التكليف بطبيعي الرقبة المردد بين الإطلاق بالنسبة إلى الإيمان والكفر أو التقييد بخصوص في

الإيمان معلوم وهذا هو القدر المتيقن، إنما الشك في خصوص الإطلاق والتقييد وحيث أن في الإطلاق سعة على 

 جري أصالة البراءة عن التقييد بلا معارض.المكلف لا ضيقاً فلا يكون مورداً لجريان الأصل في نفسه، فت

ثانياً: أن هذا الإشكال لو تم لجرى في الشك في الجزئيية أيضاً، وذلك لأن كل واحد من الأجزاء له اعتباران: الأول: 

اعتبار الجزئية وأن الوجوب المتعلق بالمركب متعلق به ضمناً، الثاني: اعتبار الشرطية وأن سائر الأجزاء مقيد به 

ن الكلام في الأقل والأكثر الارتباطيين، فيكون الشك في الجزئية شكاً في الشرطية بالاعتبار الثاني، فيجري لأ



 الإشكال المذكور فلا وجه لاختصاصه بالشك في الشرطية.

لتيمم أن يكون ما يحتمل دخله في المأمور بأن تكون نسبته إليه نسبة الفصل إلى الجنس، كما إذا تردد ا القسم الثالث:

الواجب بين تعلقه بالثواب أو مطلق الأرض الشامل له وللرمل والحجر وغيرها، وكما إذا أمر المولى عبده بإتيان 

حيوان فشك في أنه أراد خصوص الفرس أو مطلق الحيوان ففي مثله ذهب صاحب الكفاية )قدس سره( والمحقق 

 فاية )قدس سره( فقد تقدم إشكالهالنائيني )قدس سره( إلى عدم جريان البراءة. أما صاحب الك

_______________________________ 

 

 .367( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     248   

فذكر أن الجنس لا تحصل له في الخارج إلا في ضمن الفصل،  (1)والجواب عنه، وأما المحقق النائيني )قدس سره(

متحيزاً بفصل، فيدور أمر الجنس المتعلق للتكليف بين كونه متحيزاً بفصل  فلا يعقل تعلق التكليف به إلا مع أخذه

معين أو بفصل ما من فصوله، فيكون المقام من موارد دوران الأمر بين التعيين والتخيير لا من دوران الأمر بين 

فصل، بل نقول إن تقييده الأقل والأكثر، لأنه لا معنى للقول بأن تعلق التكليف بالجنس متيقن إنماالشك في تقييده ب

بالفصل متيقن إنما الشك في تقييده بفصل معين أو فصل من فصوله، لما ذكرنا من عدم معقولية كون الجنس متعلقاً 

للتكليف إلا مع أخذه منجزاً بفصل، فيدور الأمر بين التخيير والتعيين والعقل يحكم بالتعيين، فلا مجال للرجوع إلى 

 ن.البراءة عن كلفة التعيي

 دوران الأمر بين التعيين والتخيير

 والحديث عن هذا البحث يقع في مسائل ثلاث:

أن يتردد في الواجب بين التعيين والتخيير في مرحلة الجعل والتشريع في الأحكام الواقعية، بأن لا  المسألة الأولى:

وجوب التعييني أو التخييري بينها يعلم أن المجعول في الشريعة المقدسة عصر الغيبة بالنسبة إلى صلاة الجمعة ال



 وبين الظهر.

أن يتردد في الواجب بين التعيين والتخيير في مرحلة الحجية وفي مرحلة الجعل في الأحكام  المسألة الثانية:

الظاهرية، كما لو علم المكلف بوجوب تقليد الأعلم على العامي وتردد بين أن يكون معيناً أو مخيراً بينه وبين غيره 

 غير الأعلم.وهو 

أن يتردد في الواجب بين التعيين والتخيير في مرحلة الامتثال والمزاحمة بعد العلم بالتعيين في مقام  المسألة الثالثة:

الجعل، كما لوعلم بوجوب إنقاذ كل غريق وفرضنا أن غريقين شاهدهما المكلف وهو لا يقدر إلا على أحدهما 

 الاخر فيدور الأمر بين وجوب انقاذه تعييناً أو تخييراً بينه وبين الآخر. واحتمل أن يكون أحدهما بالخصوص أهم من

 أما المسالة الأولى: فيقع البحث عنها في صور ثلاث:

 أن يعلم المكلف بكون الواجب واحداً دون غيره ودون أن الصورة الأولى:

_______________________________ 

 

 .507: 3( أجود التقريرات 1)

  249       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

يكون له مسقط آخر في مقام الامتثال ولكنه يحتمل وجوب شيء آخر له على نحو العدل، كما لو علم بوجوب الصيام 

 في مقام الكفارة واحتمل أن يكون اطعام ستين مسكين عدلاً له.

أن يعلم المكلف بوجوب كل من الفعلين في الجملة ويشك في مسقطية كل منهما على الآخر، إذ من  ة الثانية:الصور

الممكن أن لا يكون أحدهما مسقطاً عن الآخر، فالواجب في كل منهما تعييني كما أنه من الممكن أن يكون مسقطاً 



 فالواجب تخييري.

واحد ويعلم باسقاط شيء آخر له، ويحتمل أن يكون أيضاً واجباً فيكون  أن يعلم المكلف بأن الواجب الصورة الثالثة:

الوجوب تخييراً بينه وبين الواجب الأول، أو أن لا يكون واجباً كالقراءة والإتمام خلف من يثق بعدالته، فإن القراءة 

راً وعلى تقدير العدم واجبة قطعاً والإتمام مسقط لها أيضاً، ولكن يشك في وجوبه فعلى تقدير وجوبه يكون تخيي

 فالوجوب تعييني بالنسبة إلى القراءة.

أما الثمرة المتحصلة من هذا فهو أنه على تقدير أن يكون الواجب تخييراً فعند العجز عن القراءة يتعين على المكلف 

لعجز عنها لا يتعين الإتمام لأنه أحد موردي الواجب التخييري، وعلى تقدير التعيين أي أن القراءة واجبة تعيناً فعند ا

 الائتمام ولا يجب عليه ذلك.

 فقد ذهب جماعة إلى أن الأصل هو الاشتغال والحكم بالتعيين واستدل عليه بوجوه: الصورة الأولى: أما البحث في

من أن دوران الأمر بين التعيين والتخيير إن كان من جهة  (1)ما ذكره صاحب الكفاية )قدس سره( الوجه الأول:

يء شرطاً للواجب فيحكم فيه بالتخيير، لأن الشرطية أمر قابل للوضع والرفع فيشملهما حديث الرفع عند احتمال ش

الشك فيها، وإن كان من جهة احتمال دخل خصوصية ذاتية في الواجب كما في المقام لا يمكن الرجوع فيه إلى أدلة 

الوضع والرفع، ومعه لا يمكن الرجوع عند  البراءة، لأن الخصوصية إنما تكون منتزعة من نفس الخاص فلا تقبل

 الشك فيه إلى أدلة البراءة، فلا بد من الحكم بالاشتغال والالتزام بالتعيين في مقام الامتثال.

_______________________________ 

 

 .367( كفاية الأصول: 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     250   

س الخاص وغير قابلة للوضع والرفع إلا أن اعتبارها في المأمور به وفيه أن الخصوصية وإن كانت منتزعة من نف

 قابل لهما، فإذا شك في ذلك فالمرجع هو البراءة.

من أن الشك هنا في حصول الامتثال بعد العلم بثبوت التكليف  (1)ما ذكره المحقق النائيني )قدس سره( الوجه الثاني:



ر في كفارة تعمد الإفطار بين خصوص صيام شهرين وبين الأعم منه والمرجع فيه قاعدة الاشتغال، فإذا دار الأم

ومن اطعام ستين مسكيناً كان الصيام مبرءً للذمة يقيناً، اما الإطعام فسقوط التكليف المعلوم به مشكوك فيه ومعه لا 

 يكتفى به في مقام الامتثال بحكم العقل.

كما لو تعلق التكليف بحصة خاصة أو بالجامع العرفي بينها والتحقيق أن يقال: أن التخيير المحتمل هنا إما عقلي 

وبين غيرها من سائر حصص الجامع، أو شرعي كما إذا كان ما يحتمل وجوبه التخييري مبايناً في الماهية لما علم 

زاعي وجوبه ولم يكن بينهما جامع عرفي، قد ذكرنا في محله أن الوجوب التخييري في هذا القسم يتعلق بالجامع الانت

المعبر عنه بأحد الشيئين أو الأشياء، أما في مورد احتمال التخيير العقلي فتعلق التكليف بالجامع معلوم إنما الشك في 

كونه مأخوذاً في متعلق التكليف على نحو الإطلاق واللا بشرط أو على نحو التقييد وبشرط شيء، ولا يتصور 

إن كانا متقابلين ولم يكن شيء منهما متيقناً إلا أنك عرفت سابقاً أن الإهمال في مقام الثبوت، والإطلاق والتقييد و

انحلال العلم الإجمالي غير متوقف على تيقن بعض الأطراف، بل يكفي فيه جريان الأصل في بعض الأطراف بلا 

 معارض.

طرف الإطلاق، فإذا وقد سبق أن جريان أصالة البراءة العقلية والنقلية في جانب التقييد غير معارض بجريإنها في 

ثبت عدم التقييد ظاهراً لأدلة البراءة لا يبقى مجال لدعوى رجوع الشك إلى الشك في الامتثال ليكون المرجع هو 

الاشتغال، فإن الشك في الامتثال منشؤه الشك في إطلاق الواجب وتقييده، فإذا ارتفع احتمال القيد بالأصل يرتفع 

 الشك في الامتثال أيضاً.

 وأن الحكم فيه هو -هر الحال في موارد احتمال التخيير الشرعي ومنه يظ

_______________________________ 

 

 .374: 3( أجود التقريرات 1)

  251       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 

  



بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

د الشيئين في الجملة معلوم، وإنماالشك في الإطلاق والتقييد فتجري أصالة لأن تعلق التكليف بعنوان أح -التخيير

 البراءة عن التقييد، وبضم الأصل إلى الوجدان يحكم بالتخيير.

أيضاً أن الوجوب التخييري يحتاج إلى مؤنة زائدة في مقام  (1)ما ذكره المحقق النائيني )قدس سره( الوجه الثالث:*

مقام الثبوت فيحتاج إلى ملاحظة العدل وتعليق التكليف بالجامع بينه بين الطرف الآخر،  الثبوت والإثبات، أما في

وأما إثباتاً فهو بحاجة إلى ذكر العدل وبيانه فما لم تقم الحجة على المؤنة الزائدة يحكم بعدمها فيثبت الوجوب 

 التعييني.

مطلقاً إلى مؤنة زائدة أي سواء كان التخيير المحتمل  أولاً: لا نسلم أن الوجوب التخييري ثبوتاً يحتاج والجواب عنه:

تخييراً عقلياً أو شرعياً، إذ التخيير العقلي يحتاج إلى لحاظ الجامع فقط، كما أن الواجب التعييني يحتاج إلى لحاظ 

إلى  الواجب الخاص، فليس هناك مؤنة زائدة في الوجوب التخييري، نعم فيما كان التخيير المحتمل شرعياً احتاج

مؤنة زائدة، لأن الجامع في التخيير الشرعي عنوان أحد الشيئين، وواضح أن لحاظ أحد الشيئين يحتاج إلى لحاظ 

 نفس الشيئين، فيصير الوجوب التخييري محتاجاً إلى مؤنة زائدة بالنسبة إلى الوجوب التعييني.

ب التعييني به متوقف على القول بالأصل ثانياً: أن مرجع ما ذكره إلى استصحاب عدم لحاظ العدل وإثبات الوجو

 المثبت ولا نقول به، مضافاً إلى كونه معارضاً باستصحاب عدم لحاظ الطرف الآخر بالخصوص.

وأما ما ذكره من أن الوجوب التخييري يحتاج إلى مؤنة زائدة في مقام الإثبات فإنما يتم فيما إذا دل دليل لفظي على 

تمسك بإطلاقه لإثبات كون الوجوب تعيينياً، وأما فيما إذا لم يكن هناك دليل لفظي وجوب شيء من دون ذكر العدل في

 كما هو المفروض فإن محل الكلام عدم وجود دليل لفظي والبحث عن مقتضى الأصول

_______________________________ 



 

 .1379شعبان/ /3* ليلة الإثنين 

 .372: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     252   

العملية أشرنا إلى ذلك في أول بحث دوران الأمر بين التعيين والتخيير، فلا يترتب عليه الحكم بالوجوب التعييني في 

 المقام بل لا ارتباط له بمحل البحث أصلاً.

الجملة، ما ذكره بعضهم من التمسك بأصالة عدم وجوب ما يحتمل كونه عدلاً لما علم وجوبه في  الوجه الرابع:

 وبضم هذا الأصل إلى العلم المذكور يثبت الوجوب التعييني.

الجواب عنه: أنه لو أريد بالأصل المذكور أصالة البراءة العقلية بمعنى حكم العقل بقبح العقاب بلا بيان فمن الظاهر 

ة، وأما الجامع أنه غير جار هنا، إذ لا يحتمل العقاب على ترك خصوص ما احتمل كونه عدلاً للواجب في الجمل

بينهما فاستحقاق العقاب على تركه معلوم فلا معنى للرجوع إلى قاعدة قبح العقاب بلا بيان، وإن أريد به البراءة 

الشرعية فهو أيضاً غير تام، لأن تعلق التكليف بالجامع معلوم على الفرض وتعلقه بخصوص ما يحتمل كونه عدلاً 

يهما، وأما جريان البراءة في جعل العدل لما علم وجوبه في الجملة فهو راجع غير محتمل فلا معنى لجريان البراءة ف

إلى جريان البراءة عن الإطلاق، وواضح عدم جريإنها لما تقدم من أن الإطلاق توسعة لا منة في رفعه فلا يكون 

 مشمولاً لأدلة البراءة الشرعية.

لجملة، ففيه أولاً: أنه معارض باستصحاب عدم جعل وإن أريد به استصحاب عدم جعل العدل للواجب المعلوم في ا

الوجوب التعييني لما يحتمل وجوبه تعييناً، وثانياً: أنه لا يثبت الوجوب التعييني بالاستصحاب المذكور إلا على القول 

 بالأصل المثبت ولا نقول به.

من دوران الأمر بين التعيين  فتحصل من جميع ما ذكرناه في المقام أنه لا وجه للقول بالتعيين في هذا القسم

والتخيير، وأن المرجع هو البراءة عن وجوب الإتيان بخصوص ما يحتمل كونه واجباً تعيينياً فتكون النتيجة هي 



 الحكم بالتخيير.

 ثم إن هذا كله فيما كان المكلف قادراً على إتيان كل من الفردين الذين يعلم بوجوب أحدهما ويحتمل وجوب الآخر.*

_______________________________ 

 

 .1379/شعبان/  4* ليلة الثلاثاء 

  253       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

جوبه قطعاً، وأما إذا لم يكن قادراً على الجمع بينهما بل كان قادراً على ما يحتمل وجوبه التخييري دون ما يعلم و

فإنه عاجز عنه أو فقل الذي يعلم بتعينه غير قادر عليه وإنما قادر على ما يحتمل وجوبه التخيير فيكون أمره مرددا 

بين وجوب هذا وعدمه، إذ على تقدير الوجوب التعييني فهو عاجز عنه ولا يجب عليه كل شيء، وعلى فرض 

لى نحو العدلية متمكن عليه فيجب لسقوط ذلك الفرد، ففي مثله الوجوب التخييري فهذا الفرد الذي يحتمل وجوبه ع

تجري البراءة لأنه شك في التكليف، إذ على أحد التقديرين لا يجب هذا الفرد وذلك فيما لو ثبت تعيينه، وعلى أحد 

ليف، وكل التقديرين يجب وذلك فيما لو ثبت عدلية ما هو متمكن عليه، ففي الحقيقة يرجع مصيره إلى الشك في التك

من قاعدة قبح العقاب بلا بيان )ورفع عن أمتي ما لا يعلمون( يجري بدون شك فيسقط احتمال الوجوب عنه وتكون 

 النتيجة أشبه بالتعيين، هذا بالنسبة إلى الشخص نفسه.

على كلا وأما بالنسبة إلى الفقيه الذي تصدى لمنصب الفتيا وكيف يستطيع أن يفصّل في رسالته بين ما كان قادراً 

الفعلين فالحكم في حقه التخيير، وبين ما كان قادراً على ما يحتمل وجوبه التخيير فالحكم في حقه بحسب النتيجة هو 

التعيين، مع أنه يعلم بكذب أحد الحكمين واقعاً، لأن الثابت في الشريعة المقدسة إما التعيين أو التخيير وليس في البين 



 أي تفصيل هنا.

: أن الفقيه لو كان حكمه ناظراً إلى الواقع وأنه يفتي على طبق ما هو الواقع لكان الإشكال آتياً وفي والجواب عن ذلك

محله، إلا أن الفقيه وظيفته أن يفتي على طبق الأمارات الشرعية فيتنزل شكه منزلة شك المكلف فيرى نفسه في 

ن التعيين مؤنة زائدة وهي ترتفع بالبراءة، ويرى مورد يكون قادراً على كليهما فالقاعدة تقتضي التخيير باعتبار أ

نفسه انه في مورد غير قادر على ما ثبت وجوبه وإنما قادر على ما يحتمل وجوبه التخييري فالقاعدة تقتضي البراءة 

 من التكليف، وتكون النتيجة هي التعيين ولا محذور فيه. هذا كله في الصورة الأولى.

م بوجوب فعلين ولكنه لا يعلم بمسقطية أحدهما عن الاخر، ففي صورة عدم التمكن إلا وهي التي عل الصورة الثانية:

 من أحدهما فالأمر فيه هو التعيين لعدم التمكن على الفرد الآخر.

 إنما الكلام فيما لو كان متمكناً على كل منهما فالقاعدة هي التخيير، لأنه على

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     254   

يين فالواجب عليه خصوص هذا الفرد، وعلى تقدير التخيير فالواجب إتيان أحدهما، وحيث يعلم بأنه مكلف تقدير التع

بالجامع ويشك في الخصوصية الزائدة على ذلك المقدار بمعنى انه يشك في القيد الزائد وهو التعيين فالمرجع في نفيه 

 البراءة الشرعية والعقلية فيثبت بذلك التخيير.

وهي التي يعلم بكون الواجب شيئاً واحداً ويعلم بوجود مسقط شرعي له، ولكنه يحتمل عدلية هذا  ثالثة:الصورة ال*

المسقط لذلك الواجب، كما لو علم بوجوب القراءة عليه في الصلاة وعلم بأن الإتمام مسقط له عن القراءة، ولكنه 

، والأثرفي ذلك يظهر في صورة العجز عما علم يشك في كونه واجباً تخييرياً لذلك أم مستحباً يسقط الواجب عنه

 بوجوبه فانه على تقدير التخيير يتعين الإتمام وعلى تقدير التعيين فالإتمام ليس بواجب.

والقاعدة هنا أيضاً أصالة البراءة، فإنه في صورة العجز يشك في توجه تكليف عليه فانه على أحد التقديرين الإتمام 

لآخر واجب ومع الشك في ذلك يجري كل من قاعدة قبح العقاب بلا بيان وحديث الرفع ليس بواجب وعلى التقدير ا

 فتكون النتيجة أشبه بالتعيين.

على كون الوجوب تعيينياً في خصوص مسألة القراءة  (1))فقه المسألة( فقد استدل المحقق النائيني )قدس سره(



، فكان (2)ى الله عليه وآله وسلم( في )سين بلال شين(والإئتمام وأن الإئتمام مسقط وليس بعدل بما ورد عنه )صل

يقول بدل أشهد أن لا اله إلا الله أسهد أن لا إله إلا الله، ولو كان الإئتمام واجباً فمع تعذر القراءة عليه يتعين الائتمام 

 على تقدير التمكن عليه مع أنه لم يأمره بذلك فما هو إلا مسقط صرفاً.

 ن الرواية ضعيفة بالإرسال.أولاً: أ والجواب عنه:

فمن المعلوم أن الفاتحة والتي يتحملها الإمام عن المأموم  -سين بلال  -ثانياً: إن كان المقصود من ذلك خصوص 

 وهي القراءة لم تشتمل على حرف

_______________________________ 

 

 .1379/شعبان/  5* ليلة الأربعاء 

 .377: 3( أجود التقريرات 1)

 .3ح 23، أبواب قراءة القرآن ب 278: 4تدرك الوسائل ( مس2)

  255       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

الشين، وأما السورة فالواجب عليه ليس السورة المشتملة على الشين بل طبيعي السورة، ولماذا لم يقرأ سورة لم 

 مل على حرف الشين.تشت

وإن أريد به كل حرف بلا اختصاص لذلك وأن المقصود منه أن القراءة غير الصحيحة من الشخص العاجز 

باللغة العربية في كل من قرأ  (1)صحيحة في حقه، كما ورد في هذا المضمون )إن الملائكة ترفع قراءة القرآن(

لى ما نحن فيه، لأن مورد بحثنا ما إذا عجز عن القراءة بالأعجمية فهذا أمر صحيح كبرويا، ولكنه لا ينطبق ع



بالمرة الواحدة فهل يجب عيه الإتمام أو لا، والرواية وإن أفادت الإجزاء بالباقي من قرائته فكأنه يستطيع من إتيان 

 القراءة إلا من حيث الشين فهذا اجنبي عن المورد.

ة، والرواية وردت في مورد العجز عن بعض حروف وبعبارة أخرى.. مورد البحث هو العجز عن كلي القراء

تدل على عدم المسقطية  (2) القراءة، فهذا ليس مورد النزاع، هذا كله بحسب القاعدة ولكنه وردت روايات كثيرة

أيضاً وأنه يجوز الاكتفاء بما يحسنه من القراءة عند تعذر الجميع، فقد صرحت بكلمة تجزيك قراءة الإمام ومن هنا 

المأموم عندما يأتم بالإمام فكأنه قادر على القراءة بالتنزيل، فإن قرائته تارة تكون بالمباشرة أي بنفسه  يعلم أن

وأخرى بالواسطة وهو بقراءة الإمام، وفي كليهما كان المأموم قادراً وأن القراءة هي المطلوبة منه كما ورد في 

 .(3) الرواية أن القراءة فريضة

 ن ما علم بمسقطيته ليس عدلاً للواجب كما عرفت.فالذي ظهر من هذا كله أ

وهي الترديد في الواجب بين التعيين والتخيير في مرحلة الجحية، كما لو علم بوجوب تقليد  وأما المسألة الثانية:

ضي التخيير الأعلم تعييناً ولكنه تردد بين أن يكون واجباً تعييناً أو مخيراً بينه وبين تقليد غير الأعلم، فهل القاعدة تقت

 أو التعيين؟

 اعلم أن القاعدة هنا هي التعيين على خلاف ما تقدم في المسألة الأولى من

_______________________________ 

 

( روى السكوني عن ابي عبد الله عليه السلام: قال قال النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( إن الرجل الاعجمي من أمتي ليقرأ 1)

 2ح 37، ابواب قراءة القرآن ب 221: 6رفعه الملائكة على عربيته" وسائل الشيعةالقرآن بعجمة فت

، 221: 6، 2ح 59، أبواب القراءة في الصلاة ب 136: 6، 1ح 3، أبواب القراءة في الصلاة ب 42: 6( وسائل الشيعة 2)

 .4ح 1أبواب قراءة القرآن ب

 .4ح 1، أبواب القراءة في الصلاة ب35: 6( وسائل الشيعة 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     256   



انقضاء التخيير، لأن ما تقدم كان الشك في كلفة زائدة وهي التقييد بتعيين ذلك الفرد بينما التخيير كان مفاد الإطلاق 

ولا ريب أن أصالة عدم التقييد لا يعارضها أصالة عدم الإطلاق، لأن المنة في رفع القيد لا في رفع الإطلاق، فإن 

 الإطلاق رفع القيود وهو موافق للمنة فكانت البراءة جارية من التقييد الذي يفيد التعيين فيثبت بذلك التخيير. معنى

وهذا المعنى لا يتأتى فيما نحن فيه على وجه يخير الأمر بين التمسك بما هو معلوم الحجية ومشكوكها، وذلك لأن 

لى المولى والاعتراف بأنه جاء من قبله بحيث يستطيع من إسناد ما قامت عليه الحجة إ أحدهما: للحجية أثرين؛

الاحتجاج أمام المولى وليس للمولى حجة في معاقبته، لأنه جاء على طبق ما قام الدليل عليه، فهذا الأثرعبارة عن 

ية في المعذرية والمنجزية بمعنى أنه لو صادف ما جاء به على طبق الحج ثانيهما: إسناد مدلول الحجية إلى المولى،

مقام العمل الواقع كان ذلك الواقع منجزاً وإن أخطأ بأن قام على خلاف ما هو في الوا قع كان معذراً بمعنى أنه لا 

 يكون معاقباً ومسؤولاً.

فهذان الأثران إنما يترتبان على شيء تثبت حجيته، وأما ما هو محتمل الحجية ومشكوكها فهذان الأثران لايترتبان 

 لأول فلأنه يستلزم التشريع وإسناد إلى المولى مع عدم العلم بصدوره منه.عليه، أما الأثرا

وأما الأثر الثاني فلأن مشكوك الحجية كيف يكون معذراً ومنجزاً، إذ الحجية ما لم تصل إلى المكلف كيف تكون 

إلى المكلف، معذرة وهي لا تزيد على أصل الحكم الواقعي، فإنه مع الشك فيه لا يتنجز التكليف لعدم وصوله 

من )أن الشك  (1)فالحجية كذلك فهي ما لم تصل لا تكون معذرة ومنجزة، وإلى هذا أشار صاحب الكفاية )قدس سره(

في الحجية بحسب مقام الجعل مساوق للقطع بعدمها، فكل ما شك في حجيته لشبهة حكمية أو موضوعية لا يصح 

 إلى المولى في مقام الإفتاء،الاعتماد عليه في مقام العمل ولا يصح إسناد مؤداه 

_______________________________ 

 

 .280( كفاية الأصول: 1)

  257       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 

  



بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

مل الحجية فلا محالة يلزم العمل بما هو والنتيجة هي الحكم بالتعيين وعليه فكلا الأثرين لا يترتبان على ما هو محت

 متيقن دون الرجوع إلى ما هو محتملها(.

ما إذا دار الأمر بين التعيين والتخيير في مقام الامتثال للتزاحم والحكم فيه هو التعيين، وتوضيحه  المسألة الثالثة:*

 يتوقف على أمرين:

حد التكليفين عن الفعلية لعجز المكلف عن امتثالهما، ويبقى إن التزاحم في مقام الامتثال يوجب سقوط أ الأمر الأول:

الملاكان في كلا الحكمين على حالهما، إذ المفروض أن عجز المكلف هو الذي أوجب رفع اليد عن أحد الحكمين في 

 ظرف امتثال الآخر وإلا كان الواجب عليه امتثالهما معاً لتمامية الملاك فيهما.

لملاك الملزم بعد إحرازه لا يختلف عن مخالفه التكليف الواصل في القبح واستحقاق العقاب إن تفويت ا الأمر الثاني:

بحكم العقل، ولا يرتفع قبحه إلا بعجز المكلف تكويناً أو تشريعاً كما إذا أمر ه المولى بما لا يجتمع معه، فما لم يتحقق 

إذا تم هذان الأمران فنقول: إذا كان أحد الواجبين أحد الأمرين يحكم العقل بقبح التفويت واستحقاق العقاب عليه، و

المتزاحمين معلوم الأهمية يكون التكليف الفعلي متعلقاً به بحكم العقل، والملاك في الطرف الآخر وإن كان ملزماً في 

اً في نفسه إلا أن تفويته مستند إلى عجزه تشريعاً، لأن المولى أمره بصرف القدرة في امتثال الأهم، فيكون معذور

 تفويته.

نعم لو عصى التكليف بالأهم كان مكلفاً بالمهم بناء على ما ذكرناه في محله من إمكان التكليف بالضدين على نحو 

الترتب، وإذا كان الواجبان المتزاحمان متساويين ملاكاً فلا يعقل تعلق التكليف الفعلي المطلق بخصوص أحدهما 

مناص من الالتزام بتعلق التكليف بكل منهما مشروطاً بعدم الإتيان بالآخر  دون الآخر لقبح الترجيح بلا مرجح، فلا

أو بهما معاً على نحو التخيير على الخلاف في معنى الواجب التخييري كيف كان فلا إشكال في جواز الاكتفاء 



تمل الأهمية بأحدهما عن الآخر لعدم قدرته على أزيد من ذلك في تحصيل غرض المولى، وأما إذا كان أحدهما مح

 فلا إشكال في جواز الإتيان به وتفويت الملاك في

_______________________________ 

 

 .1379/شعبان/  8* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     258   

قدير الآخر، لدوران الأمر بين كونه واجباً متعيناً في مقام الامتثال أو مخيراً بينه وبين الطرف الآخر، وعلى كل ت

كان الإتيان به خالياً عن المحذور، وأما الإتيان بالطرف الآخر وتفويت الملاك الذي احتمل أهميته فلم يثبت جوازه 

لتوقفه على عجز المكلف عن تحصيله تكويناً أو تشريعاً، والمفروض قدرته عليه تكويناً وهو واضح، وتشريعاً لعدم 

عجزه عن تحصيل الملاك الذي احتمل اهميته، فلا يجوز تفويته  أمر المولى بإتيان خصوص الطرف الآخر ليوجب

 وإلا لأستحق العقاب عليه بحكم العقل.

ومما ذكرناه ظهر الفرق بين هذا القسم والقسم الأول، فإن الشك في التخيير والتعيين في القسم الأول إنما نشأ من 

لمولى، فلا مانع فيه من الرجوع إلى البراءة من الشك في كيفية الجعل والجهل بمقتضى التكليف وبما يفي بغرض ا

التكليف الزائد على القدر المتيقن، بخلاف الشك في هذا القسم فانه ناشيء من التزاحم وعدم القدرة على الامتثال بعد 

 العلم بمتعلق التكليف وباشتمال كل من الواجبين على الملاك الملزم، فلا مناص فيه من القول بالاشتغال تحصيلاً 

 للفراغ اليقيني والأمن من العقوبة على كل تقدير.

 

 تنبيهات

 

 



 التنبيه الأول: الشك في الجزئية أو الشرطية المطلقة *

إذا ثبت كون شيء جزءً للمأمور به أو شرطاً له في الجملة ودار الأمر بين كون الجزئية أو الشرطية مطلقة ليبطل 

صة بحال الذكر ليختص البطلان بتركه عمداً، فهل القاعدة تقتضي إطلاق العمل بفقدانه ولو في حال النسيان، أو مخت

 ذلك الواجب ما لم يثبت التقييد بالدليل أو تقتضي الاختصاص بحال الذكر ما لم يثبت الإطلاق بدليل خاص، وجهان:

 وتحقيق ذلك يستلزم البحث عن إمكان تكليف الناسي بغير ما نسيه من

_______________________________ 

 

 .1379/شعبان/  22* ليلة السبت 

  259       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

الأجزاء والشرائط واستحالته، فاذا ثبت صحة العمل الفاقد لبعض الأجزاء والشرائط نسياناً كما في الصلاة ان كان 

ير الأركان، فهل الحكم بالصحة لانطباق المأمور به على هذا العمل لاختصاص الجزئية أو الشرطية المنسي من غ

بحال الذكر، أو لوفاء المأتي به بالملاك الملزم وسقوط الأمر بإستيفاء ملاكه، وهذا البحث وإن لم تترتب عليه ثمرة 

أنه يترتب الأثر فيما لم تثبت صحة العمل بالدليل في الفرض المذكور أي فيما ثبتت صحة العمل الفاقد بالدليل إلا 

 باعتبار جريان الأصل العملي كما يأتي إنشاء الله تعالى.

وقد ذهب جماعة إلى استحالة توجيه التكليف إلى الناسي، وأن صحة العمل الفاقد لم يكن لانطباق المأتى به على 

ي إن التفت إلى كونه ناسياً انقلب حاله إلى الذاكر، فلا يكون المأمور به وإنما هو للوفاء بالملاك نظراً إلى أن الناس

الحكم الثابت بعنوان الناسي فعلياً في حقه وإن لم يلتفت إلى نسيانه فلا يعقل انبعاثه عنه، فلا يمكن بعثه نحو التكليف، 



 جعل بالضرورة.فعلى تقديري الالتفات وعدمه يستحيل فعلية التكليف في حقه ومع استحالة الفعلية يمتنع ال

 إلى إمكان تكليف الناسي بوجهين: (1)وذهب صاحب الكفاية )قدس سره(

لا بعنوانه بل بعنوان آخر ملازم له واقعاً كقليل الحافظة وإن لم يكن  (2)أن يوجه الخطاب للناسي الوجه الأول:

 الناسي ملتفتاً إلى الملازمة ليعود المحذور.

اقع له، ولا سيما أن النسيان ليس له ميزان مضبوط ليفرض له عنوان أن هذا مجرد فرض لا و والجواب عنه:

ملازم، فإنه يختلف باختلاف الأشخاص والأزمان واختلاف متعلقه من الأجزاء والشرائط، ومعه كيف يمكن فرض 

 عنوان يكون ملازماً للنسيان أينما تحقق خاصة إذا اعتبر فيه عدم كون الناسي ملتفتاً للملازمة.

أن يتوجه التكليف إلى عامة المكلفين بإتيان الأجزاء والشرائط التي هي مشتركة بين الذاكر والناسي  لثاني:الوجه ا

أو فقل بما يتقوم به العمل، ثم يوجه الأمر إلى خصوص الذاكرين بإتيان بقية الأجزاء أو الشرائط المختصة بهم 

 ناسي ما أمر به يكون قد جاءفتختص جزئيتها وشرطيتها بحال الذكر، أو فقل حين يمتثل ال

_______________________________ 

 

 .368( كفاية الأصول: 1)

 ( في الأصل بالناسي والأصح ما أثبتناه.2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     260   

ق ولا بالمأمور به في حقه، غاية الأمر يخيل له أن ما يأتي به هو المأمور به لدى الجميع وهو من الخطأ في التطبي

 يضر في مقام التقرب.

أنه لا بأس به ثبوتاً ولكنه إثباتاً يحتاج إلى دليل، وقد ثبت ذلك في الصلاة فإن الأمر بالأركان فيها  والجواب عنه:

مطلق بالنسبة إلى عامة المكلفين، وأما بقية الأجزاء والشرائط فالأمر بها يختص بحال الذكر بمقتضى حديث )لا 

 وغيره من النصوص الواردة في موارد خاصة. (1)خمس( تعاد الصلاة إلا من

فالناسي وإن كان غير ملتفت إلى نسيانه إلا أنه ملتفت إلى أن ما يأتي به هو المأمور به فيأتي به بما أنه مأمور به، 



متوجه إليهم، غاية الأمر يتخيل أن هذا المأتي به لا يختلف عما يأتي به الذاكرون وأن الأمر المتوجه إليه هو الأمر ال

وهذا الخيال لا يضر في صحة العمل بعد وجود الأمر الفعلي في حقه ومطابقة المأتي به للمأمور به وان لم يكن 

 الناسي ملتفتاً إلى كيفية الأمر.

هنا من إمكان توجيه الخطاب إلى الناسي والحكم بصحة عمله  (2)ولعل هذا هو المراد مما أفاده الشيخ )قدس سره(

من أن الخطأ في التطبيق إنما يعقل  (3)في التطبيق، فلا يرد عليه ما ذكره المحقق النائيني )قدس سره( وإن أخطأ

فيما إذا أمكن جعل كل من الحكمين في نفسه وكان الواقع أحدهما وتخيل المكلف أنه الآخر، كما إذا أتى المكلف 

ن تكليف الناسي مستحيل ثبوتاً فكيف يمكن جعله من بعمل باعتقاد أنه واجب فبان أنه مستحب، وهذا بخلاف المقام لأ

مصاديق الخطأ في التطبيق، أو فقل: إن الناسي وأن اعتقد ان ما يأتي به هو الذي أمر به الجميع، ولكن لدى الواقع 

ل التكليف إنما هو تكليف الناسي فقط، والمفروض أنه لا يمكن توجه الخطاب إليه بهذا العنوان لأنه مستحيل، فالعم

 إذاً غير صحيح.

والمتحصل مما قلناه أن الصحيح إمكان توجيه التكليف إلى الناسي ثبوتاً، ولكنه إثباتاً يحتاج إلى دليل، وهذا كله 

 ثبوتاً، وأما إثباتاً فالكلام يقع في مقامين:

 المقام الأول: فيما تقتضيه الأصول اللفظية

_______________________________ 

 

 .4ح 1، أبواب قواطع الصلاة ب234: 7عة ( وسائل الشي1)

 ( وفي أجود التقريرات أنها منقولة من بعض تقريرات بحثه في مباحث الخلل.2)

 .518: 3( أجود التقريرات 3)

  261       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

  



بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

 تقتضيه الأصول العملية المقام الثاني: فيما

 أما المقام الأول: فالصور فيه لا تخلو من أحد أربع:

. وقوله (1)أن يكون دليل الجزئية أو الشرطية إطلاق يشمل حال النسيان مثل )لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب( الأولى:

 وكان دليل أصل الواجب إطلاق. (2))عليه السلام(: )لا صلاة لمن لم يقم صلبه

 أن يكون لدليل الجزئية أو الشرطية إطلاق فقط، ولا يكون لدليل الواجب إطلاق. :الثانية

أن لا يكون لدليل الجزئية أو الشرطية إطلاق، أو كان ولم يكن في مقام البيان وكان لدليل أصل الواجب  الثالثة:

 إطلاق.

 فهذه صور أربع. أن لا يكون لكل من دليل الجزئية أو الشرطية ودليل الواجب إطلاق، الرابعة:

وليعلم أن المراد من الإطلاق في دليل الجزئية ليس هو شمول ذلك الجزء لصورة الذاكر والناسي وأنه ثابت في 

بل المقصود من ذلك أن طبيعة  -فإن ذلك كما عرفت غير ممكن لعدم إمكان توجه التكليف نحو الناسي  -حقهما معاً 

الجزء، أو فقل دليل الواجب مقيد بما دل على لزوم الجزئية وأن أي فرد الواجب لا تتحقق في الخارج إلا مع ذلك 

من الطبيعة حصلت في الخارج فلا بد وأن يكون معها ذلك القيد، فلو وجدت الطبيعة خالية من القيد كانت غير 

 صحيحة، ولازم ذلك أن الناسي لا يصح عمله وإن جاء به خارجاً كيف كان.

لو كان لدليل كل من المقيد والمطلق إطلاق فالحكم هو تقديم إطلاق دليل الجزئية، أو أما الصورة الأولى وهي ما 

فقل تقديم إطلاق دليل المقيد على إطلاق دليل أصل الواجب المطلق فيما لو كان أصل الواجب انحلالياً أو كان العذر 

ومعه لا وجه للرجوع إلى البراءة  مستوعب الوقت، ويحكم بالجزئية أو الشرطية المطلقة الشاملة لجميع الحالات،

 ورفع الجزئية حال النسيان، وأما لو

_______________________________ 



 

 .5ح 1، أبواب القراءة في الصلاة ب158: 4( مستدرك الوسائل 1)

 .3ح9، ابواب القبلة ب312: 4( وسائل الشيعة 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     262   

 ف الوجود فاللازم تقديم دليل أصل الواجب على إطلاق دليل الجزئية.كان دليل أصل الواجب صر

وتوضيح ذلك: أن أصل الواجب إذا كان المراد منه صرف الوجود بمعنى إتيان فرد من الطبيعة جامعة الأجزاء 

أتي به والشرائط ضمن الوقت المحدد فالناسي لو جاء بالفرد ناقصاً لم يكن مصداقاً للمأمور به لعدم مطابقة الم

للطبيعة الجامعة للأجزاء والشرائط، فلازمه أن يكون الناسي بعد التفاته آتياً للعمل مرة أخرى وأن عمله السابق غير 

صحيح، وأما لو كان عذره مستوعب الوقت وان نسيانه ارتفع بعد خروج الوقت فلازمه صحة عمله، لأن المطلوب 

 ة والتمكن، ومع عدم ذلك يسقط اعتبار هذا الشيء.في دليل أصل الواجب هو الطبيعة في مورد القدر

وكذا الأمر لو كان دليل أصل الواجب انحلالياً أي مطلق الوجود فإن العمل المأتي به في مورد النسيان صحيح، 

واللازم تقديم إطلاق دليل الجزئية لأن دليل الواجب يقول إن الناسي لا بد وأن يأتي بذلك العمل كالذاكر، ودليل 

ئية بمقتضى الإطلاق اعتبار ذلك حتى في حال النسيان ولازم تقديم إطلاق دليل الجزئية على إطلاق دليل أصل الجز

 الواجب هو الاكتفاء بما جاء به الناسي.

أن يكون لدليل الجزئية أو الشرطية إطلاق ولم يكن لدليل أصل الواجب إطلاق، ففي مثله يؤخذ  الصورة الثانية:

ة بلا معارض ولا يرجع لدليل أصل الواجب لعدم وجود إطلاق فيه، ويحكم حينئذ بالجزئية أو بإطلاق دليل الجزئي

 الشرطية المطلقة الشاملة لجميع الحالات بلا شبهة ولا نزاع.

إن قلت: أن حديث الرفع رافع لجزئية المنسي أو شرطيته، فإن الرفع بالإضافة إلى غير ما لا يعلمون واقعي، فيكون 

اً على إطلاقات الأدلة المثبتة للأحكام في ظرف الخطأ والنسيان وغيرهما مما هو في الحديث، وبذلك الحديث حاكم

تثبت صحة العمل المأتي به حال النسيان وكونه مطابقاً لما أمر به فعلاً، نعم الرفع بالنسبة إلى ما لا يعلمون ظاهري 

  يعلمه المكلف، فرفع عنه ظاهراً لجهله به.بشهادة نفس )ما لا يعلمون( فإنه يدل على أن هناك شيئاً لا



قلت: رفع الخطأ والنسيان لا يترتب عليه فيما نحن فيه إلا نفي الإلزام عن المركب من المنسي أو المقيد به، ضرورة 

 أن نفي الجزئية أو الشرطية لا يكون إلا

  263       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 

تكاب إلى ار
بعض 

أطراف 
العلم 

 الإجمالي

  

برفع منشأ انتزاعهما من الأمر بالمركب والمقيد، ولا يترتب عليه ثبوت الأمر بغير المنسي كما هو المدعى، مضافاً 

إلى ما ذكرناه عند البحث عن حديث الرفع من أن نسيان جزء أو شرط حينئذٍ في فرد من أفراد الواجب لا يكون 

 ع.مشمولاً لحديث الرف

ومما ذكرنا ظهر الحال فيما إذا أكره أو اضطر إلى ترك جزء أو شرط فانه يوجب سقوط الأمر بالمركب أو المقيد 

في ظرف الإكراه أو الاضطرار، لا الأمر ببقية الأجزاء والشرائط مما لا يكون مكرهاً أو مضطراً إلى تركه، هذا 

 م سقوط الأمر ووجوب الإتيان بما يتمكن منه.فيما إذا لم يدل دليل بالخصوص وإلا فلا إشكال في عد

وأما في الصلاة، فلأن الدليل دل على كفاية ما يأتي به الناسي وقبول عمله، فربما يقال أن التفاصيل المتقدمة إنما *

تظهر فيما لو كان دليل الجزئية غير وارد بلسان الأمر أو النهي في المانعية، كما لو كان بلسان الأخبار مثل لا 

 صلاة إلا بفاتحة الكتاب.

وأما لو كان بلسان الأمر أو النهي فإن المشترط في ذلك قدرة المكلف على متعلق كل منهما وتمكنه، ومع النسيان أو 

الإكراه لم يكن قادراً على ذلك، فالأمر بالجزئية ساقط عنهما ولا تتأتى الصور المتقدمة في حق كل من الناسي 

 زئية أو المانعية ثابتاً بالأمر.والمكره إذا كان دليل الج

أن الحديث المذكور يتم فيما لو كانت الأوأمر نفسية كالصلاة والصوم مثلاً، وأما لو كانت إرشادية  والجواب عنه:

إلى الشرطية أو المانعية التي هي في الحقيقة إخبار عن كون ذلك الشيء شرطاً أو عن اعتبار ذلك في متعلق 



لإخبار عن الجزئية، )وبعبارة أوضح( إن الأمر بإتيان شيء في الصلاة مثلاً إرشادي إلى أن التكليف فالحكم فيه كا

ذلك جزء فيه أو فقل إخبار عن أن ذلك الشيء جزء في متعلق الطلب، وإذا صار كذلك فهو ليس من الأوأمر بل مما 

ر لثبت بذلك جزئية ذلك الشيء أو كانت الجزئية أو الشرطية مخبراً عنها، ومعه لا مانع من التمسك بإطلاق الأم

 مانعيته.

 ويؤيد ذلك النواهي التي وردت في باب المعاملات مثل )نهى النبي عن بيع

_______________________________ 

 

 .1379/شعبان/  23* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     264   

 وأن ذلك موجب لفساد المعاملة.، ليست بمولوية، وإنما هي إرشاد إلى المانعية (1)الغرر(

أن لا يكون لدليل الجزئية أو الشرطية إطلاق وكان لدليل أصل الواجب إطلاق، بأن كان دليل  الصورة الثالثة:

الجزئية لبياً أو لفظياً ولكنه ليس في مقام البيان كالاستقرار في الصلاة فإن اللازم في هذه الصورة الأخذ بالقدر 

ختيار والتمكن والقدرة، بمعنى أن الجزئية أو الشرطية ثابتة في حال الاختيار والتمكن، أما في المتيقن وهو حال الا

حال النسيان أو الاضطرار أو الإكراه فالجزئية أو الشرطية غير ثابتة ولازمه صحة عمله الذي صدر منه حال 

 النسيان، أو فقل يحكم بصحة العمل الفاقد للجزء أو الشرط المنسي.

وهي المقام الثاني: أن لا يكون لكل من الدليلين إطلاق فلا محالة ينتقل الأمر إلى الأصل العملي  الرابعة:الصورة 

 وهذا هو المقام الثاني.

قد يقال بأن كل ما ثبتت جزئيته أو شرطيته بورود الأمر به بنفسه فلا إطلاق يشمل حال النسيان لإشتراط التكليف 

و كان لدليل الواجب إطلاق حينئذ يرجع إليه لإثبات التكليف بغير المنسي من بالقدرة والمنسي غير مقدور، فل

 الأجزاء والشرائط.

أن الأوامر المتعلقة بالأجزاء أو الشرائط ليست أوامر مولوية بل هي إرشاد إلى الجزئية أو الشرطية  والجواب عنه:



رشاد إلى المانعية لا زجر مولوي عنه، وعليه حسب اختلاف المقامات، كما أن النهي عن الإتيان بشيء في الواجب إ

فلا مانع من التمسك بإطلاق الأمر المتعلق بالجزء أو الشرط لإثبات الجزئية أو الشرطية المطلقة، فتكون النتيجة 

سقوط الأمر بالمركب أو المقيد عند نسيان الجزء أو الشرط على ما تقدم بيانه كيف كان نعود إلى البحث عن هذه 

 ويقع في مقامين:الصورة 

المقام الأول: ما إذا لم يتمكن المكلف من الإتيان بالعمل مستجمعاً لجميع الأجزاء والشرائط بعد نسيان جزء أو شرط 

منه، فالشك في الجزئية أو الشرطية المطلقة فيه ملازم للشك في وجوب غير المنسي من الأجزاء والشرائط، فاذا 

 أمر

_______________________________ 

 

 .3ح 40، أبواب آداب التجارة ب448: 17( وسائل الشيعة 1)

  265       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

، المولى عبده بالوقوف في يوم معين من طلوع الشمس إلى الزوال ونسي المكلف فلم يقف ساعة من أول النهار

وشك في أن جزئية الوقوف في هذه الساعة مطلقة يترتب عليها سقوط الأمر بالوقوف في الساعات المتأخرة أو إنها 

مقيدة بحال الذكر ليكون الأمر متعلقاً بالوقوف في الساعات المتأخرة، فلا محالة يكون الشك في الإطلاق والتقييد 

ط، فيكون المرجع هو البراءة ويحكم بعدم وجوب الإتيان بغير شكاً في التكليف بغير المنسي من الأجزاء والشرائ

 المنسي من الأجزاء والشرائط.

المقام الثاني: ما إذا تمكن المكلف من الإتيان بالعمل مستجمعاً لجميع الأجزاء والشرائط بعد نسيان جزء أو شرط 



ي جواز الاكتفاء بما أتى به من الأجزاء منه، فالشك في إطلاق الجزئية أو الشرطية أو تقييدها بحال الذكر شكاً ف

والشرائط وعدمه، فإذا نسي المكلف جزءاً من الصلاة وتذكر بعد تجاوز محله، فإن كانت الجزئية مطلقة لزمه 

إعادتها والإتيان بها مستجمعة لجميع الأجزاء والشرائط، وإن كانت الجزئية مقيدة بحال الذكر اكتفى بما أتى به ولا 

عادة، لأن العمل المأتي به حينئذ لم يكن فاقداً لشيء من الأجزاء والشرائط، فينطبق المأمور به على تجب عليه الإ

المأتي به، وعليه فالمرجع أيضاً هو البراءة عن وجوب الجزء أو الشرط حال النسيان بعدماً عرفت من إمكان تكليف 

 الناسي بغير ما نسيه من الأجزاء والشرائط.

العلم بوجوب الصلاة وبجزئية التشهد مثلاً المرددة بين الإطلاق والتقييد بحال الذكر تردد  وبعبارة أخرى: بعد

الواجب بين خصوص المشتمل على التشهد أو الجامع بينه وبين الفاقد له حال النسيان، فيكون القدر الجامع معلوماً 

المتيقن وهو وجوب التشهد حال  والشك إنما هو في خصوص المشتمل على التشهد على الإطلاق فيؤخذ بالقدر

الذكر، ويرجع إلى البراءة في المشكوك فيه وهو التشهد حال النسيان، هذا بناء على ما هو الصحيح من إمكان 

تكليف الناسي، وأما بناء على استحالته فما صدر من الناسي غير مأمور به يقيناً، فالشك في صحته وفساده ناشيء 

ولى وعدمه، فلا مناص من الرجوع إلى قاعدة الاشتغال والحكم بوجوب الإتيان من الشك في وفائه بغرض الم

بالعمل مستجمعاً لجميع الأجزاء والشرائط، لأن سقوط الأمر بالإتيان بغير المأمور به يحتاج إلى دليل مفقود في 

 المقام على الغرض، وهذه ثمرة تترب على هذا البحث.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     266   

يكون أصل الواجب انحلالياً  -أما إذا استند ترك الجزء أو الشرط إلى الاضطرار أو الإكراه ونحوهما فنقول: تارة و

 وأخرى يكون صرف الوجود. -

وعلى الأول: فالأصل العملي هو البراءة وذلك كالصوم، فإن التكليف بالإمساك منحل إلى تكاليف متعددة وأن 

والإمساك، فلو قدر أن أكره على الإفطار في بعض الآنات فالمكلف يتردد في  المكلف في كل آن مكلف بالصيام

تكليفه، فعلى تقدير أن يكون الإفطار معتبراً تركه حتى في حال النسيان أو الإكراه أو فالواجب عليه الإعادة بعد 

صلاته بعد ذلك، وعلى تقدير ذلك، أو فقل: إن الإمساك في الآن الذي أكره على تركه إن كان مطلقاً فلازمه أن يعيد 



 أن لا يراد الأفطار حتى في حال النسيان أو الإكراه فلازمه الاكتفاء بما أتى به.

كما أنه على تقدير أن يكون دليل أصل الواجب مطلقاً فالواجب هو إتيان العمل بعد ذلك، وإذا لم يكن مطلقاً بل 

ه بعد ذلك، فمرجع الشك في الحقيقة إلى الشك في التكليف وأنه مختصاً بحال الاختيار أو الذكر فمعناه عدم الإتيان ب

 يجب عليه إمساك الآنات المتأخرة أولاً في نفس الوقت أو خارجه والأصل براءة ذمة المكلف عن ذلك.

وعلى الثاني: بأن كان أصل الواجب صرف الوجود، فإن قلنا بعدم إمكان توجه التكليف إلى الناسي بأن لا يكون 

بالتكليف الخاص أو العام فالمرجع هو الاشتغال، وذلك لأن المأمور به الطبيعة المقيدة بقيد خاص والتي لا بد مكلفاً 

أن يؤتى بها ضمن الوقت المحدد المخصوص، فما جاء به الناسي ليس مصداقاً لها، كما أنها لا تنطبق على ما أتى 

المرجع هو الاشتغال، وأما على تقدير إمكان توجه التكليف به، إذاً فهو يشك في سقوط التكليف بعمله الذي أتى به و

نحو الناسي بما قربناه سابقاً من توجه خطاب مشترك بينهما أي الناسي والذاكر واختصاص الذاكر بأمور لا تشمل 

في توجه  الناسي فالمرجع هو البراءة لأن الناسي يعلم بأنه قد جاء بالتكليف المشترك بينهما، ولكنه بعد التفاته يشك

 تكليف زائد على ما أتى به فالمرجع هو البراءة.

  267       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 التنبيه الثاني: في الزيادة العمدية أو السهوية *

ي الجزئية والشرطية يتأتى في المانعية أيضاً التي هي قد عرفت أن دوران الأمر بين الأقل والأكثر كما يتأتى ف

عبارة عن أخذ شيء في الواجب، والأصل الجاري فيها مثل ما جرى في موارد الأقل والأكثر في الجزئية 

والشرطية، ومن جملة مصاديق الأقل والأكثر في المانعية الشك في عدم الزيادة في الواجب، كما لو شك في أن عدم 



وع معتبر في الصلاة أو لا فإن مرجع هذا الشك إلى الشك في المانعية وأن زيادة الركوع مانعة أم لا زيادة الرك

ليكون عدم ذلك معتبراً في الصلاة، والأصل فيه كما عرفت هو البراءة بحسب الكبرى، وتفصيل البحث في ذلك في 

 المقام الأول في مفهوم الزيادة.

 وهو بحث يقع في جهتين:

 في تصوير الزيادة في الواجبات الإلهية وإمكان تحققها في المركبات الاعتبارية. لى:الجهة الأو

 في اعتبار قصد الزيادة وتحققها وعدمه، وهاتان جهتان يجب البحث عنهما. الجهة الثانية:

مقيداً بقيد فقد يقال باستحالة تحقق الزيادة في الواجبات الشرعية، لأن الجزء المأخوذ إن كان  أما الجهة الأولى:

خاص كالمرة والمرتين مثل الركوع والسجود فالمكلف لو أزادهما في العمل لزم انتفاء صدق ذلك القيد، ومعناه 

نقيصة العمل عما اعتبر فيه وفقدان الجزء لا زيادته، لأن المأخوذ فيه شرط لا فمع التكرار ينتفي صدق شرط لا، 

رة، وإن لم يكن مقيداً بقيد خاص بل كان المطلوب فيه هو فلازمه أن فالعمل يكون ناقصاً فلا زيادة على هذه الصو

يكون كل ما أتى به خارجاً مصداقاً للطبيعي المأمور به، فالتكرار لا يوجب انتفاء صدق الطبيعة بل يوجب في 

في الجزء؟ فلا الحقيقة صدقها لاعتبار عنوان لا شرط فيها، وهذا لا ينهدم مع التكرار، إذا فمن أين تتحقق الزيادة 

 تتصور الزيادة على كل تقدير.

 وغير خفي أنه قد تقدم في بحث المرة والتكرار أن قلنا أن الواجب

_______________________________ 

 

 .1379/شعبان/  24* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     268   

رة: يكون الواجب مقيداً بقيد كالمرة والمرتين فيؤخذ على الاستقلالي يتصور بحسب الدقة العقلية على أنحاء ثلاثة، تا

نحو شرط لا، فهذا الواجب مع الزيادة لا يتأتى لفقدان قيده بالزيادة الموجب لنقيصته، كما لو أمر المولى عبده بصوم 

 يوم معين فصام يومين، فإن ذلك لم يحقق عنوان صيام يوم واحد وهذا واضح.



عي مأخوذاً في المركب بنحو الساري في كل وجود من دون نظر إلى الوحدة، والتعدد : يكون الواجب الطبيوأخرى:

يكون تكرار العمل موجباً لصدق الامتثال وأن كل فرد يوجد في الخارج يكون مصداقاً له، وفي هذا لا يكون تكرار 

نى ان أول جزء يصدر في العمل موجباً للزيادة، وثالثة: أن يؤخذ الواجب في المأمور به بنحو صرف الوجود بمع

الخارج يكون مصداقاً له، ويؤخذ هذا على نحو لا بشرط، وفي مثل هذا لو كرر الواجب ثانياً لا يكون مضراً في 

صدق الأول ولا يكون مصداقاً للمأمور به، لأن تكراره وعدم تكراره بالإضافة إلى أصل العمل على حد سواء، إذ 

ولا وجوده مأخوذاً كذلك، بل كان وجوده وعدمه سيان، ففي هذه الصورة تتحقق  ليس عدمه مأخوذاً قيداً في الواجب

 الزيادة، هذا بحسب الدقة العقلية.

وأما المتفاهم العرفي والذي كانت الأحكام الشرعية تابعة له في الصدق فيعتبر كل ذلك زيادة في نظره بلا فرق بين 

ن جميع ذلك يتم بحسب الكبرى في الأوامر الاستقلالية، ويتأتى أن يكون مأخوذاً بنحو لا شيء أو بشرط شيء، نعم إ

كذلك في الأوامر الضمنية أي الأجزاء والشرائط، فإن الجزء بحسب الدقة العقلية لا يخلو حاله من أحد الوجوه 

المتقدمة، ولكن في خصوص الصلاة التي كانت مأخوذة بنحو صرف الوجود اعتبر عدم تكرار أي جزء منها، 

التكرار مرة أخرى مانعاً من صحة العمل، فيكون عدمه معتبراً في الفعل، فتكون الزيادة غير صحيحة، إذاً  فيكون

 فالنتيجة أن الزيادة يمكن تحقق عنوانها.

المقام الثاني: في صدق الزيادة واعتبار قصدها في تحققها بالنسبة إلى الأجزاء، اعلم أن المركبات الاعتبارية 

إنما هي مجموعة من ماهيات مختلفة جمعها نفس اعتبار المولى، ثم أمر بها فكانت الوحدة لهذه  كالصلاة وأمثالها

 المقولات المختلفة نفس اعتبار المولى، فلو أراد المكلف تحقيق ذلك خارجاً 

  269       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  



وإيجاد ما اعتبره المولى كان عليه أن يقصد الإتيان بما أمر به والنية نحو ذلك المعتبر، فكل ما يأتي به إن قصد به 

إتيانه بعنوان كونه جزئياً من المركب كان محققاً لذلك الاعتبار، وإن لم يقصد بذلك أنه جزء من العمل لم يكن جزء 

والاعتبار، فعلى هذا لو رفع المكلف يده ووضعها على رأسه أو التفت في من المركب، فالوحدة هنا متقومة بالقصد 

أثناء صلاته إلى طلوع الفجر أو ما شاكل هذه الأفعال الغير المسانخة للأجزاء، أو المسانخة لها كما لو كان واقفاً 

يضر بالصلاة، لما وشك ثم جلس للتروي لا يكون مضراً للعمل لعدم قصد الجزئية وإنما قصد صرف العمل فهو لا 

عرفت أن تحقق الجزء خارجاً يدور مدار القصد وعدمه، فمع عدم القصد لا يكون محققاً للجزئية، وهذا يتمشى مع 

سائر أجزاء الصلاة إلا السجود فقد قام الدليل على أن إتيان سجدة واحدة مضر في صحة العمل وأنه زيادة وإن لم 

الزيادة فيها غير متوقف على القصد، فقد ورد المنع من السجدة التي يؤتى  تكن السجدة سجدة للصلاة، فتحقق عنوان

بها من أجل قراءة العزيمة في الصلاة ،وهي لم تكن سجدة صلاتية ومع ذلك ورد المنع عنها فكان الإتيان بها موجب 

لك مبطلة وإن لم يقصد به لصدق الزيادة، ونحن تعدينا إلى الركوع كذلك من باب الأولوية وقلنا: أن زيادة الركوع كذ

 الركوع الصلاتي.

ويترتب على ذلك عدم صحة الإتيان بصلاة في أثناء صلاة أخرى في غير الموارد المنصوصة، فإن الركوع 

والسجود المؤتى بهما بعنوان الصلاة الثانية محقق للزيادة في الصلاة الأولى الموجبة لبطلإنها، كما أفتى جماعة من 

 (.الفقهاء )قدس سره

إذا عرفت تحقيق القول في مفهوم الزيادة فنقول: إن منشأ الشك في بطلان العمل من أجل الزيادة العمدية أو السهوية *

إنما يعود إلى الشك في اعتبار عدم كل من الزيادة أو النقيصة في العمل المأمور به بمعنى مانعية وجوده، ومقتضى 

ارد الأقل والأكثر كما تقدم في الجزئية والشرطية ما لم يقم دليل على الأصل عدمه فتجري البراءة فيه، لأنه من مو

 اعتباره، وعليه فالزيادة العمدية أو السهوية لا تضر في العمل إذا حصل الشك فيها، هذا بحسب القاعدة الأولية.

_______________________________ 

 

 .1379/شعبان/  25* ليلة الثلاثاء 



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     270   

اللهم إلا أن تكون الزيادة موجبة لبطلان العمل من جهة أخرى، بمعنى أن الإتيان بها يستلزم وجود عنوان بذلك 

فيكون العمل محرماً، كما لو اعتقد أن أمر المولى متعلق بالعمل مع الزيادة فشرع في عمله وجاء بغير ما أنزل الله 

ان عبادياً باعتبار استلزامه عنواناً محرماً وهو التشريع فكان ما جاء به غير تعالى، فلا ريب أن العمل باطل إذا ك

مأمور به جميعاً من قبل الشارع المقدس، كما أن ما أمر به لم يكن محققاً من قبل الشارع المقدس، على أن التشريع 

 لعمل باطلاً.نفسه وجه من وجوه العمل وأنه مبغوض لدى الشارع المقدس وأنه مصداق للحرام فكان ا

نعم لو كانت الزيادة من جهة التطبيق في العمل بمعنى أنه قصد المكلف امتثال الأمر الفعلي، وجاء بالزيادة باعتقاد 

أنه جزء من المأمور به من جهة الخطأ في التطبيق، فالعمل صحيح لأنه قد قصد امتثال الأمر الفعلي، وكان من باب 

ع الأمر الفعلي والزيادة، وهذا لا مانع منه فانه لا ينافي التقرب بامتثال الأمر الاشتباه أن طبق الأمر على ما جم

 الموجود وقد أتى بمتعلقه وقصد امتثاله.

 وكيف كان فالقاعدة الأولية إنما تقتضي جوازالإتيان بالزيادة العمدية فضلاً عن السهوية لجريان البراءة.

على أن الطواف تضر الزيادة والنقيصة فيه عمداً  (1) الخاصة وأما بحسب الروايات الشريفة فقد وردت الأدلة

 وسهواً كما هو المشهور فتوى.

وأما الصلاة فقد دلت الأدلة على أن الاركان منها أيضاً تضر زيادتها ونقيصتها عمداً وسهواً، وأما غير الأركان من 

ر في الصلاة سهو غير الأركان من سائر الواجبات فالعمد منها أيضاً مضر، إنما البحث في سهوها وهل يض

الواجبات، والظاهر عدم الإضرار بها استناداً إلى صحيحة )لا تعاد(، فقد ورد عنه )عليه السلام(: لا تعاد الصلاة إلا 

، والمفهوم منه أن الحكم المذكور وهو عدم الإعادة ثابت لكل (2)من خمس الطهور والقبلة والوقت والركوع والسجود

 فته الفعلية ثم التفت بعد الانتهاء إلى خلل في صلاته، فإن كان ذلك من قبيلمن أتى بوظي

_______________________________ 



 

 .11ح 34، أبواب الطواف ب366: 13( وسائل الشيعة 1)

 .1ح 1، أبواب قواطع الصلاة، ب234: 7( وسائل الشيعة 2)

  271       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

 الإجمالي
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

الخمس وجبت عليه الإعادة وإلا فلا، وهذه المرحلة تختص بالساهي دون العامد، فالروايات بمقتضى ظهورها 

 اختصاص الحكم فيها بالناسي وأنه لا يجب عليه الإعادة لو كان قد نقّص أو ازاد سهواً في غير الأركان.

 هر من الرواية اختصاص الحكم فيها بالنقيصة كما ادعاه المحقق النائيني )قدس سره(فإن قلت: الظا

فهي أخص من المدعى، بدليل أنه لا معنى للزيادة في مثل الوقت والقبلة والطهور، نعم نقيصتها ممكن وهذا  (1)

ضافاً إلى أنه لا جامع بين قرينة على أن المراد بالرواية الحكم في خصوص النقيصة فلا تشمل الزيادة المدعاة، م

 الزيادة والنقيصة أو فقل بين الوجود والعدم كي يلحظ بنظر الشارع المقدس ليكون هو محل الحكم المذكور.

أما عن تصوير الجامع فأمر ممكن، إذ الجامع بين الزيادة والنقيصة إنما هو بمعنى الاخلال وإخلال  والجواب عنه:

د هو ترك ذلك العمل والاخلال بالعدم هو الإتيان بذلك الشيء، وهذا معنى جامع كل شيء بحسبه، فالاخلال بالوجو

 يمكن لحاظه في نظر الشارع المقدس.

وأما من حيث الاستفادة من الوقت والقبلة، فنقول: إن بقية فقرات الرواية كالركوع والسجود يمكن تصوير الزيادة 

لا تعاد دالة على ان نقيصة الواجبات في الصلاة غير الأركان  فيه كالنقيصة، فالتوهم في غير محله، وتكون صحيحة

 أو زيادتها لا تضر أصلاً في خصوص السهو دون العمد.

 ولكن لهذه الصحيحة روايتان معارضتان بنحو العموم من وجه.



 .(2)ادة(ما دل على بطلان الصلاة بالزيادة مطلقاً كقوله )عليه السلام( )من زاد في صلاته فعليه الإع الأولى:

ما دل على بطلإنها بالزيادة السهوية كقوله )عليه السلام(: )إذا استيقن أنه زاد في صلاته المكتوبة لم يعتد  الثانية:

 .(3)بها فاستقبل صلاته استقبالاً(

_______________________________ 

 

 .528: 3( أجود التقريرات 1)

 .2ح 29في الصلاة، ب ، أبواب الخلل الواقع231: 8( وسائل الشيعة 2)

 .354/2: 3( الكافي 3)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     272   

والرواية الأولى تدل على أن كل زيادة عمدية وسهوية في الصلاة ركناً أو غير ركن يوجب الإعادة، وأما الرواية 

ي أنه كان غافلاً قبل ذلك الثانية تدل على أن الزيادة توجب البطلان في خصوص السهو، لأن كلمة )من استيقن( يعط

ثم استيقن، والعامد لا يقال في حقه بعد ذلك استيقن، ولكنها تشمل الركن وغيره، فصحيحة )لا تعاد( مع الرواية 

الأولى تجتمع في الزيادة غير الركن إذا وقعت سهواً، فمقتضى حديث )لا تعاد( لا تجب الإعادة عليه ومقتضى 

عادة عليه، وتنفرد الصحيحة في النقيصة غير الركن كما ينفرد حديث )من زاد( حديث )من زاد في صلاته( تجب الإ

 في الزيادة العمدية.

كما أن صحيحة )لا تعاد( تجتمع مع الرواية الثانية في خصوص الزيادة غير الركن إذا وقعت سهواً، فمقتضى 

لصحيحة عن الخبر الآخر في النقيصة غير حديث )لا تعاد( عدم الإعادة ومقتضى الرواية الثانية الإعادة. وتنفرد ا

الركن إذا وقعت سهواً، فإن الحكم فيها عدم الإعادة ولا يشملها الخبر الأخير، وتنفرد الرواية الثانية عن الصحيحة 

 بالزيادة في الركن، فإن مقتضاه ثبوت الإعادة.

ك لأن صحيحة )لا تعاد( ناظرة إلى ولكن مقتضى الجمع هو تقديم صحيحة )لا تعاد( على الخبرين الأخيرين، وذل

الأدلة الأولية التي اشتملت على الأجزاء والشرائط، وأن تلك الأجزاء والشرائط إذا كانت من قبيل الأركان فالإعادة 



واجبة فيها، وإذا كانت من غير الاركان فالإعادة غير واجبة وإذا كانت كذلك أي لسإنها لسان الشرح والحكومة فلا 

 ها على الخبرين الأخيرين فتقدم على أدلة الأجزاء والشرائط.بد من تقديم

 بقي شيء:

وهو أن التكبيرة بمقتضى صحيحة )لا تعاد( أن زيادتها لا توجب الإعادة دون نقيصتها لأن نقصإنها لا يوجب 

يح كذلك وأن الدخول في الصلاة أصلاً، فالزيادة حيث لم تقع في المستثنى فلا تجب إعادة الصلاة من أجلها، والصح

 زيادتها لا توجب الإعادة نظراً لحديث )لا تعاد( هذا كله في الزيادة.

 وأما النقيصة: فلا ينبغي الشك في بطلان الصلاة بها إن كانت عمدية بمقتضى

  273       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

ة والشرطية، وإلا لزم الخلف كما هو ظاهر، وأما إن كانت سهوية فهي موجبة للبطلان إن كانت في الاركان الجزئي

 دون غيرها من الأجزاء والشرائط بمقتضى حديث )لا تعاد(.

وأما الطواف: فلا ريب في بطلانه بالزيادة العمدية لما ورد من أن الطواف مثل الصلاة فاذا زدت فعليك 

، وأما الزيادة السهوية فلا توجب البطلان، فإن تذكر قبل أن يبلغ الركن فليقطعه وليس عليه شيء، وإن (1) بالإعادة

تذكر بعده فلا شيء عليه أيضاً إلا أنه مخير بين رفع اليد عن الطواف الزائد، وبين أن يجعله طوافاً مستقلاً فيضم 

 لاختصاصه بصورة العمد. (2) م جواز اقتران الاسبوعينإليه ستة أشواط حتى يتم طوافان، ولا ينافيه ما ورد من عد

وحكم الزيادة العمدية والسهوية في السعي هو حكم الطواف، وأما النقيصة العمدية فلا إشكال في كونها موجبة 

لبطلان الطواف، وأما النقيصة السهوية فلا توجب البطلان، فإن تذكر وهو في محل الطواف فيأتي بالمنسي ويتم 



وإن تذكر وهو ساع بين الصفا والمروة فيقطع السعي ويرجع إلى البيت ويتم طوافه ثم يسعى، وإن لم يتذكر  طوافه،

 إلا وقد أتى أهله فيستنيب من يطوف عنه وكل ذلك للنصوص الواردة في المقام.

 التنبيه الثالث: في تعذر بعض الأجزاء )قاعدة الميسور( *

أو بعض شرائطه اما لإضطرار أو إكراه وكان المكلف متمكناً من إتيان  إذا تعذر الإتيان ببعض أجزاء الواجب

الباقي، فهل القاعدة تقتضي وجوب إتيان الباقي الذي هو ميسور للمكلف أو سقوط التكليف رأساً بسبب تعذر ذلك 

 البعض؟ نزاع بين الأعلام، والبحث يقع في موردين:

نحو صرف الوجود وقد تعذر الإتيان على المكلف ببعض أجزاء  المورد الأول: ما إذا كان الواجب مطلوباً على

 الواجب أثناء الوقت، ففي هذه الصورة لا

_______________________________ 

 

. عن أبي الحسن )ع( أنه قال: الطواف المفروض إذا زدت عليه 11ح 34، أبواب الطواف، ب366: 13( وسائل الشيعة 1)

 عليها، فعليك الإعادة، كذلك السعي. مثل الصلاة المفروضة إذا زدت

 .3ح  36، أبواب الطواف، ب370: 13( وسائل الشيعة 2)

 .1379/شوال/  8* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     274   

يجب إتيان الباقي بل ينتظر حتى يتمكن من الإتيان بجميع الأجزاء ضمن الوقت المحدد، نظراً إلى أن المطلوب منه 

لطبيعة وهي لم تتعلق بهذا الفرد الخاص، بل بالجامع للأجزاء والشرائط والمفروض أن المكلف متمكن عليه صرف ا

بعد ذلك لارتفاع عذره آخر الوقت، وبعبارة أخرى: فالواجب الذي له أفراد طولية إذا تعذر على المكلف إتيان 

 تى يتمكن من إتيانه.بعضها لتعذر بعض الأجزاء لا يسقط الواجب عنه من رأس، بل يؤخر ح

المورد الثاني: ما إذا كان الواجب مطلوباً على نحو صرف الوجود قد تعذر على المكلف إتيان بعض الأجزاء في 



مجموع الوقت كله كالصلاة مثلاً لو استوعب عذره إلى آخر الوقت، أو كان الواجب انحلالياً كالصوم، فإن كل فرد 

أجزاءه بحيث كان متمكناً على إمساك إحدى عشرة ساعة، فهل القاعدة  منه واجب مستقل فلو تعذر عليه ببعض

 تقتضي السقوط أو الإتيان بالباقي في كلا الأمرين؟

الصحيح أن يقال: أن الباقي لا يجب الإتيان به إلا بدليل خاص لما تقدم في بحث النسيان السابق أن الأمر المتعلق 

ان بعض أجزائه فلا بد من سقوطه، لأن المركب ينتفي بانتفاء بعض بالمجموع المركب إذا تعذر على المكلف إتي

أجزائه وكان وجوب إتيان الباقي محتملاً وهو مجرى للبراءة، وهذا الكلام بعينه جار هنا، لأن المركب من المجموع 

الواجب عليه  بعد أن تعذر على المكلف إتيانه سقط، واحتاج إتيان وجوب الباقي إلى دليل بخلاف المورد الأول فإن

 الإتيان بالعمل مرة أخرى.

هذا كله مع قطع النظر عن الدليل الخاص، وإلا فهو المتبع كما في الصلاة بالإضافة إلى بعض أجزائها كالركوع 

وامثاله فقد قام الإجماع على لزوم إتيان الباقي، غاية الأمر مع بدل ذلك الجزء، أما الطهارة لو فرض فقدانها بالمرة 

 ها التيمم أو الغسل والتيمم، فالظاهر سقوط التكليف بالباقي ولزوم القضاء بعد الحصول على طهور.هي وبدل

  275       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

ء الواجب واستدل على ذلك بالدليل اللفظي وربما ادعى بعضهم وجوب الإتيان بالباقي الميسور بعد تعذر بعض أجزا

 والأصل العملي، إذاً فالبحث يقع في مقامين.

 المقام الأول: في جريان الأصل العملي.

 استدل القائل بوجوب إتيان الباقي من الواجب بالاستصحاب، وتقريبه يتم بوجوه:

لغير المقدورة، فإن الأمر الذي تعلق استصحاب الوجوب الضمني الذي كان ثابتاً لتلك الأجزاء ا الوجه الأول:



بالمركب انبسط على جميع اجزائه، فكان كل جزء منها واجباً بوجوب ضمني، وهذا المعنى ثابت للأجزاء قبل طرو 

العذر وهو على يقين منه، وإنما الشك في بقائه بعد أن حصل العذر بالإضافة إلى بعض الأجزاء الأخر، فهل كان 

جوب الضمني عن الأجزاء المقدورة، ومعه يجري استصحاب الوجوب الجامع بين الضمني ذلك موجباً لسقوط الو

والاستقلالي المتعلق بغير المتعذر من الأجزاء والشرائط، فإن وجوبها الضمني قبل طرو العذر ضمن وجوب 

 المركب كان ثابتاً، ونشك في ارتفاع أصل الوجوب بارتفاعه نتمسك بالاستصحاب ونحكم ببقائه.

أولاً: أنه من استصحاب الأحكام الكلية الإلهية ولا نقول به، ثانياً: على فرض جريان الاستصحاب  الجواب عنه:و

في ذلك فهو من القسم الثالث من الكلي، ولا نقول به، لأن الوجوب الذي تعلق بالمركب قد علم بارتفاعه قطعاً، وإنما 

مشكوك الحدوث أو فقل الفرد المعلوم تحققه وهو الوجوب الشك في حدوث وجوب آخر على الأجزاء الباقية وهو 

الضمني ارتفع قطعاً والفرد الآخر وهو الوجوب الإستقلالي مشكوك الحدوث ومعه لا يجري الاستصحاب، إذ ليس 

 هنا وجود واحد متيقن الحدوث مشكوك البقاء ليحكم ببقائه إلا الاستصحاب.

بمفاد كان التامة، بأن يقال مثلاً كان وجوب الصلاة متحققاً قبل  استصحاب الوجوب الإستقلالي الوجه الثاني:

حصول التعذر على بعض الأجزاء، وقد شك في ارتفاعه بعد التعذر فيحكم ببقائه للاستصحاب وبه يجب إتيان 

 الباقي.

 الجواب عنه: أولاً: أنه من استصحاب الأحكام الكلية الإلهية ولا نقول به،

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     276   

ثانياً: أن الوجوب بأي معنى اعتبرناه يحتاج إلى متعلق يقوم به والمفروض أنه قد تعلق أولاً بالمجموع المركب وقد 

ارتفع بسبب التعذر على بعض الأجزاء، والوجوب المشكوك فيه بعد التعذر وجوب آخر متعلق بغير ما تعلق به 

ا كان متيقناً لا معنى له للعلم بارتفاعه، وكذا في خصوص ما الوجوب الأول، فجريان الاستصحاب في خصوص م

هو متعلق بغير المتعذر لعدم العلم بحدوثه، وفي الجامع بينهما متوقف على جريان الاستصحاب في القسم الثالث من 

 الكلي ولا نقول به.

النظر عن متعلقه لا يترتب  أن استصحاب الوجوب بمفاد كان التامة وهوما لوحظ فيه نفس الوجوب مع قطع وثالثاً:



عليه وجوب غير المتعذر من الأجزاء والشرائط إلا على القول بالأصل المثبت وهو غير صحيح، كما لو علمنا 

بإكرام زيد ثم علمنا بارتفاعه واحتملنا وجوب إكرام عمرو فهل يصح جريان الاستصحاب في أصل الوجوب بمفاد 

 مرو.كان التامة ليترتب عليه وجوب إكرام ع

استصحاب الوجوب الاستقلالي الثابت للصلاة بمفاد كان الناقصة فيما إذا لم يكن الجزء المتعذر من  الوجه الثالث:

الأجزاء المقومة باعتبار أن الصلاة الفاقدة للجزء المتعذر متحدة مع الواجدة له بنظر العرف، فيقال: كانت هذه 

صفة الوجوب بعد التعذر، والفرق بين هذا الوجه والوجهين  الصلاة واجبة قبل التعذر فيستصحب بقاؤها على

السابقين أن جريان الاستصحاب على نحو مفاد كان الناقصة يختص بما كان المتعذر غير مقوم للوجب بنظر العرف 

لما لتتحد القضيتان المتيقنة والمشكوكة فيها، وهذا بخلاف الوجهين السابقين فإنه لو صح جريان الاستصحاب عليهما 

 اختص بمورد دون مورد

ويردعليه أولاً: أن الموضوع غير محرز في مورد الاستصحاب لأن الأجزاء المتعذرة قد تكون مقومة للموضوع 

وقد لا تكون كذلك، باعتبار أن المركب شرعي وحيث لا طريق لنا إلى إحرازها مقومة لنحكم بالسقوط أو عدم 

رط كان متعذراً يحتمل كونه مقوماً، ومعه لا يجري الاستصحاب للشك تقومها ليحكم بعدم السقوط، فكل جزء أو ش

 في الموضوع عرفاً،

  277       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

نظر العرف نفسه، فإن كان  نعم لو كان المركب عرفياً أمكن تمييز المقوم من اجزائه من غير المقوم منها في

 المتعذر مقوماً بنظرهم لا يجري الاستصحاب بخلاف ما لو كان غير مقوم بنظرهم فإن الاستصحاب يجري.

ثانياً: أنه من استصحاب الأحكام الكلية الإلهية ولا يجري من جهة الشك في المجعول الشرعي وهو معارض 



 باستصحاب عدم الجعل.

ركب وإن كان شرعياً إلا أن الشرع إن أفاد تقوم ذلك الجزء أو الشرط أو أفاد عدمه كان والجواب عن الرد: بأن الم

هو المتبع وإلا فلا بد من إيكال الأمر إلى العرف، فاذا رأى العرف أن نسبة المتعذر إلى غير المتعذر نسبة غير 

ففي مثله يرى العرف الباقي هو  -ين كما لو كان المتعذر واحداً من عشر -معتد بها في نظرهم ولا أهمية له لقلته 

الموضوع ومعه يجري الاستصحاب، وإن رأى العرف النسبة معتد بها كما لو كان المتعذر سبعة أجزاء والباقي 

 ثلاثة بنحو لا يتسامح فيه ففي مثله لا يجري الاستصحاب.

 بقـي شـيء: *

مقتضى القاعدة عدم وجوب إتيان الباقي من الأجزاء إن جميع ما تقدم كان لو حدث التعذر أثناء الوقت، وقد قلنا أن 

وهو واضح، وأما لو كان التعذر حاصلاً قبل دخول الوقت أو مقارناً له بمعنى أن المكلف حين دخول الزوال مثلاً 

 عجز عن إتيان بعض أجزاء الصلاة فهل يجب عليه إتيان الباقي أو لا ؟

وب متيقناً في زمان ليجري فيه الاستصحاب ويحكم ببقائه، بل والظاهر أن الاستصحاب لا يجري لعدم كون الوج

 المرجع حينئذ هو البراءة عن وجوب غير المتعذر من الأجزاء والشرائط.

إلى جريان الاستصحاب وعدم سقوط وجوب الباقي، مدعياً أن استصحاب  (1)وذهب المحقق النائيني )قدس سره(

ولا يفتقر في إجرائه التي تحقق الموضوع خارجاً وفعليته، بل فرض  الأحكام الكلية من شؤون الفقيه دون العامي

 وجوده

_______________________________ 

 

 .1379/شوال/  9* ليلة الثلاثاء 

 .445: 2( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     278   



وقبل الغسل للاستصحاب، أو بنجاسة الماء خارجاً يكفيه في مرحلة إنشائه كحكمه بحرمة وطيء الحائض بعد النقاء 

القليل المتنجس المتمم كرا، كل ذلك للاستصحاب مع أن الموضوع غير متحقق في الخارج وإنما فرض وجوده كاف 

 في ذلك كما هو شأن القضايا الحقيقية.

بتكليف ثم تعذر وما نحن فيه كذلك، فإن الحكم باستصحاب الوجوب لا يفتقر إلى تحقق موضوع خارجاً قد ابتلى 

عليه بعض أجزاء موضوعه، بل يكفي فرض وجوده في تعليق الحكم عليه، وبهذا ثبت وجوب إتيان الباقي وإن كان 

 التعذر في بداية الأمر.

وغير خفي: أن ما جاء به لا يمكن المساعدة عليه، لأن موارد جريان استصحاب الحكم لا تخلو، إما في الشبهات 

 ، وهي تارة في مقام الجعل وتارة في مقام المجعول، فالموارد ثلاثة:الموضوعية أو الحكمية

جريان استصحاب الحكم في الشبهات الموضوعية بمعنى استصحاب الحكم الجزئي الثابت لموضوع شخصي  الأول:

عند الشك في بقائه لأمور خارجية مع إحراز الحكم الكلي من جهة عدم النسخ ومن جهة تحديد موضوعه سعة 

اً، كما إذا شككنا في طهارة ثوب لاحتمال ملاقاته للبول فيجري الاستصحاب ويحكم ببقاء طهارته، وإجراء هذا وضيق

الاستصحاب في هذا القسم لا اختصاص له بالفقيه بل العامي يستطيع على ذلك إن تمت أركان الاستصحاب عنده من 

لشك في تبدلها من أجل الأمور الخارجية، والمهم في البين وجود الموضوع خارجاً، واليقين فعلاً بالحالة السابقة، ثم ا

 أن يكون الموضوع في هذا المورد موجوداً خارجاً وإلا ففرض وجوده لا يكفي في صحة الاستصحاب.

جريان استصحاب الحكم في الشبهات الحكمية في مقام الجعل والتشريع لإحتمال النسخ وانتهاء امد الحكم  الثاني:

أن الحكم الذي جعله الشارع المقدس على الموضوع هل طرأ عليه النسخ أو لا؟ أي أن تشريعه محدود  زمانا؛ً بمعنى

إلى هذا المقدار من الزمن فهو قصير أو ليس بمحدود وإنما يستمر حتى النهاية كوجوب صلاة الجمعة، وهذا أمر 

ود ولا يعتبر فيه تحقق الموضوع يختص به الفقيه دون العامي، والمعتبر فيه أن يكون الموضوع مفروض الوج

 خارجاً، فإن الجعل جعل على الموضوع المقدر على نحو القضايا الحقيقية لا على المحقق خارجاً،

  279       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 

  



بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

حفوظة بلا تغيير وتبديل فيها، وإنما الشك في بقاء الحكم من ناحية نعم خصوصيات الموضوع لا بد وأن تكون م

احتمال النسخ وأن الحكم مستمر في الزمان أم ينتهي إلى هذا الوقت، فاذا شك في بقائه لاحتمال النسخ جرى 

 الاستصحاب وحكم ببقائه بلا دخل لوجود الموضوع في الخارج وعدمه.

بهات الحكمية في مقام المجعول من جهة الشك في سعة المجعول وضيقه مع جريان استصحاب الحكم في الش الثالث:

القطع بعدم وجود ناسخ لذلك الحكم، وإنما المنشأ فيه احتمال تبدل خصوصية في الموضوع، كما إذا شككنا في حرمة 

ق الموضوع وطء الحائض بعد انقطاع الدم قبل الاغتسال، ولا ريب في عدم توقف جريان الاستصحاب فيه على تحق

في الخارج، وهذا أيضاً من اختصاص الفقيه دون العامي، كما أنه لا يعتبر فيه أن يكون الموضوع موجوداً خارجاً، 

بل فرض وجوده كافٍ في مقام الحكم عليه كالحائض والمتمم كراً كما عرفت، نعم المعتبر فيه فرض فعلية الحكم 

، وهذا بخلاف القسم الثاني فإن الحكم لا بد وأن يكون فعلياً بمعنى أن الحكم يفرض موجوداً، كما يفرض كذلك

 ليستصحب، وأما الموضوع فيفرض وجوده وهو كل من كان حاضراً في زمن الحضور مثلاً.

إذا عرفت هذا فنقول: إن موردنا لم يكن من قبيل القسم الأخير، والوجه فيه أن فرض ثبوت الحكم في حق شخص 

ء الواجب في بداية الأمر لا يمكن جريان الاستصحاب فيه، إذ ليس هناك تكليف عليه في تعذر عليه إتيان بعض أجزا

بداية الأمر ليستصحب كما أن فرضه غير ممكن ومعه لايمكن إجراء الاستصحاب، إذاً فما جاء به المحقق النائيني 

 )قدس سره( في غير محله.

 الاستدلال بالروايات على قاعدة الميسور *

 ى وجوب إتيان الباقي عند تعذر إتيان بعض الأجزاء بروايات ثلاث:وقد استدل عل

 الرواية الأولى: ما رواه أبو هريرة المروية بطرق العامة قال:

_______________________________ 



 

 .1379/شوال/  10* ليلة الأربعاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     280   

سلم( فقال أيها الناس قد فرض الله عليكم الحج فحجوا، فقال رجل: أكل عام )خطبنا رسول الله )صلى الله عليه وآله و

يا رسول الله؟ فسكت الرسول )صلى الله عليه وآله وسلم( حتى قالها ثلاثاً، فقال رسول الله )صلى الله عليه وآله 

كتكم فانما هلك من كان وسلم(: لو قلت نعم لوجب ولما استطعتم، ثم قال )صلى الله عليه وآله وسلم(: ذروني ما تر

قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فاذا أمرتكم بشيء فاتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء 

 .(1)فدعوه(

على الموصول، فيكون المعنى إذا أمرتكم  -ما  -على التبعيض و -من  -وتمامية الاستدلال بالنبوي يتم على حمل 

 تستطيعونه.بشيء فاتوا بعض الذي 

 وغير خفي أن المناقشة في النبوي من وجوه.

من حيث السند فقد وردت الرواية عن طرق العامة كما ورد في صحيح مسلم وكان بطل الرواة )أبا  الوجه الأول:

 هريرة( ثقل العدالة المزيفة ومعه لا يمكن الاعتماد عليها.

والجواب  النبوي المذكور وهو جابر لضعفها. وربما يقال: بأن الأصحاب عملوا بالمضمون الذي صرح به

 أولاً: أن عمل الأصحاب قد لا يكون مستنده نفس الحديث فلعل المستند شيء آخر. عنه:

 ثانياً: أن عمل الأصحاب لا يكون جابراً للضعف كما أن إعراضهم عن رواية لا يكون موهناً لها.

بوجه آخر لا يرتبط بالمقام وهو قوله  (2) النسائياضطراب المتن حيث روي الخبر في صحيح  الوجه الثاني:

 )صلى الله عليه وآله وسلم(: )فاذا أمرتكم بشيء فخذوا به ما استطعتم وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه(.

_______________________________ 



 

 .11872 /21: 5، كنز العمال 31: 22( بحار الأنوار 1)

 .1ح 1حج ب، كتاب ال110: 5( سنن النسائي 2)

  281       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

في قوله ما استطعتم ظرفية زمانية، فيكون المعنى إذا  –وما  –والباء هنا إما زائدة وإما للتعدية بمعنى الفعل، 

ومعناه لزوم الإتيان بالمأمور به عند القدرة والاستطاعة وهو خارج  أمرتكم بشيء فخذوا بالفعل مدة استطاعتكم،

 عما نحن بصدده.

وتوهم أن اختلاف الطريقين لا يضر بالاستدلال بعد كون أحدهما منجبراً بالشهرة عند الأصحاب دون الآخر؛ 

فقد ورد في البحار في  مدفوع بأن الرواية كما نقلت في كتب العامة بوجهين، كذلك نقلت في كتب الخاصة بوجهين،

، فلا وجه (1)صلاة العراة أن المحكي عن الشهيد في الذكرى عن شيخه السعيد عماد الدين فاتوا به ما استطعتم

لدعوى انجبار أحد الطريقين، فالمنجبر على تقدير التسليم إنما هو إحدى الروايتين إجمالاً، فلا يصح الاستدلال 

 ارها.بخصوص إحداهما مع عدم ثبوت انجب

 المناقشة في الدلالة والمحتملات ثلاثة الوجه الثالث:

الاحتمال الأول: أن تكون كلمة من تبعيضية متعلقة بما استطعتم وكلمة ما دالة على الموصول ومفعولاً لقوله فاتوا، 

 فيكون المعنى إذا أمرتكم بشيء فاتوا بعض الذي تصتطيعونه وهو يدل على المدعى.

أن الذي يعلم بعدم قدرته على الطواف أو بعض الأعمال الأخرى من مناسك الحج لا  أولاً: زام بهوهذا لا يمكن الالت

أنه لا يتلائم مع صدر الحديث حيث السؤال كان عن تكرار الحج في كل عام،  ثانياً: يجب عليه الإتيان بالبقية اتفاقاً،



وجوب الإتيان بما هو مقدور من أجزاء المركب فحق الجواب أن يقال لا بل في العمر مرة واحدة، وأما إجابته ب

 وشرائطه وأن الواجب إتيان بعض الذي تستطيعونه فهذا لا يتناسب مع السؤال.

 الاحتمال الثاني: أن تحمل من على تبعيض الجنس أي بيان الأفراد،

_______________________________ 

 

 .214: 83( بحار الانوار 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     282   

وكلمة ما على الموصول ويكون المفاد إذا أمرتكم بطبيعة من الطبايع فاتوا بعض أفرادها وما تستطيعون عليها نظير 

 لا أقرأ من الكتب إلا الشرائع.

وهذا الاحتمال وجيه في نفسه ولكنه لا يتلائم مع السؤال، لأن الحج لا يجب إلا في العمر مرة واحدة وليس دالاً على 

ا تستطيعون من طبيعة الحج فاتوا بأفرادها، إذ لا يجب في العمرة إلا مرة أو فقل لا يجب الإتيان بما هو مقدور أن م

من أفراد الحج في كل سنة. بل ظاهر الرواية عدم وجوبه في كل سنة، كما يظهر من قوله لو قلت نعم لوجب ولما 

دون غيره من الواجبات مع أن الرواية في مقام جعل استطعتم، ثم على تقدير ذلك فالالتزام به في خصوص الحج 

 قاعدة كلية تطرد في جميع الموارد دون أن تختص بالحج، إذاً فحملها على هذا المعنى أيضاً لا يمكن.

الاحتمال الثالث: أن تكون كلمة من للتعدية بمعنى الباء أو زائدة كما في قوله تعالى قل للمؤمنين يغضوا من 

كلمة ما مصدرية ظرفية زمانية والمعنى إذا أمرتكم بفعل فاتوا بالفعل مدة استطاعتكم وهذا لا يدل أبصارهم، وتكون 

 إلا على اعتبار القدرة في جميع التكاليف الشرعية وهذا أمر مسلم لا مناقشة فيه.

 إذاً لا مجال للإستدلال بالرواية عل قاعدة الميسور.

، وقد استدل بها (1)ين )عليه السلام( انه قال: )ما لا يدرك كله لا يترك كله(الرواية الثانية: ما روي عن أمير المؤمن*

على لزوم إتيان الباقي عند تعذر بعض أجزاء الواجب أو شرائطه، وتقريب ذلك أن كلمة كل تكررت في الرواية 

يكون المعنى أن مرتين ولا تدل على المدعى إلا بحمل كلمة )كل( الأولى على المجموع والثانية على الجميع، و



الفعل الذي لا يدرك مجموعه فلا ينبغي ترك جميعه فإنه غير مستحسن، فلو تعذر إتيان بعض أجزاء الواجب لزم 

 إتيان الباقي المقدور الغير المتعذر بمقتضى دلالة هذه الرواية.

 والمناقشة في الرواية أولاً: من حيث السند فإنها علوية، وقد ذكرت في

_______________________________ 

 

 .1379/شوال/  13* ليلة السبت 

 .207/  58: 4( غوالي اللئالي 1)

  283       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 من دأبه المناقشة.في الكتاب وصاحبه ممن ليس  (1)كتاب غوالي اللئالي وناقش صاحب الحدائق )قدس سره(

على أن هذه الرواية أضعف من سابقتها، فإن المتقدمة قد رويت في صحيح مسلم وعمل بها بعض الأصحاب فكانت 

مجبورة بعملهم، أما هذه الرواية فقد ذكرت في كتاب غوالي اللئالي فقط ولم يعمل بها الأصحاب فكان ذلك موجب 

 لضعفها.

إلى ادعاء الإجمال فيها باعتبار أن ظهور إطلاق  (2)صاحب الكفاية )قدس سره(ثانياً: من حديث الدلالة فقد ذهب 

النهي في كلمة )لا يترك( تقتضي الدلالة على التحريم، كما أن ظهور إطلاق الموصول وهي ما يشمل الاستحباب 

ية لا تفيد إلا والوجوب، وهذا لا يمكن جمعه فلا بد من التصرف في أحدهما وحيث لا قرينة على الترجيح فالروا

 رجحان الإتيان بما هو المقدور من الأجزاء دون الوجوب.

من ان الوجوب والحرمة  -على ما بنينا عليه -والجواب عما جاء به في الكفاية أولاً: على ما تقدم في بحث الأوامر 



ة واحدة في كل منهما، ليستا بداخلين في مفهوم الأمر والنهي، فلم يجعل لكل منهما صيغة خاصة تدل عليه بل الصيغ

وقد وضعت لابراز الاعتبار النفساني وهذا الأمر الاعتباري يحكم العقل بلزوم إطاعته ويرى العبد مستحقاً للعقاب 

على ترك ما أمر المولى بفعله وهذا هو معنى الوجوب، وكذا الحرمة إنما هي بحكم العقل بلزوم الإطاعة وكون 

نهى المولى عنه إلا أن يقوم دليل مرخص على كل منهما فيحكم بالاستحباب إن  العبد مستحقاً للعقاب على فعل ما

كان ترخيصاً في الفعل وبالكراهة إن كان في النهي، وإلا فنحن وحكم العقل عند إطلاق الصيغة هو الوجوب إن كان 

 أمراً والحرمة إن كان نهياً.

ب والوجوب إلا أن دليل الترخيص قائم على ترك ما وإذا كان الأمر كذلك فنقول: إن الموصول وإن شمل الاستحبا

 هو مقدور من أجزاء المستحب، لأن قيام

_______________________________ 

 

 .99: 1( الحدائق الناضرة 1)

 .372( كفاية الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     284   

ول الموصول للمستحب لا ينافي ظهور النفي في الدليل على ذلك ليس بمهم إذا كان أصل المستحب يمكن تركه، فشم

 الحرمة، وعليه فالأجزاء الواجبة يجب الإتيان بها إذا تعذر الإتيان ببعضها.

فبعدم القول  -وأما على مبنى صاحب الكفاية )قدس سره( فالأمر أيضاً كذلك؛ لأن إتيان الباقي إذا ثبت رجحانه 

انه ثبت وجوبه لعدم القول بالتخلف عن ذلك، فما جاء به صاحب ثبت وجوبه لأن الشيء إذا ثبت رجح -بالفصل 

 الكفاية )قدس سره( من المناقشة في غير محله.

والصحيح أن يقال: أنه مضافاً إلى كون الرواية ضعيفة، أن كلمة لا يترك إما أن تحمل على المولوية أو الإرشادية، 

ى أجزاء إذا تعذر إتيان مجموع أجزائه فلا ينبغي أن فإن حملت على الأول دلت على أن المركب الذي يشتمل عل

يترك جميع أجزائه، فإذا تمكن من إتيان بعضها وجب وهذا هو معنى الإنشاء، على خلاف ما يحكم العقل به، لأن 



 العقل يرى انتفاء المركب بانتفاء بعض أجزائه.

راد إذا تعذر إتيان مجموع أفراده فلا ينبغي دلت على أن الطبيعي الذي له أف -أي الإرشاد -وإن حملت على الثاني 

أن يترك جميع أفراده المقدورة كالصيام والدين، وهذا وجوب إرشادي إلى حكم عقلي بعدم سقوط الطبيعي عند تعذر 

 إتيان بعض أفراده.

في الجامع  وحيث تردد استعمال كلمة )لا يترك( في أحدهما المولوية والإرشادية بعدم العلم بعدم إمكان استعمالها

بينهما، إذ لا جامع بين الإنشاء والإخبار، ولا قرينة على تعيين أحدهما كانت هذه الكلمة مجملة ساقطةعن الاعتبار 

ومعه لا يمكن الاستدلال بها للمولوية، ولا يقاس ما نحن فيه على حمل كلمة )لا( على المولوية إذا تردد حملها عليه 

 لوم المتعلق بخلاف موارد التردد بين المولوية وغيره، فإن المتعلق فيها معلوم.أو غيره، فإن ما نحن فيه غير مع

على أن الرواية لا يبعد حملها على الإرشاد لما في اذهان العامة من أن تعذر بعض الأفراد يوجب سقوط الحكم عن 

اء النصف غير واجب البعض الآخر، مثلاً من لا يتمكن من وفاء دينار وهو متمكن من وفاء نصفه، يرى أن وف

 فالإمام )عليه السلام( أفاد ضرورة إتيان الفرد الممكن دفعاً لهذه الشبهة.

  285       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 فالنتيجة أن الرواية لا تدل على المدعى لإجمالها.

المرسلة التي نقلت عن كتاب غوالي اللئالي عن امير المؤمنين أيضاً أنه قال: )الميسور لا يسقط  الرواية الثالثة:*

، وقد استدل بها على وجوب إتيان الباقي عند تعذر إتيان بعض أجزاء الواجب، وتقريب الاستدلال بها: (1)بالمعسور(

ر بل كانت معسوراً فتلك الأجزاء هو أن الواجب إذا كانت بعض أجزائه ميسورة والبعض الآخر غير ميسو

 الميسورة لا تسقط بسبب المعسور.



والمناقشة فيها أولاً: من حيث السند كما تقدم فإنها علوية ذكرت في كتاب غوالي اللئالي وقد ناقش في الكتاب 

 وصاحبه من ليس دأبه المناقشة في ذلك.

وحاصله:  -يعني المناقشة السابقة في الرواية المتقدمة  -ثانياً: من حيث الدلالة فقد ناقش صاحب الكفاية )قدس سره( 

أن الميسور باطلاقه يشمل الواجب والمستحب، كما أن إطلاق كلمة )لا يسقط( تقتضي الدلالة على التحريم، ومعه لا 

 يمكن الاستدلال على وجوب الباقي من أجزاء المركب الواجب.

. إنما المناقشة فيها من جهة أخرى؛ وهي أن جملة )لا تسقط( إن الجواب عما أفاده )قدس سره( فقد عرفت مما تقدم

حملت )لا( على النهي مولوياً أو إرشادياً تعذر دلالتها على المطلوب، لأن النهي إنما تعلق بفعل يقع تحت اختيار 

رع المقدس المكلف، وعدم سقوط الواجب عنه حينئذ ليس من جملة ما هو مقدور للمكلف، بل إنما هو من وظيفة الشا

 فثبوته عليه خارج عن تحت قدرته فلا معنى للنهي عنه.

أما لو حملت )لا( على النفي فجملة )لا يسقط( جملة خبرية وهي إما أن تكون بداعي الإنشاء والطلب أو بداعي 

عند  الإخبار حقيقة، فعلى الأول يكون المتحصل هو إنشاء بقاء الحكم السابق على بعض أجزاء الواجب أو أفراده

 تعذر البعض.

ولكن الإشكال في ذلك أن الوجوب إرشادي لحكم العقل أو مولوي من قبل الشارع المقدس، ولا جامع بين المولوية 

 والإرشادية ليستعمل الأمر فيه، وحيث

_______________________________ 

 

 .1379/شوال/  14* ليلة الأحد 

 .205 /58: 4( غوالي الئالي 1)

  
مصابيح 

صول الأ
 ٣ج -

     286   

يتردد بينهما يصبح اللفظ مجملاً فيسقط عن الاعتبار، وعلى الثاني: يكون المتحصل هوالإخبار عن عدم السقوط عند 

تعذر بعض أجزاء الواجب المركب أو تعذر بعض أفراد الواجب الطبيعي، وعلى هذا المعنى تصبح الرواية دالة 



 عذر.على المطلوب وهو بقاء الحكم عند الت

بل نسب للشيخ الكبير كاشف الغطاء دلالتها على وجوب إتيان المرتبة النأزلة من الشيء إذا تعذر إتيان المرتبة 

العالية منه فيما لو كانت المرتبة النأزلة بحسب الصدق العرفي يتسامح فيها، كصلاة الإيماء بالإضافة إلى الصلاة 

 المرتبة العالية.الكاملة لو فرض أنه تعذر عليه من إتيان تلك 

ولكن الإشكال في هذا المعنى هو أن جملة )لا تسقط( إنما تفيد بقاء الحكم السابق وعدم سقوط ما كان ثابتاً بالذمة عند 

تعذر بعض أفراد الواجب، ولا يتأتى المعنى المذكور فيما لو جاء الوجوب جديداً، إذ لا يصدق عليه عليه أنه جديد، 

يعي الذي له أفراد دون المركب ذي أجزاء، لأن المركب بعد تعذر بعض أجزائه يسقط وهذا المعنى يختص بالطب

 الأمر به، وحينئذ يكون وجوب إتيان الباقي إنما هو بأمر جديد ولم يكن ثابتاً من السابق فلا يشمل المركب.

ا ما سقط عن الجميع واحتاج وبعبارة أخرى: ما كان ثابتاً في السابق وقبل التعذر لا يسقط بعد التعذر عن البعض، أم

في الحكم بإتيان الباقي إلى الحكم جديداً لا يصدق عليه أنه لا يسقط، ففي الواجبات المركبة لا يتأتى المعنى المذكور، 

أما الواجبات التي لها أفراد يأتي المعنى بعينه، وهكذا المرتبه النأزلة فإن وجوبها إنما هو ثابت جديداً وليس هو 

 تشمله جملة )لا تسقط(. السابق فلا

 وعليه فالدليل الاجتهادي على وجوب إتيان الباقي عند تعذر بعضها متعذر، فلا بد من الرجوع إلى الأصل العملي.

 تنبيه:

إن الحديث المتقدم )إذا أمرتكم بشيء فاتوا منه ما استطعتم( حسبما ورد في صحيح مسلم هكذا، ولكن راجعنا في هذا 

فكانت النسخة المذكورة هكذا. )فاتوا منه(، وبعد التأمل التام والتفكير ارتأينا أن نقول إن  اليوم الصحاح وشرحه

 النسخة الصحيحة ما رويت في البحار عن الشهيد )قدس سره( )فاتوا به(، لأن مادة )أتي( في

  287       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 

  



أطراف 
لعلم ا

 الإجمالي

المحرمات متعدية وليست بقاصرة فيقال )ولا تأتوا في ناديكم المنكر( مثل لا تأتي الزنا أي لا تقربوا، وأما في 

الواجبات فلا بد من الباء ولم أجد )أتي( في الواجبات من دون باء، وإذا كان الأمر كذلك وأن الصحيح )أتى( بمعنى 

 إلى باء فهي محتاجة إلى الباء فتسقط عن الاستدلال.جاء، لا الإيتاء التي لاتحتاج 

 التنبيه الرابع: في الشك في الجزئية والمانعية *

إذا تردد الأمر بين جزئية شيء أو شرطيته وبين مانعيته أو قاطعيته بمعنى أنا نعلم إجمالاً باعتبار أحد الأمرين في 

 يعلم بخصوصية أحدهما، ولكنه يعلم بأن الشارع المقدس الواجب إما فعل هذا الشيء أو تركه أو فقل أن المكلف لا

قد اعتبر أحدهما في الواجب إما المانعية أي ترك الشيء أو الجزئية بمعنى فعله، فهل الحكم يقتضي البراءة أو 

 الاحتياط ؟

 وتحقيق البحث يقع في مسائل ثلاث:

فراد طولية ولا عرضية، كما إذا ضاق الوقت ولم ما إذا كان الواجب واحداً شخصياً لم تكن له أ المسألة الأولى:

يتمكن المكلف إلا من الإتيان بصلاة واحدة، ودار الأمر بين الإتيان بها عارياً أو في الثوب المتنجس، والحكم فيه هو 

لموافقة التخيير، إذ الموافقة القطعية متعذرة والمخالفة القطعية بترك الصلاة رأساً غير جائزة يقيناً فلم يبق إلا ا

 الاحتمالية الحاصلة بكل واحد من الأمرين.

ما إذا كانت الوقايع متعددة وإن لم يكن للواجب أفراد طولية ولاعرضية، كما إذا دار الأمر بين كون  المسألة الثانية:

تار الفعل شيء شرطا في الصوم أو مانعاً عنه، وحيث أن المكلف به متعدد فالحكم فيه هو التخيير الابتدائي فله أن يخ

في جميع الأيام أو الترك كذلك ولايجوز له أن ياتي به في يوم ويتركه في يوم آخر لكونه موجب للمخالفة القطعية، 

 وقد تقدم أن العقل يحكم بقبحها ولو كانت تدريجية ملازمة للموافقة القطعية أيضاً من جهة.

_______________________________ 



 

 .1379 //شوال 15* ليلة الاثنين 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     288   

ما إذا كان الواجب واحداً ذا أفراد طولية بحيث يكون المكلف متمكناً من الاحتياط وتحصيل العلم  المسألة الثالثة:

بالموافقة بالإتيان بالواجب مع هذا الشي مرة وبدونه أخرى، كما في المثال المذكور في المسألة الأولى مع سعة 

 ، فهل الحكم في مثله هو التخيير أو الاحتياط وتكرار العمل؟الوقت

بنى الحكم في هذه المسألة على النزاع في دوران الأمر بين الأقل والأكثر، فمن  (1)والشيخ الأنصاري )قدس سره(

فإن العلم قال بالاشتغال هناك من أجل احتمال كل منهما قال بالاحتياط هنا، ومن قال بالبراءة هناك قال بها هنا، 

الإجمالي باعتبار وجود شى أو عدمه لاأثر له لعدم تمكن المكلف من المخالفة العملية القطعية لدوران الأمر بين فعل 

شيء وتركه، وهو لايخلو من أحدهما مع قطع النظر عن العلم الإجمالي، فلم يبق إلا الشك في الاعتبار وهو مورد 

 لأصالة البراءة.

وجوب الاحتياط والإتيان بالواجب مع هذا الشيء مرة وبدونه أخرى، وذلك لأن المأمور به والصحيح أن يقال: هو 

ليس الفرد الخارجي بل الطبيعة الكلية التي لها أفراد طولية ويستطيع المكلف من الموافقة القطعية بتكرار العمل ومن 

 كليف حتماً ويجب الاحتياط.المخالفة القطعية بترك العمل رأساً، فيكون العلم الإجمالي منجزاً للت

وأما عدم التمكن من المخالفة القطعية في الفرد الخارجي لاستحالة ارتفاع النقيضين فهو لاينافي تنجيز العلم 

الإجمالي بعد تمكن المكلف من المخالفة القطعية في أصل المأمور به وهو الطبيعة، إذ الاعتبار إنما هو بما تعلق به 

ارجي، فلا بد من القول بوجوب الاحتياط هنا، وإن قلنا بالبراءة في دوران الأمر بين الأقل التكليف لابالفرد الخ

والأكثر، إذ في المقام لنا علم إجمالي باعتباره شيء في المأمور غاية الأمر أن لاندري أن المعتبر هو وجوده أو 

رة وبدونه أخرى تحصيلا للعلم بالفراغ، عدمه في المأمور به، فلا بد من الاحتياط والإتيان بالعمل مع وجوده تا

بخلاف دوران الأمر بين الأقل والأكثر فإنه ليس فيه إلا احتمال اعتبار شيء في المأمور به فيكون مجرى للبراءة 

 على ما مر تفصيله فكيف يقاس العلم بالاعتبار على الشك فيه.



_______________________________ 

 

 .400: 2( فرائد الأصول 1)

  289       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

ومن العجب أن الشيخ )قدس سره( التزم بوجوب الاحتياط عند دوران الأمر بين القصر والتمام مع أنه داخل تحت 

ابعة أمرهما دار بين الجزئية والمانعية كما هو واضح، كبرى هذه المسألة ومن صغرياتها، لأن الركعة الثالثة والر

وإن شئت قلت إن التسيلم في الركعة الثانية على تقدير وجوب القصر جزء للواجب وعلى تقدير وجوب التمام مانع 

 عن الصحة ومبطل للصلاة.

 خاتمة في شرائط جريان الأصول *

سنه شيء سوى تحقق عنوانه وهو التحفظ على الواقع اعلم أن جريان الاحتياط في أي مورد كان لا يعتبر في ح

وإدراكه على ماهو عليه، فمتى صدق هذا العنوان حسن الاحتياط، اللهم إلا أن يستلزم عمله اختلال النظام أو 

 الوسواس فإن ذلك مبغوض للمولى.

إلى قصد القربة من فالاحتياط في المعاملات بالمعنى الأعم الشامل للعقود والإيقاعات بل وكل ما لايحتاج 

التوصليات أمر حسن يتوقف على تحقق عنوانه كما عرفت وهو التحفظ على الواقع، مثلاً التطهير بماء محتمل 

النجاسة الذي حكم عليه بالطهارة وإن كفى في مقام الامتثال إلا أنه لو جاء بالعمل مرة عند تمكنه من ماء معلوم 

 مله التكراري اختلال النظام أو الوسواس كما عرفت فحينئذ يسقط حسنه.الطهارة كان حسناً عقلا إلا أن يؤدي ع



وأما الاحتياط في العبادات فحسنه يتم فيما إذا لم يكن للمكلف طريق عملي يستطيع به التوصل إلى الواقع من 

ع كما في تحصيل العلم التفصيلي فإن الاحتياط حينئذ حسن، وهكذا يحسن فيما لم يكن في البين تنجز على الواق

الشبهات البدوية في الموضوعات مطلقا، فإن مجرد الشبهة فيها لايوجب تنجز الواقع، ومعه يحسن الاحتياط حينئذ 

 وإتيان ما يحتمل وجود التكليف فيه، وكذا الشبهات الحكميه بعد الفحص وعدم الظفر بالدليل.

_______________________________ 

 

 وقد عطلت الدراسة حدادا على وفاة العلم والتقي الحجة الشيخ عباس الرميثي )قده(. 1379/شوال/  20* ليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     290   

وأما لو كان للمكلف طريق علمي بأن كان متمكناً من الامتثال التفصيلي بالعلم أو بالعلمي أو ما بحكمه يستطيع 

الواقع على تقدير وجوده كما في الشبهات البدوية الحكمية قبل التوصل به إلى الواقع أو كان لديه منجز على 

الفحص، فقد وقع الخلاف فيها في حسن الاحتياط؛ فمن قائل بحسنه مطلقا، ومن قائل بعدم حسنه مطلقا، وثالث قائل 

و بين ما لو بالتفصيل بين ما لو استلزم الاحتياط التكرار فلا يحسن الاحتياط وبين ما لم لو يستلزم ذلك فهو حسن أ

 كان الاحتياط في أطراف العلم الإجمالي بثبوت التكليف فغير حسن، وبين ما لو كان في الشبهات البدوية فحسن.

 والصحيح أن الاحتياط في جميع الموارد حسن بما تقدم سابقاً في بحث القطع من أن المعتبر في تحقق العبادة أمران:

ى الله تعالى بوجه من الوجوه وكلاهما متحقق في موارد الاحتياط، وأما تحقق العمل في الخارج، وإضافة العمل إل

 اعتبار نية الوجه والتمييز وغيرهما مما ذكروه وجهاً لعدم جواز الاحتياط فلا دليل على اعتباره.

 

 شروط البراءة

 

قبح العقاب بلا بيان إنما أما البراءة العقلية: فيشرط في جريانها في موردٍ اعتبار الفحص؛ لأن الموضوع حكم العقل ب



هو )عدم البيان( وليس المراد من البيان إيصال التكليف إلى العبد قهرا، بل المراد منه وصوله على الوجه المتعارف 

بحيث لو تفحص عنه لوجده، فكان الشارع المقدس لو أراد بيان الحكم كان عليه أن يبينه بطريقة لو بحث عنه 

يجده أمكن أن يقطع بعدم العقاب، فلا يدخل إجراء البراءة العقلية في مورد أن  المكلف لوجده فمتى تفحص ولم

 يتفحص عما يحتمله من التكليف، فإن لم يجد أجرى البراءة العقلية.

وأما البراءة الشرعية والذي يظهر بدواً من أدلتها النقلية مثل )كل شيء فيه حلال وحرام فهو لك حلال حتى تعرف 

 ، إطلاق جريانها الشامل لما قبل الفحص وبعده وأنه لايعتبر الفحص في جواز الرجوع إليها في(1)(الحرام منه بعينه

_______________________________ 

 

 .1ح 4، أبواب ما يكتسب به، ب87: 17( وسائل الشيعة 1)

  291       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
ف أطرا

العلم 
 الإجمالي

  

الشبهات الموضوعية، وأما في الشبهات الحكمية فقد استدل لاعتبار الفحص في الرجوع إلى البراءة فيها مع إطلاق 

 الأدلة منها بأمور:

قيام الإجماع على ذلك وأن الفقهاء )قدس سره( قد اتفقوا على أن البراءة النقلية لاتجري إلا بعد الفحص  الأمر الأول:

 لتكليف في الشبهات الحكمية.عن ا

أن الإجماع المذكور لايكون كاشفاً عن رأي المعصوم )عليه السلام( لأنه يمكن إسناد الاتفاق إلى  والجواب عنه:

دليل اخر غير قول المعصوم )عليه السلام(، وبعبارة أخرى: الإجماع إذا احتمل أن يكون مدركه شيئاً غير قول 

 يبطل الاستدلال ولايصح الاعتماد عليه لأنه لبي.المعصوم )عليه السلام( فهو 



دعوى العلم الإجمالي لدى كل مكلف بداية في بلوغه بأن هناك تكاليف إلزامية في الشريعة المقدسة  الأمر الثاني:

يقتضي العمل بها ومقتضى ذلك هو الفحص حتى يظفر بالمقدار الممكن، وهذا العلم الإجمالي مانع من إجراء البراءة 

 ل الفحص.قب

بأن الدليل أخص من المدعى، فإن لازم ذلك أن العلم الإجمالي انحل  (1)وأجاب عنه صاحب الكفايه )قدس سره(

بالمقدار الممكن فتجرى البراءة وإن كان قبل الفحص ولا يلتزم به أحد، وبعبارة أخرى: انحلال العلم الإجمالي 

ك سد باب البراءة، إذ أن لازم ذلك الرجوع إلى البراءة قبل لايكون موجباً لسد باب البراءة مع أن المقصود بذل

الفحص لو انحل العلم الإجمالي بالظفر على المقدار المعلوم بالإجمال ولايلتزم به أحد، وهذا أخص من المدعى وهو 

 عدم الرجوع إلى البراءة قبل الفحص مطلقا انحل العلم الإجمالي أم لم ينحل.

بأن  (2)اية )قدس سره( عن الأمر الثاني، وأشكل على ذلك المحقق النائيني )قدس سره(هذا ما أجاب به صاحب الكف

العلم الإجمالي إنما ينحل حيث يكون مردداً أمره في الكم وفي الأقل والأكثر، وأما لو كان المعلوم بالإجمال معنوناً 

 بعنوان ومعلما

_______________________________ 

 

 .375( كفاية الأصول: 1)

 .558: 3( أجود التقريرات 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     292   

بعلامة فلا يكون الظفر بالمقدار المتيقن موجبا لانحلال العلم الإجمالي المتعلق به، )مثلاً( لو علم المكلف أن بذمته 

خمسون ديناراً ثم علم  ديناً لزيد مردد بين الأقل والأكثر، فلابد من وجود قدر متيقن فيه ليؤخذ به، ولنفرض أنه

إجمالاً بأن جميع ديونه مسجلا في الدفتر المعين الذي من الممكن أن ينطبق على ما علمه سابقاً، ففي مثله لا يكون 

العلم الإجمالي الأول موجباً لانحلال العلم الإجمالي الثاني بحيث يرجع في الزائد على القدر المتيقن إلى البراءة قبل 

فتره،والسر في ذلك أن العلم الإجمالي الأول مردد من حيث الكمية وهي توجب انحلال العلم أن يفحص ما في د



الإجمالي الأول وحده وأما العلم الإجمالي الثاني فهو معلم بعلامة خاصة أي كونه في دفتره،والأول لايكون موجباً 

 لانحلاله.

يف شرعيه عليه وهي ترجع إلى قدر متقن لامحالة، وما نحن فيه كذلك فإن المكلف في بدء البلوغ يعلم بوجود تكال

وهناك علم إجمالي ثانٍ وهو أن في ضمن الكتب المعتبرة عند الشيعة تكاليف إلزامية شرعية وهذا معلم بعنوان 

خاصة وهو كونه في ضمن الكتب المعتبرة نظفر بالمقدار التي حدده لنا العلم الإجمالي الأول قبل الفحص لا يوجب 

 لعلم الإجمالي الثاني، لأن العلم الإجمالي الثاني معلم بعلامه خاصة فلاينحل بالظفر بالمقدار المتيقن.انحلال ا

الجواب عنه: أولا: أن ما قاله المحقق النائيني يتم لو كان العلم الإجمالي الثاني غير مردد بين الأقل والأكثر، وأما *

لف بوجود إناء نجس بين اواني متعددة محصورة مرددة بين الأقل لو كان كذلك فيتعين الانحلال، مثلاً لو علم المك

والأكثر، ولكن العدد المتيقن هو الواحد، ثم علم أيضاً بنجاسة إناء زيد بالخصوص الذي هو موجود ضمن الأواني 

 المذكورة الممكن انطباقه على الأول.

تعبد، انحل العلم الإجمالي الأول لأن ذلك قدر متيقن فلو علم بعد ذلك تفصيلاً بنجاسة إناء معين فيها بالوجدان أو بال

له، وأما العلم الإجمالي الثاني فلاينحل لأنه معلم بعلامة خاصة )وهو كونه إناء زيد( فلا يجري الأصل فيه، نعم لو 

 كان العلم الإجمالي الثاني المعلم بعلامة خاصة مردد بين الأقل

_______________________________ 

 

 .1379/شوال/  21ة الأحد * ليل

  293       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  



والأكثر ثم علم بعد ذلك بكون إناء المعين إناء زيد، فالظفر بالمقدار المتيقن يوجب انحلال كلا العلمين لأنه القدر 

ن كذلك فإن التكاليف المعلومة بالإجمال بعنوان أنها مذكورة في الكتب المعتبرة بنفسها مرددة المتيقن فيهما، وما نح

بين الأقل والأكثر، فاذا ظفرنا بالمقدار المتيقن ينحل العلم الإجمالي لامحالة، فيجوز الرجوع إلى البراءة وإن كان 

 قبل الفحص، إذاً فالدليل أخص من المدعى.

عدم الانحلال حتى في القسم الأول وهو الذي كان العلم الإجمالي معل ماً بعلامة خاصة غير مردد ثانياً: أنا لانسلم *

بين الأقل والأكثر مثل العلم بوجود إناء نجس بين الأواني، والعلم أيضاً بوجود إناء زيد النجس بين الأواني المحتمل 

اء النجس دون إناء زيد فيحتمل كونه هو إناء زيد معلوم انطباقه على الإناء الأول وعلى غيره، فانه بعد الظفر بالإن

كونه نجساً ومعه لايبقى علم بوجود نجاسة في غيره من الأواني، فيمكن جريان الأصل في الباقي بلا معارض، 

وذلك لما قلناه سابقا أن العلم الإجمالي منجز وعلة تامة من حيث حرمة المخالفة القطعية، وأما من حيث وجوب 

فقة القطعية فليس العلم الإجمالي علة تامة في التنجيز بل وجوب الموافقة القطعية تدور مدار تعارض الأصول الموا

وتساقطها في الأطراف، وما نحن فيه ليس جريانها في الباقي مستلزماً للتعارض، فإن الفرد الذي علمنا بنجاسته 

ا لاحظناه احتملنا أن يكون نجساً لأنه إناء زيد كما وظفرنا به لايجري الأصل فيه قطعاً، وأما غيره فكل فرد إذ

نحتمل أن يكون إناء زيد ذلك الذي ظفرنا به فمع الاحتمال لامحالة يجري الأصل فيه بلا معارض، ولايجب حينئذ 

 الاجتناب عن تلك الأفراد.

 على ماهو المعلوم نجاسته.وبعبارة أخرى: لاعلم لنا بوجود نجاسة في الباقي إذ يحتمل أن يكون إناء زيد منطبقاً 

وأما المثل الذي ذكره )قدس سره( من ان الظفر بما هو المتيقن من الدَيْن المضبوط في الدفتر لايجوز الرجوع إلى 

البراءة، فهو على تقدير الاعتراف به لابد أن يستند إلى أمر غير العلم الإجمالي كما ادعى ذلك في بعض موارد 

 ية التي يجوز الرجوع إلى البراءة فيها قبل الفحص.الشبهات البدوية والموضوع

_______________________________ 

 

 .1379/شوال/  22* ليلة الإثنين 



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     294   

 منها: مالو شككنا في بلوغ المال حد النصاب. منها: مالو شككنا في حصول الاستطاعة للحج.

بدوية الموضوعية لايمكن جريان الأصل فيه إلا بعد الفحص،ولعل الوجه في ذلك أننا فإن ذلك مع أنه من الشبهات ال

نعلم من الخارج أن الشارع المقدس لايرضى بالرجوع إلى الأصل في هذه الموارد قبل الفحص للزوم العلم بالمخالفة 

ما في الدفتر مع أنه من الكثيرة،وإذاصح ذلك لجرى فيما نحن فيه،إذمن الممكن أن لايستطيع أن يجري الأصل ع

 الشبهة البدوية الموضوعية للجهة التي ذكرنها.

وأنه لايجوز الرجوع إلى الأصل في المقدار الزائد على القدر المتيقن على تقدير تسليمه  -والذي يشهد على ذلك 

م يكن مانع من أنه لو فرض عدم التمكن من الرجوع إلى الدفتر لضياعه مثلاً ل -ليست من جهة العلم الإجمالي 

الرجوع إلى الأصل في الزائد على القدر المتيقن، مع أنه لو كان المانع هو العلم الإجمالي لم يكن فرق بين التمكن 

 من الفحص وعدمه كما هو ظاهر.

إذاً فما قاله صاحب الكفاية )قدس سره( من أن العلم الإجمالي لايكون مانعاً من جريان البراءة قبل الفحص بعد 

 حلال هو الصحيح.الان

مما استدل به على اعتبار الفحص في الرجوع إلى البراءة في الشبهات الحكمية. حكم العقل بوجوب الفحص  الثالث:

قبل جريان الأصل، وذلك فإن العقل يرى أن السيرة الخارجية قامت على أن الطريقة التي يتخذها الموالي في إيصال 

الجبر أو القهر، بل على نحو لو بحث عنها العبد لأمكن اطلاعه عليها، كما هو تكاليفهم إلى عبيدهم ليست على سبيل 

شأن القوانين والأنظمة الدولية، فإذا أحتمل العبد وجود تكليف في حقه كان عليه أن يتفحص في بطون الكتب من 

صل، والحاصل أنه كما باب وجوب دفع الضرر المحتمل فلعله يطلع على الحكم لو كان، فاذا لم يجد أمكنه إجراء الأ

يجب على المولى أن يتخذ الطرق المتعارفة في ايصال تكاليفه إلى عبيده كذلك يجب عاى العبد أن يتفحص عن 

 أحكام مواليه طبقا لوظيفة العبودية.

  295       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

  



الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

اً الفحص لازم بحكم العقل عند احتمال التكليف، والروايات الشريفة وإن أمكن ثبوت الإطلاق فيها إلا أن حكم إذ

العقل من قبيل القرينة المتصلة المانعة من انعقاد الظهور في إطلاق أدلة البراءة، فهي مختصة من أول الأمر بما 

 .بعد الفحص في الشبهات الحكمية، وهذا الوجه لا بأس به

من الأدلة التي أقيمت على لزوم الفحص في الشبهات الحكمية الآيات الشريفة والروايات الكثيرة الدالة على  الرابع:

وأما الروايات فأخبار  (1) )فأسألوا أهل الذكر أن كنتم لاتعلمون( وجوب التعلم مقدمة للعمل، فمن الآيات قوله تعالى:

من أنه  يقال للعبد يوم القيامة: هل علمت، فإن قال:  (2)  الحجه البالغة()فلله التعلم ما ورد في تفسير قوله تعالى:

 .(3) نعم، قيل له: فهلا عملت. وإن قال: لا، قيل له: فهلا تعلمت حتى تعمل

وواضح أنه لو كان الرجوع إلى البراءة جائزاً قبل الفحص والتعلم لم يجب سؤال أهل العلم، كما ولم يتوجه عقاب 

 يتعلم، فهذا الوجه إذاً لابأس به.إلى من لم 

الخامس: الأخبار الدالة على وجوب التوقف وهي على قسمين ماكان مطلقاً منها قبل الفحص أو بعده،ومنها ماكان *

مقيداً بما قبل الفحص، والنسبة بين أدلة البراءة وأخبار التوقف مطلقاً هي التباين نظراً إلى أن أخبار البراءة تدل على 

 مطلقاً قبل الفحص وبعده، بينما أخبار التوقف تدل على وجوب التوقف مطلقاً قبل الفحص وبعده. البراءة

إلا أن الطائفة الثانية من أخبار التوقف المقيدة بماقبل الفحص أخص من أخبارالبراءة المطلقة فتخصصها،فتختص 

ر الطائفة الأولى من التوقف من التباين إلى أخبار البراءة بما بعد الفحص،وحينئذ تنقلب نسبتها أي البراءة مع أخبا

 العموم المطلق فتخصص أخبار البراءة أخبار التوقف بما قبل الفحص.

_______________________________ 

 

 .43: 16( سورة النحل 1)



 .149: 6( سورة الأنعام 2)

 .10ح 9كتاب العلم ب 29: 2( بحار الأنوار 3)

 .1379/شوال/  23* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     296   

هذا كله مع قطع النظر عما ذكرناه من كون أخبار البراءة مختصة بما بعد الفحص للقرينة العقلية، وإلا فلا حاجة 

 إلى ارتكاب التخصيص.

ي يحتمل فظهر من جميع ذلك أن أدلة البراءة الشرعية والعقلية مقيدة بالفحص ولابد أولاً من الفحص عن الحكم الذ

وجوده في الكتب المعتبرة، فإن لم يجد ذلك أجرى البراءة لامحالة، كما وقد ظهر احتياج جريان الاستصحاب في 

الشبهات الحكمية إلى الفحص، إذ لايستطيع المكلف أن يستصحب عدم التكليف في مورد يحتمل وجود تكليف عليه 

 من دون أن يفحص.

إلى الفحص، إذ لعله بالفحص يعثر على حكم أحد الأمرين فلا يرجع إلى  كما وأنه ظهر احتياج التخيير العقلي

 التخيير إلا بعد الفحص.

فظهرمن هذا احتياج جريان الأصول إلى الفحص، وأنها في نفسها قاصرة عن الشمول لما قبل الفحص في مثل 

قبله، وأما الأصول النقلية الأصول العقلية، لأن موضوعه عن البيان وهو لايحرز إلا بالفحص، فلا مقتضى لما 

 فأدلتها وإن كانت مطلقة في نفسها إلا أنها مقيدة بما بعد الفحص بالقرنية العقلية المتصلة والنقلية المنفصلة.

 التنبية على أمور:

 في مقدار الفحص الأمر الأول:

ه بمقدار يحصل وبعد أن عرفت انه يعتبر في جريان الأصول الفحص عن الحكم الشرعي، فهل يكفي الفحص عن

 الظن بالعدم أم لابد من القطع بعدم الدليل أو الإطمئنان به وجوه:

 وهو حصول الظن بالعدم فلا دليل عليه بعد أن الأصل عدم اعتبار أي ظن من الظنون وعدم العمل به. أما الأول:



تلزم العسر والحرج بل يوجب وهو الفحص بمقدار يحصل العلم بعدم الدليل فهذا مردود، أولاً: أنه يس وأما الثاني:

 سد باب الاستنباط، ثانياً: أن الأدلة التي اعتبرت الفحص قبل إجراء الأصول لاتدل على هذا المعنى.

  297       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

ص بمقدار يحصل الاطمئنان منه بعدم الدليل،. وهو بناء عقلائي لم يردع عنه إذاً فيتعين الأخير وهو أن يكون الفح

الشارع المقدس، وهو في الحقيقة علم عادي تعبدي، فمتى ما فحص في الكتب المعتبرة وفي أبوابها الخاصة وحصل 

 له الاطمئنان بعدم وجود دليل على الحكم جاز له الرجوع إلى البراءة.

جوب التعلم نفسي أو طريقي، وبعد ما عرفت وجوب تعلم الأحكام الشرعية والفحص عنها، في أن و الأمر الثاني:

وقع النزاع بين الأعلام في أن وجوبه نفسي يعاقب العبد على ترك التعلم نفسه ولو لم يخالف الواقع، أو أن وجوبه 

 أن يلتزم بقبح التجري فسيحق غيري طريقي إذا ترك العبد التعلم استحق العقاب على مخالفتة الواقع، اللهم إلا

 العقاب حينئذ من أجل إقدامه.

 وقبل التكلم في المطلب لا بد من بيان جهات:

أن محل البحث هو العلم بالأحكام الفرعية، وأما العلم بالأصول الاعتقادية كالعلم بالتوحيد والنبوة  الجهة الأولى:

الكلام ولاإشكال في وجوب تحصيله والتعلم نفسياً لا وسائر مايجب تحصيله والاعتقاد به، فهو خارج عن محل 

. َُ ً  طريقياً عينياً لاكفائيا

أن وجوب تعلم الأحكام الشرعية مقدمة للعمل مختص بالواجبات والمحرمات، وما يرجع إليهما من  الجهة الثانية:

حبات والمكروهات لانفسياً الأحكام الوضعية كالنجاسه والطهارة والزوجية والملكية ونحوها، إذ لايجب تعلم المست

 ولاطريقياً.



أن محل الكلام إنما هو وجوب التعلم والفحص عن الحكم الخاص المتعلق بهذا المكلف نفسه بالوجوب  الجهة الثالثة:

العيني، والمراد من التعلم الأعم من المعرفة بالاجتهاد أو الرجوع إلى الرسالة إن كان مقلداً، وأما تعلم كل الأحكام 

عية بالاجتهاد حتى الأحكام المتعلقة بغيره كمسائل الحيض والنفاس وغيرهما فلا إشكال في وجوبه كفائياً، فهذا الشر

أيضاً خارج عن محل الكلام، فلا وجه للاستدلال على وجوب الفحص في المقام بآية النفر كما استدل بها الشيخ 

 م الشرعية كفائياً، ولافإنها دليل على وجوب تعلم الأحكا (1)الأنصاري )قدس سره(

_______________________________ 

 

 .412: 2( فرائد الأصول 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     298   

 كلام لنا فيه،إنما الكلام في وجوب التعلم والفحص بالوجوب العيني عما يجب على نفس هذا المكلف.

وتظهر صحته بذكر دليل القول بالوجوب النفسي  إذا عرفت هذه الجهات، فنقول الصحيح هو الوجوب الطريقي،

 وجوابه، وهو أن الأوامر المتعلقة بالتعلم والسؤال ظاهرة في الوجوب النفسي.

والجواب: أن كون الأمر ظاهراً في الوجوب النفسي العيني التعيني وإن كان مسلماً كما تقدم في بحث الأوامر إلا أن 

جية توجب ظهور الأوامر بالتعلم في الوجوب الطريقي مقدمة للعمل، أما في المقام خصوصية داخلية وقرينة خار

الخصوصية الداخلية فهي نفس السؤال عن شيء وتعلمه طريق إلى العمل بهذا الشيء، فالأمر بالسؤال بنفسه ظاهر 

ًُ إنما هو للمش ي من هذا في الوجوب الطريقي بحسب الارتكاز العرفي، فإن السؤال عن الطريق إلى كربلاء مثلاَ

الطريق، فالأمر بالسؤال عن طريق كربلاء ظاهر في الوجوب الطريقي لا الوجوب النفسي بأن يكون مجرد السؤال 

فإن الأمر بالسؤال فيه ) )فاسألوا أهل الذكر إن كنتم تعلمون( (عن الطريق مطلوباً نفسياً، فكذا الحال في قوله تعالى

أهل الذكر إنما هو للعمل لا لكونه مطلوبا بنفسه، ولعل ظهور الأمر ظاهر في الوجوب الطريقي، وأن السؤال من 

 بالسؤال بالوجوب الطريقي ظاهر غير قابل للانكار.

 وأما القرينة الخارجية فروايتان:*



ما ورد في تفسير قوله تعالى )فلله الحجة البالغة(، فإن قوله فهلا تعلمت حتى تعمل، صريح بأن وجوب  أحدهما:

هو للعمل، الثاني: ماورد في مجدورٍ صار جنباً، فغسلوه، فمات، فقال )عليه السلام(: )قتلوه قتلهم الله ألا التعلم إنما 

، فإن عتاب الإمام )عليه السلام( ودعائه عليهم لم يكن لمجرد ترك السؤال بل لترك التيمم أيضاً (1)اسألوا ألا يمموه(

جباً لنجاته من القتل الذي نسبه الإمام )عليه السلام( إليهم وعيرّهم إذ من الواضح أن مجرد السؤال والتعلم لم يكن مو

 به، وإنما الموجب لنجاته العمل بالتيمم فكان الأمر بالسؤال والتعلم إنما للعمل.

_______________________________ 

 

 .1379/شوال/  24* ليلة الأربعاء 

 .1ح 5، أبواب التيمم ب346: 3( وسائل الشيعة 1)

  299       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

مضافاً إلى أنه على تقدير ترك التعلم والفحص لو صادف خلاف الواقع بارتكاب الحرام وترك الواجب، فالقول 

وجوب الفحص والتعلم إنما هو لتنجز الواقع قبله،  باستحقاق العقاب لأجل ترك التعلم دون مخالفة الواقع بعيد، لأن

فكيف يمكن الالتزام بعدم استحقاق العقاب على مخالفة الواقع واستحقاقه على ترك الفحص عنه فإنه خلف، والالتزام 

باستحقاق عقابين أبعد ولم يقل به أحد، فتعين القول باستحقاق عقاب واحد لأجل مخالفة الواقع دون ترك الفحص 

 تعلم، وهذا هو معنى الوجوب الطريقي.وال

وأما لو ترك الفحص ولكنه صادف الواقع من باب الاتفاق فلا يستحق العقاب الأعلى القول باستحقاق المتجري 

 للعقاب، وقد تقدم مفصلا في مبحث القطع فراجع.



ذا كان الواجب وعليه فوجوب التعلم وجوب طريقي وليس بنفسي، وربما يستشكل في الوجوب الطريقي فيما إ

مشروطا بشرط غير حاصل كالموقت قبل وقته ولم يتمكن المكلف من الإتيان به في ظرفه لتركه التعلم قبل حصول 

الشرط، باعتبار أنه قبل حصول الشرط لم يثبت وجوب الواجب حتى يجب تعلمه وتحصيل سائر مقدماته، وبعد 

للعجز فيلزم عدم وجوب التعلم قبل حصول الشرط ولابعده، حصوله لا يكون قادراً على الامتثال، فالتكليف ساقط 

 ولعله لأجل هذا الإشكال التزم صاحب الكفاية )قدس سره( والمحقق الأردبيلي )قدس سره( بالوجوب النفسي.

 يقتضي التعرض لصور المسألة فنقول: والجواب عنه:

تيان بنفس الواجب، ولا إشكال في عدم وجوب ما إذا كان الواجب فعلياً والوقت متسع للتعلم والإ الصورة الأولى:

التعلم عليه قبل الوقت لعدم فعلية الوجوب، وأما بعد الوقت فهو مخير بين التعلم والامتثال التفصيلي وبين الاحتياط 

عمل والاكتفاء بالامتثال الإجمالي، سواء استلزم الاحتياط التكرار أو لا. إذاً المفروض أنه متمكن من ترك التعلم وال

بالاحتياط بناء على ماهو الصحيح من جواز الاكتفاء بالامتثال الإجمالي وان استلزم التكرار مع التمكن من الامتثال 

 التفصيلي، فله أن يتعلم بعد الوقت وله أن يحتاط.

 ما إذا كان الواجب فعلياً لايسع الزمان للتعلم والإتيان الصورة الثانية:

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     300   

بالواجب، ولكنه يسعه من حيث الاحتياط والامتثال الإجمالي، ففي هذه الصورة لايجب عليه التعلم قبل الوقت لعدم 

فعلية وجوب الواجب ولابعده، لأن المفروض عدم سعة الوقت للتعلم والإتيان بالواجب وإنما يسع للعمل فقط، فله أن 

 دخول الوقت. يتعلم قبل الوقت وله أن يعمل بالاحتياط بعد

وقد يدعى أن الامتثال الإجمالي وهو الاحتياط إنما هو في طول الامتثال التفصيلي، فمع القدرة على الامتثال 

 التفصيلي ولو بالتعلم قبل الوقت لايجوز الاكتفاء بالامتثال الإجمالي.

من الامتثال التفصيلي في ظرف قلت: إن طولية الامتثال الإجمالي عن الامتثال التفصيلي إنما هو في فرض التمكن 

العمل بحيث كان متمكنا من ذلك والوقت متسع للتعلم والامتثال، وأما فرض أن الامتثال التفصيلي في ظرف العمل 

غير متمكن لعدم سعة الوقت بل متمكن منه قبل العمل، ولايجب عليه حفظ القدرة على العمل قبل الوقت فهذا أمر 



 غير تام.

ما إذا كان الواجب فعليا والوقت لايسع للتعلم ولا للعمل بالواجب ولا للاحتياط والامتثال الإجمالي،  الصورة الثالثة:

ولكنه متمكن من إتيان أصل الواجب والامتثال الاحتمالي، كما إذا شك في الركوع حال الهوي إلى السجود مع عدم 

لامتثال، إذ في الرجوع والإتيان بالركوع احتمال تعلمه لحكم ذلك قبل العمل، فإنه لايتمكن من الاحتياط وإحراز ا

زيادة الركن وهو مبطل للصلاة، وفي المضي في الصلاة وعدم الاعتناء بالشك احتمال نقصان الركن وهو أيضاً 

مبطل للصلاة، فلا يتمكن من الاحتياط وفي كل من الرجوع والإتيان بالركوع والمضي في الصلاة احتمال الامتثال، 

ان الشك متعلقاً بالأركان كما مثلناه  وأما إذا كان متعلقاً بغير الأركان فهو متمكن من الاحتياط والإتيان هذا إذا ك

 بالمشكوك فيه رجاء وهو خارج عن هذا الفرض.

ففي هذه الصورة يجب عليه التعلم قبل الابتلاء بالشك بحكم العقل بملاك رفع الضرر المحتمل عن فعلية الشك، 

جوب التعلم أيضاً، فإنه لو لم يتعلم قبل الابتلاء واكتفى بالامتثال الاحتمالي فلم يصادف الواقع كانت وتشملة أدلة و

 صلاته باطلة وصح عقابه ولايصح اعتذاره بأني ما علمت حيث يقال له: هلا تعلمت حتى عملت، كما في الرواية.

  301       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
ار بالاضطـر

إلى ارتكاب 
بعض 

أطراف 
العلم 

 الإجمالي

  

ومن هذا الباب فتوى الأصحاب بوجوب تعلم مسائل الشك والسهو قبل الابتلاء حتى أفتوا بفسق من لم يتعلم، وأنت 

 ترى أن الإشكال المذكور من ناحية وجوب التعلم غير جار في هذه الصورة يقيناً.

ً  الصورة الرابعة:  بعد دخول الوقت لكونه غافلاً، ولو كانت غفلته مستنداً إلى ترك التعلم أو أن لايكون الواجب فعليا

لكونه غير قادر، ولو كان عجزه مستنداً إلى ترك التعلم قبل الوقت مع سعة الوقت للتعلم والإتيان بالواجب، 

 والإشكال المذكور مختص بهذه الصورة.



في مثل هذا الواجب معتبرة عقلا من باب قبح التكليف بغير والذي ينبغي أن يقال: أنه إن كانت القدرة المعتبرة 

المقدور وغير دخيلة في الملاك، كما إذا ألقى أحد نفسه من شاهق إلى الارض فإنه أثناء الهبوط إلى الارض وإن لم 

بحالها،  يكن مكلف بحفظ نفسه لعدم قدرته عليه إلا أن قدرته ليست دخيلة في الملاك، ومبغوضية الفعل للمولى باقية

ففي مثله لاينبغي الشك في وجوب التعلم قبل الوقت للتحفظ على الملاك الملزم في ظرفه وإن لم يكن التكليف فعليا 

في الوقت، لما تقدم سابقاً من أن العقل يحكم بقبح تفويت الملاك الملزم كما يحكم بقبح مخالفة التكليف الفعلي، وإن 

ي الملاك فلا يجب التعلم قبل الوقت حينئذٍ بلا فرق بين القول بوجوبه طريقياً كانت القدرة معتبرة شرعاً ودخيلة ف

 والقول بوجوبه نفسياً.

أما على القول بالوجوب الطريقي فالأمر واضح، إذ لايترتب على ترك التعلم فوات واجب فعلي ولاملاك ملزم، وأما 

توجهة إلى شخص المكلف والمفروض أنه لم يتوجه القول بالوجوب النفسي فلأن الواجب إنما هو تعلم الأحكام الم

إليه تكليف ولو لعجزه ولا يجب على المكلف تعلم الأحكام المتوجهة إلى غيره وهو القادر ولذا لا يجب على الرجل 

 تعلم أحكام الحيض.

م في هذا الفرض وقد اتضح مما ذكرنا أنه لا ثمرة عملية بيننا وبين المحقق الأردبيلي، إذ قد عرفت عدم وجوب التعل

على كلا القولين، فلا يجدي الالتزام بالوجوب النفسي في دفع الإشكال المذكور، بل الحق هو الالتزام بالإشكال وعدم 

 وجوب التعلم ولايلزم منه محذور.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     302   

كمه، أو يجب التعلم بمجرد احتمال هل يختص وجوب التعلم بما علم المكلف أو اطمأن بما يعلم ح الأمر الثالث:*

 ابتلائه، ولايخلو الحال من صور:

بابتلائه بالواقعة، ويعلم أن وقت العمل يسع للتعلم، ففي هذه  -تفصيلاً وإجمالاً  -أن يعلم المكلف  الصورة الأولى:

 الصورة لاإشكال في عدم وجوب التعلم قبل الوقت بل له أن يؤخره حتى يأتي وقت العمل.

أن يعلم المكلف في ابتلائه بالواقعة التي لايعلم حكمها ولكنه يقطع بعدم سعة الوقت للتعلم في زمن  الثانية: الصورة

العمل أو يحتمل عدم وسعة الوقت لذلك، ففي هذه الصورة لاإشكال في وجوب التعلم عليه قبل الوقت استناداً إلى 



لهذا المورد، كما وأن مورد احتمال عدم السعة مورد لحكم الإطلاقات الموجودة مثل )هل تعلمت(، فإنها شاملة حتى 

 العقل حيث يحتمل الضرر وهو العقاب لو ترك التعلم، ومعه لابد من المؤمن وليس المؤمن إلا التعلم.

أن يحتمل المكلف ابتلائه بالواقعة التي لايعلم حكمها، كما وأنه يحتمل عدم سعة الوقت للتعلم زمن  الصورة الثالثة:

 مل، فهل يجب عليه التعلم قبل الوقت في هذه الصورة أو لا، وجهان بل قولان:الع

 المشهور بين الأصحاب بل المتسالم عليه وجوب التعلم قبل الوقت.

 -وهي عدم الابتلاء  -وربما يقال بعدم وجوب التعلم قبل الوقت استناداً إلى الاستصحاب والأخذ بالحالة السابقة 

 التعلم.ومقتضى ذلك عدم وجوب 

 وأورد على الاستصحاب بوجهين:

أن الاستصحاب لايشمل المقام لأنه من الموارد المتأخرة، ويشترط في الاستصحاب تقدم زمن اليقين  الوجه الأول:

 على زمن الشك، بينما زمن اليقين هنا فعلي وزمن الشك متأخر فالاستصحاب لايجري فيه،

لأمور الماضية التي تعلق اليقين بها سابقاً وشك في بقائها لاحقاً، وأما )وبعبارة أخرى( أن أدلة الاستصحاب تشمل ا

 الأمور المستقبلة وهي عدم ابتلاء المكلف في المستقبل فلا تشمله الأدلة.

_______________________________ 

 

 .1379/شوال/  27* ليلة السبت 

  303       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
ضطـرار بالا

إلى ارتكاب 
بعض 

أطراف 
العلم 

 الإجمالي

  



والجواب على ذلك أن المعتبر في جريان الاستصحاب إنما هو تقدم زمن المتيقن على زمن المشكوك فيه بلا فرق 

بين الأمور الماضية والمستقبلة، وأما اليقين والشك فسواء تقارنا أم تقدم أحدهما على الآخر فهو غير مفيد، ولذا جاز 

لبدار في أول الوقت لذوي الأعذار تمسكاً باستصحاب بقاء العذر إلى آخر الوقت، وهذا بعض الفروع المترتبة على ا

 ذلك.

من أن المعتبر في جريان الاستصحاب أن يكون الواقع  (1)ما جاء به المحقق النائيني )قدس سره( الوجه الثاني:

نحن فيه ليس كذلك، فإن وجوب التعلم وهو الأثر الشرعي المستصحب أمراً شرعياً أو موضوعا لأثر شرعي، وما 

مترتب على احتمال الابتلاء والشك به من باب دفع الضرر المحتمل بحكم العقل، وليس بمترتب على واقع الابتلاء 

 ليتمسك باستصحاب عدمه فيحرز به العدم، إذاً فلا يجري الاستصحاب.

ما ذهب إليه في الاستصحاب من قيام الاستصحاب مقام القطع أن ما قاله )قدس سره( مخالف ل والجواب عنه:

، حيث يدعي المجعول في باب الاستصحاب الحجية والطريقية والوسطية في الإثبات وجعل الشك (2)الموضوعي

 بالواقع بمنزلة العالم به.

وهذا علم تعبدي، فكما أن ففيما نحن فيه حيث يشك المكلف بالابتلاء فهو بنظر الشارع المقدس بمنزلة العالم بعدمه 

العلم الوجداني بالعدم لايوجب عليه التعلم كذلك العلم التعبدي لايوجب التعلم كالأمارة التي تصير المكلف عالماً 

تعبدياً بمؤداها، وإذا كان بنظر الشارع المقدس عالماً بعدم الابتلاء فيرتفع موضوع وجوب التعلم الذي هو احتمال 

جريان الاستصحاب ترتب الأثر على نفس المستصحب ومعه لايبقى موضوع لحكم العقل الابتلاء، فيكفي في 

 بوجوب دفع الضرر المحتمل، إذاً فالاستصحاب شامل للمورد.

إلا أن التحقيق أن يقال: أن الاستصحاب لايجري هنا، فإن الأدلة التي أفادت بعمومها أو إطلاقها وجوب التعلم على 

 ورة العلمكل أحد لايمكن أن تخصص ص

_______________________________ 



 

 .231: 1( أجود التقريرات 1)

 .41: 4( أجود التقريرات 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     304   

أو الاطمئنان بالابتلاء بحيث مع الاحتمال لايجب التعلم على المكلف، فإن التخصيص بذلك مستهجن لندرته. إذ 

ها مجرد احتمال الابتلاء، فتكون بمقتضى عمومها شاملة لصورة العلم بالابتلاء أو الغالب في مسائل الشكوك ونحو

الاطمئنان أو الاحتمال به، فيكون وجوب التعلم عند احتمال الابتلاء ثابتاً بالدليل الاجتهادي، ومعه لايصل الأمر إلى 

 التمسك بالاستصحاب.

ي الشبهات الحكمية وأن التعلم واجب طريقي إلى الواقع، فلو بعد أن قلنا بلزوم الفحص عن الأدلة ف الأمر الرابع:*

ترك المكلف الشاك الفحص وارتكب العمل، فصادف الواقع استحق العقاب على مخالفة الواقع، إذ بعد وجوب 

الفحص طريقيا تنجز الواقع عليه، هذا فيما كان الواقع بحيث لو تفحص المكلف عنه لظفر به، وأما لو كان الواقع 

 نحوٍ لايصل المكلف إليه بعد الفحص، بل ربما يؤدي فحصه إلى خلاف ففي المسألة صور: على

أن يترك المكلف الفحص ويرتكب العمل خارجاً أو يتركه ولم يكن في الواقع حكم من الأحكام، وفي  الصورة الأولى:

بة بانتفاء الموضوع، نعم بناء هذه الصورة لاعقاب عليه لعدم وجود حكم واقعاً كي يعاقب على تركه فهو من السال

 على أن المتجري يستحق العقاب فهذا يكون مستحقاً له لأنه تجرء على الواقع وخالف مع التعمد والقصد.

أن يترك الفحص ويرتكب العمل أو يتركه ويكون مخالفاً للواقع بوجه يكون سبب تركه للواقع ترك  الصورة الثانية:

 عقاب لشمول الأدلة له مثل هلا تعلمت، وآية السؤال وغيرهما.الفحص، وفي هذه الصورة يستحق ال

أن يترك الفحص ويرتكب العمل أو يتركه ويصادف عمله خلاف الواقع بحيث لم يكن ترك الفحص  الصورة الثالثة:

ذه سبباً للوقوع في المخالفة، بل السبب أنه لو كان فاحصاً فلعله لايعثر على دليل أو يعثر على عدمه، فهل في ه

 (1)الصورة يستحق العقوبه أو لا؟ وجهان بل قولان: ذهب المحقق النائيني )قدس سره(

 



_______________________________ 

 

. وقد تعطلت الدراسة ليلتين احتجاجا على تطاول بعض الصحف على رجال الدين والحط 1379/شوال/  30* ليلة الثلاثاء 

 ه العالي.من كرامتهم وخاصة سيدنا الحكيم دام ظل

 .566: 3( أجود التقريرات 1)

 

  305       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

إلى استحقاق العقوبة؛ بدليل أن المكلف قبل الفحص عن الدليل كان التكليف منجزاً عليه لاحتمال ثبوت الحكم في 

حكم العقل بلزوم دفع الضرر يقضي على المكلف أن يتخذ طريقا مؤمناً من الضرر، وليس الطريق حقه واقعاً، و

لاتجري قبل الفحص  -شرعية وعقلية -المؤمن له من العقوبة الا الفحص، فلو ترك الفحص والمفروض أن البراءة 

 وصادف أنه ارتكب الحرام فقد استحق العقاب.

اءة الشرعية والعقلية؛ فإن مقتضى البراءة أنها لاتجري قبل الفحص، فلو ترك ولكن الصحيح هو التفصيل بين البر

 الفحص وارتكب العمل احتاج إلى مؤمن ليدفع الضرر به فكان مستحقا للعقاب.

وأما البراءة العقلية فحيث كان المراد من البيان ما وصل إلى المكلف أي جعل التكليف في معرض الوصول بحيث 

ه، والمفروض أن لو كان المكلف فاحصاً لما وجد الحكم المذكور، فالبيان غير تام من قبل لو تفحص عنه لوجد

 الشارع المقدس ومعه لايسوغ العقل معاقبته لأنه معاقبة بلا بيان.

إلا أن التحقيق هو التفصيل في المقام بأن يقال: إنْ بنينا على وجوب الفحص لآيه السؤال والأخبار الدالة على 



لم وتحصيل العلم بالأحكام؛ فالحق عدم استحقاق العقاب لعدم إمكان التعلم والفحص وتحصيل العلم على وجوب التع

 الفرض، فلا يكون المقام مشمولاً للآية الشريفة والأخبار الدالة على وجوب التعلم.

دالة على الوجوب وإن بنينا على وجوب الفحص للعلم الإجمالي أو لأجل أدلة التوقف والاحتياط بناء على كونها 

المولوي الطريقي لا الإرشادي المحض على ما استظهرنا منها، فالحق استحقاق العقاب على مخالفة الواقع لكونه 

 حينئذٍ منجزاً بالعلم الإجمالي أو بوجوب التوقف والاحتياط.

نى أن العقل يحكم لاريب في أن العمل الصادر من الجاهل المقصر قبل الفحص باطل ظاهراً بمع الأمر الخامس:*

 بعدم جواز الاجتزاء به في مقام الامتثال لعدم إحراز مطابقته للواقع لقاعدة الاشتغال وإن أتى بالعمل مع نية

_______________________________ 

 

 .1379/ذو القعدة/  4* ليلة الأربعاء وليلة السبت 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     306   

البطلان هو المراد لصاحب العروة )قدس سره( في قوله )إن عمل العامي بلا تقليد  التقرب، وهذا المعنى من

فلا وجه لما ذكره المحشون على قوله المذكور على تفصيلٍ يأتي، فإن التفصيل الذي ذكره بعد  (1)ولااحتياط باطل(

انكشاف الواقع والمراد من البطلان سطور وهو )أنه ان كان مطابقا للواقع فكذا وإن كان مخالفاً له فكذا( إنما هو بعد 

في صدر عبارته بمعنى عدم الإجتزاء به بحكم العقل إنما هو قبل انكشاف الواقع فلا ربط له بالتفصيل المذكور بعد 

سطور، ولافرق في الحكم بالبطلان ظاهراً بالمعنى المذكور بين المعاملات والعبادات إذا فرض تمشي قصد القربة 

 وإلا فلا ينبغي الشك في بطلان العبادات واقعاً، هذا كله قبل انكشاف الحال بالعلم أوالحجية.منه في العبادات 

 وأما إذا تبين الحال فالصور أربعة:

أن يكون عمله موافقاً لفتوى من كان يجب الرجوع إليه سابقاً وفتوى من يجب الرجوع إليه فعلاً،  الصورة الأولى:

لواقع بفتواه ولا ريب في صحة عمله في هذه الصورة من دون حاجة إلى الإعادة وكان العمل المأتي به مطابقاً ل



 والقضاء لمطابقته للواقع على حسب الحجة الفعلية والحجة حين العمل.

أن يكون عمله مخالفاً لفتوى من يجب الرجوع إليه حين العمل، وبفتوى من يجب الرجوع إليه  الصورة الثانية:

لرجوع إليه فعلاً هو الذي كان يجب الرجوع إليه حين العمل، فيكون عمله مخالفاً للواقع من فعلاً، أو كان من يجب ا

 هذه الجهة، ولاريب أن عمله باطل لعدم استناده إلى حجة فعلية أو حين العمل.

ً  الصورة الثالثة: لفتوى من  أن يكون عمله مخالفاً لفتوى المجتهد السابق الذي كان يجب الرجوع إليه سابقاً، وموافقا

يجب الرجوع إليه فعلاً، ولاريب أن عمله صحيح. كما لوكان المجتهد السابق يرى لزوم الإتمام على من سافر أربعه 

فراسخ ولم يرد الرجوع ليومه وقد جاء الجاهل المقصر بالعمل قصراً، ثم مات مجتهده وجاء آخر، وأفتى بلزوم 

ول، ففي هذه الصورة يحكم بصحة العمل وعدم إعادته أو قضائه القصر فكان العمل موافقاً لرأي الأخير دون الأ

 لاستناده إلى حجه شرعية وهي فتوى المجتهد الجديد وإن كان العمل بنظر المجتهد السابق باطلاً. هذا

_______________________________ 

 

 .7، المسألة 15: 1( العروة الوثقى 1)

  307       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 

لعلـم ا
الإجمالي 

بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 من ناحيه القضاء، وأما من ناحيه الإعادة فهو مستحق للعقوبة لأنه جاء بعمل لم يكن قد استند فيه إلى حجية شرعية.

ني وهو الذي يجب الرجوع أن يكون العمل موافقاً لرأي المجتهد الأول ومخالفاً لفتوى المجتهد الثا الصورة الرابعة:

إليه فعلاً، وفي هذه الصورة يحكم ببطلان عمله ويجب عليه الإعادة إن كان في الوقت والقضاء في خارجه، لأن 

ًُ إلى فتوى المجتهد الأول، لأنه ترك الفحص  المكلف جاء بعمل غير مستند إلى حجه شرعية إذ لم يكن عمله مستندا 



ستند إلى فتوى المجتهد الثاني لأن المفروض مخالفته في الحكم حيث كان كذلك لأنه عمل بلا حجه، كما أنه لم ي

فعمله باطل، ولعل البعض يدعي أن الإجماع وحديث )لا تعاد( يفيدان عدم إعادة العمل السابق بالنسبة إلى الصلاة 

تند المكلف في عمله إلى وأنهما يدلان على الصحة ولكن هذا ثابت في غير المورد المذكور، إذ أن مانحن فيه لم يس

 حجة شرعية فلم يكن مشمولاً للإجماع.

 الجهر والأخفات

، فإن الجاهل في الحكم لو جهر في موضع الإخفات (1) وقد استثني مما ذكرناه الجهر والإخفات والقصر والتمام

وكان جهله ول -وعكس، أو أتم صلاته في موضع القصر، أو صام وهو في سفر فقد حكم الفقهاء بصحة صلاته 

ولكنهم التزموا باستحقاق العقوبة على ترك الواقع الذي نشأ عن ترك التعلم والفحص، وكيف  -للحكم عن تقصير

يمكن الجمع بين الحكم بالصحة واستحقاق العقوبة، فإن كان ماأتى به هو الواقع فلاعقاب عليه كما أنه لاإعادة 

لعقاب وإن استحقه إلا أن الواجب هو الإعادة أو القضاء عليه فلا ولاقضاء عليه، وإن كان ماأتى به خلاف الواقع فا

 يحكم بصحة عمله ولاسيما مع بقاء الوقت.

 وأجيب على ذلك بوجهين:

 بأنه من الممكن أن يكون كلا (2)ماذكره صاحب الكفاية )قدس سره( الوجه الأول:

_______________________________ 

 

، 4ح 17، أبواب صلاة المسافر ب506: 8، وسائل الشيعة 1ح 26القراءة في الصلاة ب  ، أبواب86: 6( وسائل الشيعة 1)

 .2ح 2، أبواب من يصح منه الصوم ب179: 10وسائل الشيعة 

 .378( كفاية الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     308   



المصلحة المشتركة حال الجهل الفعلين الماتي به حال الجهل والواجب الواقعي مشتملين على مصلحة ملزمة وهي 

وينفرد الواجب الواقعي الذي لم يأت به المكلف بمصلحة زائدة على المصلحة المشتركة، والتي لايمكن تداركها عند 

استيفاء المصلحة التي كانت في العمل الماتي به جهلاً لقضاء المصلحتين، فالمكلف لوجاء بالإتمام في الموضع 

أدرك المصلحة المشتركة دون المصلحة الزائدة، فاستحقاق العقاب من أجل عدم إمكان القصر جاهلاً مقصراً فقد 

 استيفاء المصلحة الزائدة وفواتها الذي استند إلى تقصيره وترك التعلم.

وأما الحكم بصحة عمله المأتي به حال الجهل فمن أجل أنه جاء بالمصلحة المشتركة ولامجال للإتيان بالزائد إذ 

 تيفاء.لايمكن الاس

ولأن قبل: بأن الأمراذا كان كذلك فليكن جارياً في صورة العلم دون أن يختص بالجهل، إذ لكل شخص بعد أن علم 

 عليه القصر أن يأتي بالتمام فيكون قد نال بذلك المصلحة المشتركة فيترتب عليه جميع ذلك.

 علم.قلنا: إن الحكم المذكور لعله مختص بصورة الجهل ولايتأتى في مورد ال

 والجواب لما أفاده صاحب الكفاية )قدس سره(.*

أولاً: إن التضاد بين المصلحتين والملاكين غير معقول، نعم التضاد بين الأفعال أمر ممكن وواقع، ولكن بين 

 الملاكات مع إمكان الجمع بين الأفعال أمر غير مسلم.

بمعنى أنه لايمكن الانفكاك بينهما فلازمه أن  -اطيتين ثانياً: إن المصلحة المشتركة والمصلحة الزائدة إن كانتا ارتب

من جاء بالمصلحة الأولى ولم يأت بالثانية لم يحكم بصحة عمله، وإن كانتا استقلالتين بمعنى أنه واجب في واجب 

 لزم تعدد الواجب وتعدد العقاب عند ترك الصلاة رأساً. -كنذر الصلاة

 )قدس سره( من الالتزام بالترتب (1)غطاءما جاء به الشيخ كاشف ال الوجه الثاني:

_______________________________ 

 

 .1379/ذو القعدة/  5* ليلة الأحد 

 .27: 1( كشف الغطاء 1)



  309       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

مسافة شرعية فالواجب عليه أولاً الصلاة قصراً وهو أمر مطلق، وعلى تقدير تركه حيث ادعى أن المسافر إذا بلغ 

واستحقاقه العقوبة فالواجب هو التمام، فالجاهل المقصر لو جاء بالصلاة تماماً فقد جاء بالواجب صحيحاً لأنه مأمور 

دى إلى ترك الصلاة عن قصر، إذاً به فلايحتاج إلى الإعادة، ولكنه في نفس الوقت معاقب لتقصيره عن التعلم الذي أ

 لا منافاة بين الحكم بصحة المأتي به واستحقاق العقوبة على ترك الواجب الأول.

على ماقاله الشيخ كاشف الغطاء )قدس سره( بأن الالتزام بالترتب وإن كان  (1)وأورد المحقق النائيني )قدس سره(

لطريقة التي يكون أحد التكليفين فيها مطلقا والآخر مقيد بعصيان ثابتاً حيث أن التزاحم بين التكليفين يرتفع بتلك ا

 الأول وأن تصور هذا المعنى مساوق للتصديق به.

 إلا أن ما نحن فيه لايمكن إتمامه لأمور ثلاثة:

ن وحاصله أن الأمر الثاني وهو الخطاب الترتبي وهو الإتمام بعد أن كان مقيداً بعصيان الأمر الأول كا الأمر الأول:

موضوعه عصيان الأمر الأول المتعلق بالقصر كما في مسألة الصلاة والإزالة وهذا لايمكن، فإن المكلف إن التفت 

إلى هذا الموضوع وهو عصيان الأمر الأول وأنه عاص للتكليف بالقصر زال جهله وأصبح عالماً وملتفتاً إلى أن 

 ن الصلاة تماماً.الواجب عليه هو القصر، فحينئذ لايحكم بصحة ما أتى به م

وإن لم يلتفت إلى هذا الموضوع وهو العصيان بل بقي على جهله لم يتحقق موضوع الأمر الثاني، فلا يكون الحكم 

 المجعول له بعنوان العصيان محركاً له نحو العمل، وعليه فماذا يمتثل العبد من الحكم؟

ني فالعصيان لايتحقق إلا في مجموع الوقت، أنه بعد فرض أخذ العصيان في موضوع الأمر الثا الأمر الثاني:



وبعبارة أخرى: حيث كان وجوب الصلاة غير موقت بوقت خاص بل هو موسع، فعصيانه لايتم إلا بتركه في 

 مجموع الوقت الذي بين المبدأ والمنتهى،

_______________________________ 

 

 .572: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     310   

وإلا ففي أثناء الوقت لو ترك لايتحقق عنوان العصيان، وعليه تكليف فكيف يعقل أن يتحقق العصيان أثناء الوقت 

 الذي فرض موضوعاً للحكم الثاني.

أن الإلتزام بالترتب في أصله إنما هو على طبق القاعدة لما تقدم بيانه، واما مانحن فيه فوقوعه محتاج  الأمر الثالث:*

يل وهذا الترتب في موارد التزاحم، وقد عرفت في محله أن القول مما يقتضيه نفس إطلاق دليل الواجب بلا إلى دل

 حاجة إلى دليل آخر.

 ولأجل هذه الأمورلايمكن الالتزام بالترتب هنا.

خر، أنه ذكرنا في محله أن الخطاب الترتبي لايحتاج في موضوعه تحقق عنوان العصيان للتكليف الآ والجواب عنه:

بل يكفي في موضوعه مطلق ترك الأمر الأول بلا حاجة إلى عنوان العصيان، فصح أن يقال في المقام: أن القصر 

واجب مطلق والتمام واجب مشروط بترك القصر جهلاً بوجوبه، فالأمر الثاني إذا كان مقيداً بترك الأول فهذا المعنى 

واجب عليه هو القصر كان تاركاً له، وبذلك يتحقق الأمر الثاني حاصل لأنه في حال الجهل وعدم الإلتفات إلى أن ال

 لامحالة، وبهذا الوجه يندفع الوجهان الأولان.

وأما الجواب عن الإشكال الثالث: فلأن الدليل على الوقوع موجود وهو نفس الأدلة التي دلت على صحة المأتي به 

 له وجب عليه الإعادة وإلا فلا(جهلاً كما ورد )وإذا قرأت عليه آية التقصير وفـ سّرت 

، وإذا كان في البين دليل دل على صحة ماجاء به العبد حال الجهل كان التوقف من ناحية الوجه في المصحح، (1)

 والترتب طريق مصحح إلى ذلك.



لأمرين:  والصحيح أن يقال: أن الترتب وإن كان أمراً معقولاً في نفسه إلا أنه لايمكن الإلتزام به في خصوص المقام

 الأول: أن لازم ذلك هو الإلتزام بتعدد العقاب عند ترك الصلاة رأساً ولايلتزم به أحد،

_______________________________ 

 

 .1379/ذو القعدة/  6* ليلة الاثنين 

 .4ح 17، أبواب صلاة المسافر، ب 506: 8( وسائل الشيعة 1)

  311       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

، إذ (1)أن ذلك مناف للأخبار الكثيرة الدالة على أن الواجب على المكلف في كل يوم وليلة خمس صلوات الثاني:

 يلزم على القول بالترتب كون الواجب على من أتم صلاته وهو مسافر ثمان صلوات.

مقام الجواب عن أصل الإشكال أنا لا نلتزم باستحقاق العقاب في هذه الموارد، فإن مسألة  والذي ينبغي أن يقال في*

استحقاق العقاب وعدمه عقليه لايعتمد فيها على الشهرة والإجماع، مضافا إلى عدم حجية الشهرة في نفسها ولو في 

لها في كلمات كثير من  وأن الإجماع غير محقق لعدم التعرض -على ماذكر في محله  -المسائل الشرعية 

 الأصحاب، فنلتزم بصحة العمل المأتي به بمقتضى الدليل وبعدم استحقاق العقاب في هذه الموارد.

وتوضيح ذلك: أن الجاهل بوجوب القصر لو صلى قصراً مع قصد القربه حال العمل فإما أن يحكم بصحة صلاته 

 ادها بوجوب الإعادة.وعدم وجوب الإعادة عليه بعد ارتفاع جهله، أو يحكم بفس

وهذا  -أما على الأول: وهو الصحة فلا بد وأن يكون الواجب على المكلف الجاهل هو التخيير بين الإتمام والقصر، 

أما الإتمام فلقيام الدليل عليه بالخصوص، وأما القصر فالحكم بالصحة فيه استناداً إلى إطلاقات الأدلة  -هو الصحيح



ى المسافر الشاملة للعالم بالقصر والجاهل به وأن التكليف في حقه واجب تعييني، ولكن الدالة على وجوب القصر عل

رفعنا اليد عن الإطلاق المذكورة لقيام الدليل على أن الإتمام واجب على الجاهل المقصر، ولم نرفع اليد عن أصل 

 كن ملتفتاً الى التخيير.الوجوب فيكون المكلف الجاهل بوجوب القصر مخيراً بين القصر والتمام وان لم ي

مضافاً إلى أنه بعيد جداً أن ندعي أنه بعد أن صلى قصرا  ثم انكشف له الحال يجب عليه أن يصلي قصراً، والنتيجة 

 أن الواجب عليه هو التمام في حالة الجهل بالقصر ولايستحق العقوبه على ترك التعلم.

 عليه تعينيا في ظرفوأما على الثاني: وهو القول بالفساد: يكون الواجب 

_______________________________ 

 

 .2، أبواب أعداد الفرائض ب10: 4( وسائل الشيعة 1)

 .1379/ذو القعدة/  7* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     312   

ك القصر، وكذا الحال الجهل بالقصر هو التمام لقيام الدليل عليه، ومعه كيف يمكن الالتزام باستحقاق العقاب على تر

 في مسألة الجهر والإخفات فلا حاجة إلى الإعادة.

ولتوضيح المقام نفرض شخصيين كان كل واحد منهما جاهلاً مقصراً، فأتى أحدهما بصلاة الصبح مثلاً جهراً 

نا والآخر إخفاتاً، فنحكم بصحة صلاة الثاني وإن كانت مخالفة للواقع بمقتضى النص الخاص، وحينئذ إن حكم

 ببطلان صلاة الأول مع مطابقتها للواقع يكون الأمر أقبح للحكم ببطلان ماهو مطابق للواقع وصحة ماهو مخالف له.

مضافاً إلى لزوم القول ببطلان الصلاة مع الساتر إذا كان المصلي جاهلاً باعتبار الستر في الصلاة، وكذا يلزم القول 

جاهلاً باعتبار الاستقبال في الصلاة، وهكذا بالنسبة إلى سائر الشروط فلا ببطلان الصلاة إلى القبلة إذا كان المصلي 

مناص من الحكم بصحة الصلاة جهراً وإخفاتاً فلا محالة يكون الجاهل مخيراً بين الجهر والإخفات وإن لم يكن ملتفتا 

 إلى التخيير حين العمل فلا وجه للالتزام باستحقاق العقاب.



 ي الشبهات الموضوعيةالأمر السادس: الفحص ف *

إنك عرفت أن الفحص في الشبهات الحكمية لازم للأدلة المتقدمه، وأنه لايجوز الرجوع إلى الأصول العملية فيها 

 قبل الفحص.

وأما الشبهات الموضوعية فلا يشترط في الرجوع إلى الأصل فيها بالفحص، بل يجوز الرجوع إليها ولو قبل 

لوجوه التي أقيمت على لزوم الفحص في الشبهات الحكمية لايتأتى هنا، مضافاً إلى الفحص وذلك لإطلاق أدلتها، وا

 ، (1)خصوص بعض الروايات الواردة في موارد خاصة كصحيحة زرارة الواردة في الاستصحاب

_______________________________ 

 

 .1379/ذو القعدة/  8* ليلة الأربعاء 

 .1ح 37نجاسات، ب، أبواب ال466: 3( وسائل الشيعة 1)

  313       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 نعم هناك بعض الموارد ادعى لزوم الفحص فيها قبل جريان الأصل وهي من الشبهات الموضوعية.

 لمال.)منها( ما لو شك المكلف في تحقق الاستطاعة للحج من حيث ا

 )ومنها( ما لو شك في بلوغ المال للنصاب في الزكاة.

)ومنها( ما لوشك في المسافه فقالوا: يجب الفحص والسؤال من أهل الخبرة مع كون المورد مجرى لاستصحاب عدم 

 تحقق المسافة.

ستلزم الفحص لزوم الفحص في هذه الموارد بأن التكليف الشرعي فيها ي (1)وقد وجه المحقق النائيني )قدس سره(



وإلا للزم اللغوية رد )وبعبارة أخرى( أن تشريع الحكم في هذه الموارد وجعله يتوقف العلم به على الفحص يدل 

 بالملازمه العرفيه على الفحص وإلا فلا فائدة في تشريعة.

لاتختلف عن  )وغير خفي( أن الكبرى المذكورة وإن كانت مسلمة إلا أن النقاش في الصغرى فإن الموارد المذكورة

سائر الموضوعات التي حكم الشارع عليها مثل الميتة نجسة والخمر حرام، مما كان مصداقه معلوم الخمرية خارجاً 

فيجب الاجتناب عنه تارة، ومعلوم العدم أخرى، فلا يجب الاجتناب عنه، ومجهول الموضوع ثالثة فيرجع في أمره 

ى المستطيع عن الحالات الثلاثة، فقد تكون الاستطاعة معلومة إلى القواعد المقررة، ولايختلف وجوب الحج عل

الوجود فيجب الحج إن تمت بقية الشرائط، وقد تكون معلومة العدم فلا يجب الجمع، وثالثة يشك في أمرها فيرجع 

إلى القواعد المقررة فليس العلم بتحقق الموضوع في هذه الموارد يتوقف على الفحص بل قد يحصل بلا احتياج 

 الفحص كما عرفت.

نعم ربما يتفق العلم بالموضوعات المذكورة على الفحص، والتوقف أحياناً من باب الاتفاق لايوجب وجوب الفحص 

 وإلا لوجب الفحص عن أكثر الموضوعات،

_______________________________ 

 

 .557 -556: 3( أجود التقريرات 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     314   

ء على المشهور في الخمس من تعلقه بالربح حين حصوله، ولكن الشارع المقدس إرفاقاً بالعبد جوز تأخير نعم بنا

 إخراج الخمس إلى آخر السنة وأن له الصرف من ذلك المال حتى آخر سنته.

فلو شك بعد ذلك في وجود الربح بعد مؤنته وجب عليه الفحص ليحرز سقوط الوجوب عنه بعد أن علم بوجوب 

مس عليه، واستصحاب بقاء الربح يقتضي بقاء الخمس، ولكن هذا المورد من المستثنيات، وأما على ماذهب إليه الخ

 فلا وجه لوجوب الفحص. -وهو الظاهر -من تعلق الخمس بالربح بعد مضي السنة  (1)ابن ادريس )قدس سره(

هات الموضوعية أن لاتكون مقدمات العلم ثم إن المحقق النائيني )قدس سره( قد اعتبر في جريان البراءة في الشب



بأجمعها تامة، ولكن لو تمت مقدمات العلم في الشبهات الموضوعية ولم يبقَ لحصول العلم إلا مجرد النظر فلا 

تجري البراءة بل لابد من النظروتحصيل العلم، ومثـــّل لذلك بما لو كان المكلف بالصوم واقفاً على مرتفع بحيث 

بطلوع الفجر إلا بمشاهدة الأفق ليرى الفجر طالعاً ففي مثله ادعى )قدس سره( لزوم النظر لايتوقف معرفته 

إلا أن النظر في هذا  -وإن قلنا بعدم لزوم الفحص في الشبهات الموضوعية  -ولايستطيع أن يجري البراءة  (2) ]هنا[

 فحص.الموارد لايعد من الفحص عرفاً ليقال بعدم وجوبه، ففي مثله يجب عليه ال

)والجواب عنه( أن مجرد النظر وفتح العين من دون إعمال مقدمة أخرى وإن كان لايعد من الفحص إلا أن الفحص 

بعنوانه لم يؤخذ في لسان دليل ليكون الاعتبار بصدقه عرفا، بل المأخوذ في أدلة البراءة إنما هو الجاهل وغير 

ور جاهل بطلوع الفجر، ولادليل على وجوب النظر ليكون العالم، ولاشك في أن المكلف بالصوم في المثال المذك

 مقيداً لإطلاقات الأدلة الدالة على الاستصحاب أو البراءة، فالإطلاقات المذكورة محكمة لاوجه لتقييدها.

 والحاصل أن الفحص بهذا المقدار لادليل عليه، بل لعل الدليل على عدمه

_______________________________ 

 

 .489: 1ئر ( السرا1)

 ( الظاهر أنها زائدة.2)

  315       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 .(1) كما في رواية زرارة من ناحية الدم على ثوبه وأنه )عليه السلام( نهى عن الفحص عن ذلك

 قدس سره( على ما حكى عنه الشيخ الأنصاري)قدس سره(الأمر السابع: ذكر الفاضل التوني )*



 شرطين للرجوع إلى البراءة بعد الفراغ عن كونها مشروطة بالفحص: (2)

الشرط الأول: أن لايحصل ضرر من جريانها في مورد على مسلم أو من بحكمه ومثــلّ له بما لو فتح إنسان قفص 

 فهربته دابته، فإن إجراء البراءة في هذه الموارد يوجب طائر فطار، أو حبس شاة فمات ولدها، أو أمسك رجلا

 الضرر على المالك.

الشرط الثاني: أن لايلزم من جريان البراءة في مورد ثبوت حكم إلزامي من جهة أخرى، ومثـلّ له بما إذا علم إجمالاً 

لآخر للعلم الإجمالي بنجاسة أحد الإنائين فإن جريان البراءة عن وجوب أحدهما يوجب وجوب الاجتناب عن ا

 بنجاسة أحدهما.

فقد أورد عليه الشيخ )قدس سره( وغيره بأن البراءة وإن لم تكن جارية في موارد جريان قاعدة  -أما الشرط الأول 

لا ضرر إلا أنه لا ينبغي عده من شرائطها، إذ مع جريان قاعدة لا ضرر ينتفي موضوع البراءة وهو الشك، أو فقل 

حاكمة على دليل البراءة ورافعة لموضوعها لارتفاع الشك، فإن قاعدة لا ضرر دليل اجتهادي له  إن قاعدة لا ضرر

نظرا إلى الواقع فهو حاكم على الأدلة الأولية الواقعية، بل على الأدلة الظاهرية، بل على بعض الأصول التي لها 

ع وجود الدليل إلا جتهادي خاصة وأن تقدم على البراءة كالاستصحاب ومع هذا لا مجال للرجوع إلى البراءة م

 البراءة أضعف الأصول، هذا ما أورد الشيخ الأنصاري )قدس سره(.

والصحيح أن يقال: إن كان مراد الفاضل التوني هذا المعنى فالإشكال وارد عليه كما ذكره الشيخ )قدس سره(، قد إلا 

 أنه من المحتمل أن يريد بحديثه ما ذكرناه

_______________________________ 

 

 .1ح 37، أبواب النجاسات، ب466: 3( وسائل الشيعة 1)

 .1379/ذو القعدة/  11* ليلة السبت 

 .455: 2، فرائد الأصول 193( الوافية: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     316   



وانتساب الأمة إليه،  (1)في بداية بحث البراءة من أن حديث الرفع وارد مورد الامتنان بقرينة قوله )رفع عن أمتي(

فلا بد في جريانه في مورد أن لا يكون فيه خلاف الامتنان على أحد من الأمة، فلو لزم من جريانه في مورد تضرر 

على مسلم امتنع الجريان ولا يشمله حديث الرفع، ولذا ذكرنا في محله أن حديث الرفع لا يقيد به إطلاق قوله )عليه 

فإنه لو أتلف مال الغير جهلا أو خطأ أو نسياناً لا يمكن القول بعدم  (2)ر فهو له ضامن(السلام(: )من أتلف مال الغي

الضمان لحديث الرفع، لكونه خلاف الامتنان على المالك، بخلاف الأدلة الدالة على وجوب الكفارة على من أفطر 

 صدر منه خطأً أو نسياناً.في شهر رمضان مثلاً، فإن حديث الرفع يقيدها بما إذا كان عالما عامداً ولم ي

وأما الأمثلة المذكورة في كلام التوني )قدس سره( فلا يمكن التمسك فيها بقاعدة لاضرر لوقوع الضرر فيها على 

المالك أو المتلف، فإنه لو حكم بالضمان لزم الضرر على المتلف ولو حكم بعدم الضمان لزم الضررعلى المالك، ولا 

مان لكونه خلاف الامتنان على المالك فيحكم بالضمان لإطلاق قوله )عليه السلام( )من يمكن جريان البراءة عن الض

أتلف مال الغير فهو له ضامن(، فيما إذا ترتب الطيران وموت الولد وهروب الدابة على فعل هذا الشخص ترتب 

لية الحقيقية الفلسفية فإنه من المعلول على العلة بنظر العرف بحيث يعدّ فعله إتلافاً بنظرهم، وإن لم يكن بنحو الع

 الواضح ترتب الطيران على فتح القفص وكونه إتلافاً عرفاً.

وكذا المثال الثالث إذا انحصر بقاء الولد بلبن أمه بحيث يعد حبس أمه إتلافاً له في نظر العرف، وأما إذا أمكن بقاءه 

 نا.باغذائه لشيء آخر بحيث لا يعد حبس أمه إتلافاً له فلا يكون ضام

 كيف كان فالميزان هو صدق الإتلاف عرفاً.

فالمتحصل مما ذكرناه أنه لو كان مراد الفاضل التوني )قدس سره( أن جريان البراءة مشروط بعدم كونه منافياً 

 للامتنان فهو متين لا يرد عليه شيء، نعم ذكر في ذيل عبارته المحكية في الرسائل ما هذا لفظه )فلا علم حينئذ

_______________________________ 

 

 .1ح 56، أبواب جهاد النفس، ب369: 15( وسائل الشيعة 1)



( دكر السيد الخوئي )قدس سره( في مصباح الفقاهة: أن هذه القاعدة لم ترد في رواية خاصة وأنها مستفيدة من موارد شتى. 2)

3 :131. 

  317       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
رار بالاضطـ

إلى ارتكاب 
بعض 

أطراف 
العلم 

 الإجمالي

  

أنتهى، ويظهر منه أن جريان الأصل  (1)ولا ظن بأن الواقعة غير منصوصة فلا يتحقق شرط التمسك بالأصل(

 مشروط بالعلم بعدم النص وهذا واضح الفساد، فإن الأصل مشروط بعدم العلم بالنص لا بالعلم بعد النص.

ري )قدس سره( من أنه إذا فتح القفص متعمدا عليه الإثم والتعزير وإلا فلا يكون عليه وأما ما ذكره شيخنا الأنصا

شيء، فلعل المراد منه الإثم في صورة عدم العمد كما يشهد عليه صدر العبارة لا نفي الضمان أيضاً لإطلاق قوله 

 )عليه السلام(: )من أتلف مال الغير هو له ضامن( على ما تقدم بيانه.

شرط الثاني: وهو عدم لزوم حكم إلزامي من جريانها، فالتحقيق فيه يقتضي التفصيل في ترتب الحكم وأما ال*

 الإلزامي على جريان البراءة وهو على أقسام:

أن تكون الملازمة بين جريان البراءة في مورد وثبوت حكم في مورد آخر ملازمة اتفاقية، بمعنى أنه  القسم الأول:

ي أو عقلي بين جريان البراءة في مورد وثبوت حكم شرعي في مورد آخر، وإنما هناك ليس في البين ترتب شرع

صرف اتفاق فقط كالمثال الذي ذكره الفاضل الثوني من العلم الإجمالي بنجاسة أحد الإنائين فانه لا ترتب بين طهارة 

العلم الإجمالي أوجب الترتب  أحدهما ونجاسة الآخر بحسب الواقع، ويمكن أن يكون كلاهما نجساً في الواقع، لكن

المذكور فلأجله كان جريان البراءة عن وجوب الاجتناب في أحدهما موجبا لوجوب الاجتناب عن الآخر، ففي مثله 

لا يمكن الرجوع إلى الأصل لا لأجل أن البراءة تثبت حكما إلزامياً في مورد آخر كما ذكره الفاضل التوني بل لأن 

بجريانها في الآخر، ومعه يلزم التعارض والتساقط ويمتنع جريان البراءة في ذلك، ولذا  جريانها في أحدهما معارض



 لو فرضنا قيام الأمارة في الطرفين لايمكن العمل بها لأجل المعارضة مع ججية المثبتات من الأمارات.

رد وثبوت حكم في آخر أن تكون الملازمة بينهما عقلية بمعنى أن الترتب بين جريان الأصل في مو القسم الثاني:

 ترتب عقلي، كترتب وجوب المهم على

_______________________________ 

 

 .455: 2( فرائد الأصول 1)

 .1379/ذو القعدة/  12* ليلة الأحد 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     318   

ل وجوب المهم إنما هو عدم وجوب الأهم بناء على القول باستحالة الترتب فإن الموجب لرفع اليد عن إطلاق دلي

فعلية التكليف بالأهم وتنجزه الموجب لعجز المكلف عن الإتيان بالواجب المهم، فلو رخص الشارع المقدس ولو 

ظاهراً في ترك الاهم كان المهم واجباً، فوجوب المهم مترتب عقلاً على إباحة ضده الاهم، وفي هذا القسم لا مناص 

ي تعلق التكليف بالأهم لإطلاق دليل وجوب المهم فهو المثبت لوجوب المهم من الحكم بوجوب المهم عند الشك ف

حقيقة لا البراءة، وهي إنما ترفع المانع وهو عجز المكلف، ففيه لا يبقى مورد لاشتراط جريان البراءة بعدم إثباته 

 للحكم الإلزامي، فإن المثبت للوجوب هو إطلاق الدليل لا البراءة.

ون ملازمة بينهما شرعية بمعنى أن الترتب بين جريان الأصل في مورد وثبوت الحكم في آخر أن تك القسم الثالث:

شرعي بأن يكون جواز شيء مأخوذاً في موضوع وجوب شيء آخر في لسان الدليل الشرعي، وهذا يكون أيضاً 

 على أقسام ثلاثة:

الواقعية، الثاني: أن يكون الإلزام حكما واقعيا أن يكون الإلزام المترتب حكماً واقعياً مترتباً على الإباحة  الأول:

مترتبا على مطلق الإباحة الجامع بين الواقعية والظاهرية، الثالث: أن يكون الإلزام هو الأعم من الواقعي والظاهري 

الواقعية مترتباً على مطلق الإباحة الأعم من الواقعية والظاهرية، بمعنى أن الإلزام الواقعي كان مترتبا على الإباحة 

 والإلزام الظاهري مترتباً على الإباحة الظاهرية.



فلا يكفي جريان البراءة فيه في فعلية الإلزام لأن أصالة البراءة غير ناظرة إلى الواقع فلا تثبت بها  أما القسم الأول:

كان الأصل الجاري  الإباحة الواقعية ليترتب على جريانها الحكم الإلزامي المترتب على الإباحة الواقعية، نعم إن

تنزيلياً كالاستصحاب أو قامت الأمارة على ثبوت الإباحة الواقعية يترتب عليه الإلزام ظاهراً لإحراز موضوعه 

بالتعبد. والعجب من الفاضل التوني )قدس سره(، حيث لم يعتبر الاستصحاب في مسألة الشك في صيرورة ماء كراً 

 سة،بعد القطع بعدم كونه كراً فأصابته نجا

  319       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

فقال بعدم ترتب النجاسة على استصحاب قلة الماء، مع أن الاستصحاب من الأصول التنزيلية وبمنزلة القطع 

 الطريقي.

ه الإلزام سواء كان الأصل تنزيلياً أو غيره لتحقق موضوع الإلزام وأما القسم الثاني: فيترتب على الأصل الجاري في

 على كل تقدير كما هو واضح.

وأما القسم الثالث: فيكفي في فعلية الإلزام فيه ثبوت الإباحة الظاهرية، غاية الأمر أن الإلزام حينئذ ظاهري، فاذا 

م الثاني فإن كشف الخلاف فيه يستلزم ارتفاع انكشف الخلاف يحكم بعدم ثبوت الإلزام من أول الأمر بخلاف القس

 الإلزام من حين الانكشاف لامن أول الأمر، وهنا مثالان يتضح بهما الفرق بين القسمين.

أما مثال القسم الثالث فهو وجوب حجة الاسلام المترتب على الاستطاعة وإباحة المال الذي به صار المكلف 

أصل من الأصول التنزيلية أو غيرها يترتب عليه وجوب حجة الاسلام  مستطيعا، فلو حكم بإباحة المال لجريان

ظاهراً، فلو انكشف الخلاف وبان عدم إباحة المال له ينكشف عدم كونه مستطيعا وعدم وجوب حجة الإسلام عليه 

تب على من أول الأمر، وأما مثال القسم الثاني فهو الماء المشكوك في إباحته، فإن وجوب التوضي به واقعاً متر



يترتب عليها وجوب التوضي به  -مثلاً  -اباحته ظاهراً ولو أحرزنا إباحته الظاهرية ولو بأصالة الإباحة أو البراءة 

 واقعاً، وبعد انكشاف الخلاف يرتفع الوجوب من حين الانكشاف دون ما قبله.

ها آثارها بلا فرق بين كونها وبما ذكرنا من التفصيل هنا ظهر أن أصالة البراءة في مورد جريانها تترتب علي

 إلزامية أو غير إلزامية.

 فلا وجه لما ذكره الفاضل التوني من اشتراط عدم ترتب حكم إلزامي على جريانها.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     320   

 قـاعدة )لاضرر ولاضرار( *

 والبحث عن القاعدة المذكورة يقع في جهات:

 الروايات الواردة فيها ودلالتها.في التحقيق عن سند  الجهة الأولى:

التواتر على ذلك، ولاأقل أنها من الروايات  (1) أما السند: فلا إشكال في صحته، بل ادعى صاحب الإيضاح

المستفيضة والمشتهرة بين الفريقين، ومعه يطمئن بصدور الرواية من المعصوم )عليه السلام(، إذاً فلا كلام في 

 صحة السند.

 الأول:اختلف نقل هذه الجملة على وجوه ثلاثة: وأما المتن: فقد

ماورد بهذا النص )لاضرر ولاضرار( بلا زيادة شيء، كما في حديث ابن بكير عن زرارة عن أبي جعفر )عليه 

، وكما في حديث عقبة بن بن خالد عن أبي عبد الله )عليه السلام( ثم في قضاء (2)السلام( في قضية سمرة بن جندب

، ومارواه عقبة (3)الله عليه وآله وسلم( بين أهل البادية: )أنه لايمنع فضل ماء ليمنع به فضل كلاء( رسول الله )صلى

بن خالد أيضاً عن أبي عبد الله )عليه السلام( قال)عليه السلام( قضى رسول الله )صلى الله عليه وآله وسلم( بالشفعه 

، وكذا رواها القاضي (4) وآله وسلم( لاضرر ولاضرار بين الشركاء في الأرضين والمساكن، وقال )صلى الله عليه

 .(5) نعمان المصري في كتاب دعائم الاسلام

ماورد بزيادة كلمة على مؤمن )لاضرر ولاضرار على مؤمن( كماورد في حديث ابن مسكان عن أبي جعفر  الثاني:



 .(6) في قضية سمرة بن جندب

 لاضرر ولاضرار ]على[ الاسلام مثل: (7) ما ورد بزيادة ]على[ الثالث:

_______________________________ 

 

 .1379/ذو القعدة/  13* ليلة الاثنين 

 .48: 2( إيضاح الفوائد 1)

 .3ح 12، كتاب إحياء الموات، ب 428: 25( وسائل الشيعة 2)

 .414: 3. الكافي 2ح 7، كتاب إحياء الموات، ب 420: 25( وسائل الشيعة 3)

 .252. الفقيه باب الشفعة ص 410: 3. الكافي 1ح 5، كتاب الشفعة ب399: 25( وسائل الشيعة 4)

)لا ضرر ولا  499/1781: 2، وفي دعائم الاسلام 1ح 9، كتاب إحياء الموات ب118: 17( رواه عن في المستدرك 5)

 إضرار(.

 .4ح 12، كتاب إحياء الموات ب429: 25، وسائل الشيعة 414: 1( فروع الكافي 6)

 ي الأصل والظاهر أنه اشتباه والصح ]في[، كما نص رواية الصدوق.( هكذا ف7)

  321       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

، (2)رسلة، وقد حكيت بهذه الزيارة عن تذكرة العلامة )قدس سره( م(1) الاسلام، كما في رواية الصدوق في الفقيه

 ، هذا كله ماورد عن طرق الخاصة.(3)وكذلك عن كتاب مجمع البحرين

 -ففيها زيادة لفظ  (4) فرووها بطرق متعددة كلها بلا زيادة إلا رواية ابن الأثير في النهاية -العامة  -وأما ماورد عن 



 .-في الاسلام 

فلعل الراوي ذكر هذا  -ر قضية سمرة بن جندبفي غي -وليعلم أنه لاتنافي بين الرويات المختلفة زيادة ونقيصة 

الحديث خالياً عن الزيادة لأنه يرى عدم الحاجة إليه بينما الراوي الآخر ذكر نفس الزيادة لأنه رأى الحاجة إلى ذلك، 

 واحتمال النقيصة في الرواية أولى من احتمال الزيادة في حقه فلا تكون الزيادة باطلة.

 ن الجملتين في موارد متعددة وبوجوه مختلفة.كيف كان لايبعد صدور هاتي

إلا أن قضية سمرة بن جندب قضية شخصية واحدة وقد اختلفت الروايات في نقل القضية المذكورة، ففي بعضها بلا 

، في بعضها بلا زيادة شيء كما في رواية (5) ذكر الجملتين كما في رواية الفقية عن الصيقل عن أبي عبيدة الحذاء

 .(7)، وفي بعضها مع زيادة، والزيادة تختلف فتارة على مؤمن كما في رواية ابن مسكان(6)ابن بكير

كما في الفقية في باب ميراث أهل الملل، فهذا الاختلاف بين الأخبار يشعر بوجود تنافي  (8)]على[ الاسلام وأخرى:

 ظاهري بها ومعارضة واضحة مع وحدة القضية.

 عدم اشتمال رواية الصيقل على الكلمتينولكن الإجابة عن ذلك واضحة، أما 

_______________________________ 

 

 .777/  243: 4( الفقيه 1)

 .68: 11( تذكرة الفقهاء 2)

 مادة ضرر. 373: 3( مجمع البحرين 3)

 مادة ضرر. 81: 3، النهاية لابن كثير 313: 1( مسند أحمد 4)

 .208 /59: 3( الفقيه 5)

 .292/2: 5( الكافي 6)

 .8 /294: 5( الكافي 7)

 .777/  243: 4( الفقيه 8)



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     322   

فلا يترتب عليه أثر بعد ذكرهما في رواية الكافي والفقيه، فيحتمل أن يكون الوجه في عدم ذكرهما هو غفلة الراوي 

 أو لعدم تعلق غرضة بنقل القضية بتمامها.

ح فيهما مع رواية ابن مسكان التي ذكر فيها كلمة ]على مؤمن[ فإن الترجيح عند فالترجي -وأما الروايتان الاخريان 

دوران الأمر بين الزيادة والنقيصة مع ما اشتمال على الزيادة، فإن احتمال الغفلة في الزيادة أبعد من احتمال الغفلة 

 في النقيصة، وعليه فالأخذ برواية ابن مسكان هو المتعين.

 ً بأن هاتين الكلمتين لم يختص ورودهما بقضية سمرة بن جندب وإنما وردت في باب الشفعة  ويمكن الأجابة أيضا

 وفي باب النهي عن منع فضل الماء والكلاء والجملة المذكورة موجودة.

)فإن قلت( إن الزيادة المذكورة يحتمل أن تكون من الراوي، أما لأجل النقل بالمعنى أو من جهة استفادته لها 

 ناسبة الحكم والموضوع، قلت: إن ذلك خلاف الظاهر لايؤخذ به إلا بدليل وهو مفقود.باجتهاده لم

وأما ماورد في رواية الفقية من زيارة )على الاسلام( فقد يقال بأن الرواية مرسلة ولم يعلم من الأصحاب جبرها 

 بالعمل لاحتمال أن يكون عمل الأصحاب بغيرها من الروايات، إذاً فهي ليست بحجة.

لت: إن الإرسال إنما يكون إذا كان التعبير بلفظ روي ونحوه، وأما إذا كان بلفظ قال )عليه السلام( أو قال النبي ق

)صلى الله عليه وآله وسلم( كما فيما نحن فيه فالظاهر أن الراوية ثابتة عند الراوي فهو نقل لموضوع خارجي 

تعبير الصدوق في الفقيه بقوله قال النبي )صلى الله عليه وآله وإخبار عما قاله النبي )صلى الله عليه وآله وسلم(، و

وسلم( يشعر بأنه اطلع على مدرك صحيح استطاع أن ينقل ذلك عن النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( وإلا فلا 

)صلى الله يستطيع أن يخبر بنحو الجزم عن النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( بقوله قال إذا لم يكن ثابتاً صدوره عنه 

 عليه وآله وسلم(، ففي الحقيقة أن المراسيل من هذه الشاكلة تعامل معاملة المسانيد، هذا ما ذكرناه في الدورة السابقة.

أن أقصى ما يدل ذلك على أن الخبر  والوجه فيه: ولكن أخيراً عدلنا عن ذلك واعتبرنا عدم حجية هذه المرسلة

ئن بالراوي فنقل عنه، ونحن في نفس الوقت لانطمئن به لاختلاف صحيح عند الصدوق )قدس سره( فلعله اطم

 المبنى في حجية الخبر، فبعضهم يرى أن خبر العادل حجة ويرى العدالة شهادة أن لا إله إلا الله



  323       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

داً رسول الله )صلى الله عليه وآله وسلم(، أو فقل الاسلام مع عدم ظهور الفسق، وآخر يرى العدالة ملكة وأن محم

نفسانية تمنع من ارتكاب الحرام وتلزمه باداء الواجب، وبعضهم يرى كما هو الصحيح أن الحجية مختصة بخبر 

بالقرينة العلمية، ومع هذا الاختلاف في حجية الثقة، وبعضهم لايرى جواز العمل إلا بالخبر المتواتر أو المحفوف 

الخبر كيف يكون اعتماد أحد على خبر مستلزماً لحجيته عند غيره، فلعل الصدوق اطمئن بالراوي لوجود قرينة هي 

لا تكون عندنا قرينة توجب وثوقه، فما دام لم يذكر لنا اسم الراوي لنطلع على حقيقته لايمكننا الاعتماد على مايراه 

دوق صحيحاً، لذا لايمكن الاعتماد على كل الروايات الموجودة في الفقيه، بل لابد من الاطلاع على حال الراوي الص

ليحصل لنا الاطمئنان بوثاقته مع أن الصدوق )قدس سره( ذكر في أول كتاب الفقيه إني لا أذكر في هذا الكتاب إلا 

. ولهذا لايمكننا العمل بجميع ما في الكافي، (2)كافي مثل ذلك، وكذا ذكر الكليني قده في كتاب ال(1) ماهو حجة عندي

 بل لابد من الفحص وتحصيل الاطمئنان بوثاقة الراوي.

إذاً فالذي تمخض من هذا أن زيادة في الاسلام لم تثبت لنا بطريق معتبر، ولكنها ذكرت في نهاية ابن الأثير فلا 

من زيادة على مؤمن نظراً إلى أن احتمال الغفلة في الزيادة أبعد  يعتمد عليه، فالصحيح ما ورد في رواية ابن مسكان

 من احتمالها في النقيصة. فيؤخذ بالزيادة.

 تنبيه *

إن الجملتين لاضرر ولاضرار ذكرتا في أحد روايتي عقبة بن خالد منضماً إلى قضائه )صلى الله عليه وآله وسلم( 

 عليه وآله وسلم( أهل البادية عن منع فضل الماء، وإن أمكن ثبوتا بالشفعة، وفي الأخرى منضماً إلى نهيه )صلى الله

أن يكون من باب الجمع في المروي وأن المروي وهو الشفعة منطبقا عليه هذه القاعدة بتصريح من النبي )صلى الله 



النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( أو فقل ذكرهما منضما إلى الحكم بالشفعة والى النهي عن منع فضل الماء في كلام 

 عليه وآله وسلم(.

_______________________________ 

 

 .3: 1( الفقيه 1)

 .9: 1( الكافي 2)

 .1379/ذو القعدة/  14* ليلة الثلاثاء 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     324   

سلم( في مورد آخر، إلا أن الظاهر أنه من الجمع في الرواية بمعنى أن الجملتين في كلامه )صلى الله عليه وآله و

ونهيه عن منع فضل الماء في مورد ثالث، ولكن الراوي جمعها عند النقل كما هو دأبهم السؤال عن عدة أمور من 

 الإمام )عليه السلام( في مجلس واحد، والشاهد على ذلك في الرواية الثانية عقبة بن خالد أمران:

وتضرر الشريك بالبيع عموم من وجه، فقد يجتمعان في مورد  أن النسبة بين موارد بثبوت حق الشفعة الأمر الأول:

واحد كما لو باع أحد الشريكين حصته على شخص فاسق فإنه مورد للشفعة وحصول الضرر، وقد تنفرد الشفعة عن 

الضرر فتثبت حق الشفعة بلا ترتب ضرر على أحد الشريكين ببيع الآخر، كما لو باع أحد الشريكين الذي لايرتضية 

ريك الآخر حصته على شخص عادل ورع فإن للشريك الآخر حق الشفعة وليس في البين ضرر، وقد ينفرد الش

الضرر عن الشفعة كما لو كان ثلاثة شركاء في دار وقد باع أحدهما حصته على شخص أجنبي فإن الشفعة غير 

 ثابتة ولكن الضرر حاصل.

جود ملازمة بين حق الشفعة والضرر، وأنه لايصح وإذا كانت النسبة هي العموم من وجه كشف ذلك عن عدم و

 إدراج الحكم بثبوت حق الشفعة تحت كبرى قاعدة لاضرر أو فقل ليس حق الشفعة ثابتاً من أجل نفي الضرر.

أن مفاد لاضرر )على مايأتي إنشاء الله( إنما هو نفي الحكم أوالموضوع الضرري بأن يكون المراد  الأمر الثاني:

ن نفي الموضوع على اختلاف بين الأعلام )قدس سره( وبديهي أن الضرر في مورد ثبوت حق نفي الحكم بلسا



الشفعة إنما يأتي من قبل بيع الشريك حصتة من أجنبي، فلو كان ذلك موردً لقاعدة لاضرر لزم الحكم ببطلان البيع، 

إلى البايع، وأما جعل حق الشفعة  ولو كان الضرر ناشئاً من لزوم البيع لزم الحكم بثبوت الخيار بأن يرد المبيع

لجيران الضرر وتداركه بأن ينقل المبيع إلى ملكه فليس مستفاداً من أدلة نفي الضرر فإنها لاتدل على جعل حكم 

 يتدارك به الضرر، غايتها نفي الحكم الضرري على ما سيجيء توضيحة قريباً إنشاء الله.

الله )صلى الله عليه وآله وسلم( بين أهل البادية أنه لايمنع فضل ماء  وأما الرواية الأولى وهي التي قضى فيها رسول

 ليمنع به فضل كلاء، وقال: لاضرر ولاضرار فالشاهد فيه أمران:

  325       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

على منع المالك فضل ماله عن الغير، إذ من الواضح أن منع المالك غيره عن  أن الضرر لاينطبق الأمر الأول:

 -كما يأتي إنشاء الله -الانتفاع بماله لسائر البشر لا يعد ضرراً على الغير، غايته عدم الانتفاع به وهو لايعد ضررا 

 رر.حيث فسرنا الضرر بالنقص في المال أو الجاه أو العرض، وعدم انتفاع الغير ليس بض

أن النهي في هذا ليس مولوياً بل تنزيهي، فإن )الناس مسلطون على أموالهم( فله أن يمنع الغير من  الأمر الثاني:

الإنتفاع بماله، وله أن يجيزه فلا حرمة في منع فضل الماء عن الغير بالضرورة، إذاً فلا تندرج تحت الكبرى قاعدة 

 ى مؤمن ثابتة.لاضرر بجميع معانيها، فالمتحصل أن زيادة عل

 في فقه الحديث الجهة الثانية:

 اعلم أن الحديث المذكور يشتمل على ثلاثة كلمات )ضرر، وضرار، ولا(.

أما الضرر: فهو اسم مصدر من ضر يضر ضراً ويقابله المنفعة وهي اسم المصدر لا النفع الذي هو المصدر كما 

، والفرق (2) )لايملكون لأنفسهم ضراً ولانفعاً( ي قوله تعالى:، فإن النفع يقابل الضر لا الضرر كما ف(1) في الكفاية



بين المصدر واسمه واضح، فإن معنى الأول نفس الفعل الصادر من الفاعل، ومعنى الثاني هو الحاصل من المعنى 

 المصدري.

عال فتستعمل ثم إن مادة الضرر تستعمل متعدية إذا كانت مجردة فيقال: ضره ويضره، وأما إذا كانت من باب الأف

 متعدية بالباء فيقال: أضر به، ولايقال: أضره.

وأما معنى الضرر فهو النقص في المال كما إذا خسر التاجر في تجارته، أو في العرض كما إذا حصل شيء أوجب 

 هتكه، أو في البدن كميةً كما إذا قطع يده، أو كيفية كما إذا أكل شيئا فصار مريضاً.

بمعنى الزيادة فقد تكون في المال كما لو ربح التاجر في تجارته، أو في العرض كما إذا  وهكذا المنفعة والتي هي

 حدث شيء أوجب تعظيمه، أو في البدن كما إذا تنأول المريض دواء فعوفي منه.

_______________________________ 

 

 .381( كفاية الأصول: 1)

 .16: 13( سورة الرعد 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     326   

بل هي التضاد  -كما ادعاه صاحب الكفاية -ثم ليعلم أن المقابلة بين الضرر والمنفعة ليست هي مقابلة العدم والملكة 

 لوجود واسطة بينهما.

فإن المنفعة كما عرفت الربح والضرر هو النقص، وربما يكون الشخص غير رابح وغير متضرر كما لو باع 

 في نفس الوقت غير متضرر وغير رابح فلا منفعة ولاضرر. التاجر بضاعته برأس المال فهو

وأما الضرار: فالظاهر أنه ليس مصدراً للفعل الثلاثي المجرد كالقيام بل هو مصدر باب المفاعلة، والذي دل عليه 

 أمران:

يكون بمثابة أنه لو كان مصدرا للفعل الثلاثي لكان دالاً على التكرار في الكلام بحسب المعنى بلا سبب، و الأول:

 قوله لاضرر ولاضرر.



ماورد في قضية سمرة بن جندب )إنك رجل مضار( ومضار اسم فاعل وهو من باب المفاعلة، والمعروف  الثاني:

بين الأعلام أن باب المفاعله فعل الاثنين وتحقق الفعل من الطرفين كما في قاتل وضارب فإن معناه تحقق الضرب 

 من كل منهما.

ي موارد الاستعمالات يثبت خلاف هذا المعنى كما نبه عليه بعض الاعاظم من مشايخنا المحققين إلا أن التتبع ف

، فإن هيئة المفاعلة وضعت لإفادة قيام الفاعل مقام إيجاد (1)الشيخ محمد حسين الأصفهاني الكمباني )قدس سره(

الظاهر إرادة هذا المعنى من كلمة الضرر، المادة وأن الفاعل بصدد إيجاد الفعل، أما تحقق الفعل منه فغير معلوم، و

فقد  (2))يخادعون الله والذين آمنوا وما يخدعون إلا أنفسهم( ويدل على ذلك ماجاء في الآية الشريفة قوله تعالى:

ذكر سبحانه أن المنافقين بصدد إيجاد الخديعة ولكن لاتقع خدعتهم إلا على أنفسهم ومن ثم عبر في الجمله الأولى 

مفاعلة، لأن الله تعالى لايكون مخدوعاً بخدعتهم، لأن المخدوع ملزوم للجهل وتعالى الله عنه علواً كبيراً، بهيئة ال

 وعبر في الجملة الثانية بهيئة الفعل المجرد لوقوع ضرر خدعتهم على أنفسهم.

_______________________________ 

 

 .437: 4( نهاية الدراية 1)

 .9: 2( سورة البقرة 2)

  327       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 ومن تتبع موارد استعمال تلك الهيئة ولاسيما في القرآن الشريف يجد صحة ما ذكرناه.

هب إليه شيخ الشريعة )وأما كلمة لا( الداخلة على الجملتين فالمحتملات فيها أحد أمور أربعة: الأول: ما ذ



أن )لا( هنا نفي أريد به النهي، ففي الحقيقة يكون مدخولها منهياً عنه فتكون الجملة مستعمله في  (1)الأصفهاني قده

، وما ورد في (2))لارفث ولافسوق ولاجدال في الحج( مقام الإخبار عن عدم تحقق شيء كناية عن مبغوضيته مثل

( (5) ، ولا عمل في الصلاة(4) ، وقوله: )لا غش بين المسلمين(3)فر أو نصل(الأخبار )لاسبق إلا في خف أو حا

والسر في صحة هذا الاستعمال هو أن الإخبار عن عدم شيء كالإخبار عن وجوده فكما يصح الإخبار عن وجود 

صح الإخبار شيء في مقام الأمر به بمعنى أن المؤمن الممتثل يفعل كذا مثل يعيد صلاته أو أعاد الصلاة، كذلك ي

عن عدم شيء في مقام النهي عنه بمعنى أن المؤمن لايفعل كذا كما تقدم لاغش بين المسلمين، وقد استغرب )قدس 

سره( من صاحب الكفاية في نفي دلالة )لا( على هذا المعنى، حيث ادعى صاحب الكفاية عدم تعاهد استعمال هذا 

والنتيجة أن مفاد الحديث على هذا الوجه حرمة الإضرار بالغير  التركيب في مقام النهي مع كونه من الكثرة بمكان،

 وحرمة القيام مقام الضرر.

من ان مفاد )لا( هنا نفي الحكم بلسان نفي الموضوع مثل: )لاربا  (6)ما ذهب صاحب الكفاية )قدس سره( الثاني:

موجودان في الخارج إلا أن حكمهما منفي . فإن الربا والسهو (7)بين الوالد والولد( و)لاسهو للامام مع حفظ المأموم(

 بطريق

_______________________________ 

 

 .25( قاعدة لاضرر ولاضرار: 1)

 .197: 2( سورة البقرة 2)

 .1ح 3، كتاب السبق والرماية ب252: 19( وسائل الشيعة 3)

 .9511 /60: 4( كنز العمال 4)

 ، وفيه " وليس في الصلاة عمل"4ح 15، أبواب قواطع الصلاة ب 365: 7( وسائل الشيعة5)

 .381( كفاية الأصول: 6)



وفيه )ليس على الامام سهو إذا حفظ عليه من خلفه  8ح 24، أبواب الخلل الواقع في الصلاة ب 242: 8( وسائل الشيعة 7)

 سهوه(.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     328   

ثابت للطبيعة مرفوع عن الفرد الضرري، فالموضوعات نفي الموضوع تعبداً، وهنا الضرر موجود إلا أن الحكم ال

الضررية أحكامها الثابتة لها مرفوعة حال الضرر، فلا حكم لذلك الموضوع إذا كان ضررياً، هذا إذا كان النفي 

 حقيقياً.

ة لجار المسجد وأما إذا كان النفي ادعائياً فلا يترتب عليه إلا نفي الآثار المرغوبة المعبر عنه بنفي الكمال مثل لأصلا

 .(1) إلا في المسجد

من أن مفاد )لا( هنا نفي الحكم الناشىء من قبله الضرر، بمعنى أنه لاحكم  (2)ما ذهب إليه الشيخ الأنصاري الثالث:

ضرري في الشريعة المقدسة وأن الشارع المقدس لم يجعل على المكلفين إلا الأحكام السهلة دون الأحكام الضررية، 

، فإن ثبوت الحرج في الشريعة إنما (3))ما جعل عليكم في الدين من حرج( ى الله عليه وآله وسلم(نظير قوله )صل

هو يجعل حكم حرجي، فنفيه في الشريعة إنما هو بعدم جعل حكم إلزامي يلزم من امتثاله الحرج على المكلفين، فكل 

ه كلزوم البيع الغبني فهو مرتفع في عالم حكم ضرري سواء كان الضرر ناشئاً من متعلقه كما هو الغالب أم من نفس

 التشريع.

والفرق بين الوجه الثالث والثاني هو أن الثاني يختص بما كان متعلق الحكم ضرريا في نفسه كالوضوء الموجب 

 للضرر، وأما الوجه الثالث فيعم ما إذا كان الضرر ناشئاً من الحكم نفسه دون متعلقه.

الضرر الخارجي الغير المتدارك، ومعنى ذلك ثبوت التدارك في موارد الضرر إذا  )الرابع( أن يراد من )لا( نفي*

أمر به الشارع المقدس، أو فقل ليس عندنا في الشريعة المقدسة أضرار غير متداركة بل كل ماورد أمرمتعلق بشيء 

 حقيقة.ضرري فهو متدارك شرعاً، لذا كان بسبب التدارك منزلاً منزلة العدم وأنه ليس هناك ضرر 

هذا مايمكن ثبوتاً أن تفيده )لا( النافية للجنس، وأما الظاهر من بين المحتملات الأربع فهو الوجه الثالث الذي اختاره 

 الشيخ الأنصاري )قدس سره(.



_______________________________ 

 

 .1ح 2، أبواب أحكام المساجد ب194: 5( وسائل الشيعة 1)

 .460: 2( فرائد الأصول 2)

 .78: 22( سورة الحج 3)

 .1379/ذو القعدة/  15* ليلة الأربعاء 

  329       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

ار بالغير وهو الذي اختاره شيخ الشريعة من أن مفاد )لا( نفي أريد به النهي ومعناه حرمة الإضر أما الوجه الأول:

فهو وإن كان ممكناً في نفسه إلا أنه لايمكن الالتزام به هنا من  )لا رفث ولافسوق( وحرمة القيام مقام الاضرار مثل

 الأول:وجهين:

أن بعض الروايات اشتملت على كلمة )في الإسلام( كما في رواية الفقيه ونهاية ابن الأثير، وهذا القيد كاشف عن أن 

 مقام التشريع لانفي الوجود الخارجي بداعي الزجر عنه.المراد هو النفي في 

أن الجملة الخبرية ظاهرة في الإخبار بداعي الحكاية، ولاتدل على داعي الإنشاء إلا مع قرينة خاصة كما  الثاني:

حيث إن المولى لايريد من ذلك  (1))لارفث ولافسوق( ثبت في قوله )عليه السلام( )يعيد صلاته( أو قوله تعالى:

الإخبار واقعاً وإلا لزم الكذب عليه تعالى، باعتبار أن كثيراً من الأشخاص لايعيدون صلاتهم، فكان ذلك قرينة 

قطعيةعلى إرادة النهي، وهذه القرينة مفقودة هنا ومعه لاموجب لرفع اليد عن ظهور الجملة في الإخبار بداعي 

 الحكاية وحملها على الإنشاء والنهي.



من أن النفي هنا نفي للأحكام الثابتة  (2)اني( وهو الذي اختاره صاحب الكفاية )قدس سره()وأما رد الوجه الث

للموضوعات حال كون الموضوعات ضررية، أو فقل رفع الحكم بلسان رفع الموضوع، فهذا وإن كان استعمالاً 

رر ليس عنواناً للفعل الموجب صحيحاً إلا أنه لايمكن الالتزام به، لأن المنفي هنا الحكم الثابت لنفس الضرر، والض

للضرر بل مسبب عنه، فلو كان النفي نفياً للحكم بلسان نفي موضوعه لزم أن يكون المنفي هنا الحكم الثابت لنفس 

الضرر لاالحكم المترتب على الفعل الضرري، فيلزم نفي حرمة الإضرار بالغير بلسان نفي الإضرار بالغير بلسان 

قصود، فإن المقصود حرمة الإضرار بالغير. مضافاً إلى أن عنوان الضرر لو كان نفي الاضرار وهو خلاف الم

موضوعاً أو جزء موضوع لحكم من الأحكام امتنع أن يكون رافعاً له، فإن موضوع الحكم بمنزلة المقتضي له فكيف 

 يعقل أن يكون مانعاً عنه،

_______________________________ 

 

 .97: 2( سورة البقرة 1)

 .381( كفاية الأصول: 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     330   

نعم لو كان المنفي هنا هو الفعل الضرري أمكن القول بأن المراد نفي حكم هذا الفعل بلسان نفي الموضوع كالوضوء 

بلسان الضرري، فما هو المنفي هنا لايمكن الالتزام بنفي حكمه بلسان نفي الموضوع وما يمكن الالتزام بنفي حكمه 

 نفي الموضوع لايكون منفياً في المقام.

وكيف كان ففي الحكم بلسان نفي الموضوع إنما يكون فيما إذا كان دليل بعمومه أو إطلاقه شاملة لمورد الضرر 

ليكون دليل النفي ناظراً إلى نفي شموله لمورد الضرر بلسان نفي انطباق الموضوع عليه، وأما إذا كان المنفي 

 فلا معنى لنفي الحكم الثابت له بعنوانه وهو الحرمة.عنوان الضرر 

فإن قلت: إن حديث الرفع قد تضمن رفع الخطأ والنسيان وهو في الحقيقة رفع للحكم المتعلق بالحكم الصادر حال *

الخطأ والنسيان، ورفع الحكم بلسان رفع موضوعه مع أن المرفوع في الحديث نفس الخطأ والنسيان، فليكن الأمر 



 لضرر كذلك، فإن المنفي حكم الفعل الضرري بلسان نفي الموضوع مع أن النفي متوجه على نفس الضرر.في ا

)قلت( أولاً: إن الالتزام بنفي الحكم عن الفعل الصادر حال الخطأ والنسيان في حديث الرفع إنما هو للقرينه القطعية 

ا بالوجدان، ورفع الحكم المتعلق بنفس الخطأ باعتبار أن رفع الخطأ والنسيان تكوينا مستلزم للكذب لوجودهم

والنسيان مستلزم للخلف، فإن الموضوع هو المقتضي للحكم فكيف يعقل أن يكون رافعاً له، فلا بد من الحمل على 

رفع الحكم المتعلق بالفعل الصادر حال الخطأ والنسيان، وهذا بخلاف المقام إذ يمكن فيه تعلق النفي بنفس الضرر 

 لتشريع ليكون مفاده نفي جعل الحكم الضرري.في مقام ا

ثانياً: إن نسبة الخطأ والنسيان إلى الفعل نسبة العلة إلى المعلول، فيصح أن يكون النفي نفياً للمعلول بنفي علته، 

فيكون المراد أن الفعل الصادر حال الخطأ والنسيان كأنه لم يصدر في الخارج أصلاً فيرتفع حكمه لامحالة، بخلاف 

ضرر فإنه معلول للفعل ومترتب عليه في الخارج ولم يعهد في الاستعمالات المتعارفة أن يكون النفي في الكلام ال

 متعلقاً بالمعلول، وقد أريد به نفي العلة ليترتب عليه

_______________________________ 

 

 .1379/ذو القعدة/  18* ليلة السبت والأحد 

  331       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

نفي الحكم المتعلق بالعلة، ولو سلم صحة هذا الاستعمال فلا ينبغي الشك في كونه خلاف الظاهر فلا يصار إليه إلا 

 بالقرينة الصارفة.

ان يكون من قبيل القسم الثالث من أقسام استعمالات لا ثالثاً: إن الرفع المتعلق بالخطأ والنسيان في حديث الرفع يمكن 



النافية للجنس، فيكون المنفي حينئذ الحكم الثابت لهما في الشرايع السابقة كما يشهد به قوله )صلى الله عليه وآله 

وسلم( )رفع عن امتي( فإنه ظاهر في اختصاص الرفع بهذه الشريعة ولازمه ثبوت الحكم في الشرايع السابقة، 

ولاتكون المؤاخذة على الخطأ والنسيان منافياً للعدل حتى تستنكر في الشرايع السابقة، فإن المؤاخذة على عدم التحفظ 

على الخطأ والنسيان بأن يكتب شيئاً أو يضع مقابل وجهه شيئاً كي لايخطأ ولاينسى لاينافي العدل، نعم إذا صدر 

حفظ عنهما لاتصح المؤاخذة عليهما حينئذ، وعليه فلا وجه لقياس الخطأ والنسيان بغير اختياره بحيث لايمكنه الت

المقام برفع الخطاء والنسيان في حديث الرفع لعدم كون الرفع رفعا للحكم بلسان رفع الموضوع، بل يكون رافعاً 

 للآثار التي كانت للخطأ والنسيان في الشرايع السابقة.

ي الضرر غير المتدارك ولازمه ثبوت التدارك في موارد الضرر، وأما رد الوجه الرابع وهو الذي أريد من لا نف

 فهذا يرد عليه:

 أولاً: إن التقييد خلاف الأصل فلا يصار إليه من دون دليل.

ثانياً: إن التدارك الموجب لانتفاء الضرر على فرض التسليم إنما هو التدارك الخارجي التكويني التشريعي، فمن 

صح أن يقال ولو مسامحة أنه لم يتضرر، وأما حكم الشارع المقدس بالتدارك فلايوجب خسر مالاً ثم ربح بمقداره 

ارتفاع الضرر خارجاً، فمن سرق ماله متضرر بالوجدان مع حكم الشارع بوجوب رده عليه، والحاصل أن التدارك 

دارك، كما لو أجرى إن كان تكونياً خارجا كان ما ادعاه القائل صحيحاً، إذ العرف لايرى ضرراً بعد حصول الت

البائع معاملتين في زمن واحد ربح في أحدهما وخسر في الآخر، فإن التدارك التكويني يوجب عدم صدق الضرر 

الخارجي عرفاً، وإن كان شرعياً بمعنى أن الشارع المقدس ألزم المكلفين بتدارك الضرر فهذا لايرى العرف أنه 

 ل شخص وقد أمر الشارع المقدس بضمانهليس بضرر، كما لو فرضنا ان سارقا سرق أموا

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     332   

إلى أنه ليس في البين تدارك شرعي للضرر في  -مضافاً  -فإن ذلك التدارك لايوجب عدم صدق الضرر الخارجي، 

ضرر ذلك سائر الموارد، فإن شخصاً لو جاء ببضاعة وقد أوجبت تضرر تاجر آخر، فلا دليل على أنه يجب تدارك 

 الشخص، نعم لو صدق عليه عنوان الإتلاف كان الحكم بضمانه من أجل دليل آخر، إذاً فما قاله المدعي غير تام.



ثالثاً: إن كل ضرر خارجي ليس مما حكم الشارع المقدس بتداركه تكليفاً أو وضعاً، فلو تضرر تاجر باستيراد تاجر 

اً ولا وضعاً مع كون التاجر الثاني هو الموجب للضرر على التاجر آخر أموالاً كثيرة لايجب عليه تداركه لاتكليف

الأول، فضلاً عما إذا تضررشخص من دون أن يكون أحد موجباً للضرر عليه، كمن احترقت داره مثلاً فإنه لايجب 

ليل على جاره ولاعلى غيره تدارك ضرره، نعم لو كان الإضرار باتلاف المال وجب تداركه على المتلف لكن لابد

 )لاضرر( بل بقاعدة الإتلاف من أنه من أتلف مال الغير فهو له ضامن.

وإذا تبين بطلان الوجوه المتقدمة عدا الوجه الثالث الذي ذهب إليه الشيخ الأنصاري تعين أن يكون هو الظاهر من *

استعمال كلمة لا النافية  وهو في الحكم الناشيء من قبله الضرر، وبيانه يحتاج إلى استقصاء موارد -مفاد كلمة )لا( 

 للجنس في مقام التشريع.

فنقول: تارة تكون الجملة مستعملة في مقام الإخبار عن عدم تحقق شيء في الخارج كناية عن مبغوضيته وحرمته، 

 كما يخبر عن ثبوت الشيء في الخارج كناية عن محبوبيته ووجوبه،

يعة على المتخصص بالخصوصية المذكورة في الكلام كما ما تكون مستعملة إخباراً عن عدم انطباق الطب وأخرى:

في قوله )عليه السلام( )لاربا بين الوالد والولد( أو فقل الإخبار عن عدم صدق الطبيعة على المصداق الخارجي وأن 

المصداق الخارجي ليس بفرد لها مثل لاربا الخ، فإن المولي يخبر عن أن طبيعة الربا التي هي ذات أحكام خاصة 

ليس بمنطبقة على المورد المذكور، ومن المعلوم انتفاء كل أثر عن ذلك الفرد بعد أن كان الأثر لاحقاً للطبيعة، وهذا 

 هو الذي يعبر عنه بنفي

_______________________________ 

 

 .1379/ذو القعدة/  20* ليلة الاثنين 

  333       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
ضطـرار بالا

إلى ارتكاب 

  



بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

الحكم بلسان نفي الموضوع من دون فرق بين أن يكون الحكم الثابت للطبيعة حكماً تحريمياً فيرتفع عما حكم الشارع 

ل ، ولأج(2)، و)لايمين للعبد مع سيده((1)بعدم انطباقها على مورد، وبين أن لايكون تحريمياً مثل لاسهو في النافلة

 ذلك يتقدم الدليل فيه على الأدلة الواقعية بالحكومة فيخرج مورده عن موضوعها.

وظهر بذلك أنه لابد في هذا الاستعمال من ثبوت حكم إلزامي أو غير تكليفي أو وضعي في الشريعة المقدسة لنفس 

هذا فيما إذا كان النفي حقيقياً  الطبيعة ليكون الدليل الحاكم نافياً للحكم عن الفرد أو الحصة الخاصة برفع الموضوع،

 فيكون المنفي جميع الآثار اللاحقة للطبيعة كما هو الأكثر.

وأما إذا كان النفي ادعائياً كان المنفي بعض الآثار التي لها الأهمية المعبر عنه بنفي الكمال مثل )لاصلاة 

قصود أنهم نساء بل إن الصفات الظاهرة لجارالمسجد إلا في المسجد( و)يا أشباه الرجال ولا رجال( فإنه ليس الم

 للرجل كالحمية وأمثالها ليست بموجودة، فهو من باب الادعاء.

تكون الجملة فيه مستعملة في نفي شيء في الشريعة المقدسة، فتارة: تستعمل في نفي موضوع من  وثالثاً:

ئع السابقة أو في العرف كما في قوله الموضوعات في الشريعة المقدسة فيستفاد منه نفي الحكم الثابت له في الشرا

، فإن الرهبانية كانت مشروعة في الأمم السابقة فنفيها في (3))صلى الله عليه وآله وسلم( )لارهبانية في الاسلام(

، فإن الازدياد في ثمن (4)الاسلام كناية عن نفي تشريعها، وكقوله )صلى الله عليه وآله وسلم( )لامناجشة في الأسلام(

من غير إرادة شرائها كانت متعارفا عند العرف فنفاه الشارع والمقصود نفي تشريعها، أو فقل إن نفي  السلعة

موضوع من الموضوعات يقتضي أن يكون الموضوع المنفي ثابتاً حكمه عند الأمم السابقة على الشريعة المقدسة أو 

 عند العقلاء

_______________________________ 

 

: 8عن أحدهما عليهما السلام قال: سألت عن السهو في الناقلة؟ فقال: ليس عليك شيء. وسائل الشيعة ( محمد بن مسلم 1)



 .1ح 18، أبواب الخللل الواقع في الصلاة ب230

، عن ابي عبدالله )ع(قال"لا يمين لولد مع والده ولا للمرأة مع زوجها، 1ح10، كتاب الإيمان ب23:216( وسائل الشيعة 2)

 ع سيده"ولا للملوك م

 .1ح 2، أبواب أحكام المسجد ب194: 5( وسائل الشيعة 3)

 .11025 /383: 4( كنز العمال 4)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     334   

ليكون الحكم منفياً في الشريعة الاسلامية، فهذا من نفي الحكم بلسان نفي موضوعه، بلا فرق بين كون الحكم إلزامياً 

 وضعياً.أو غير إلزامي تكليفياً أو 

)ماجعل  ما تكون الجملة مستعملة في نفي نفس الحكم الشرعي ابتداء حقيقة وبلا عناية كما في قوله تعالى: وأخرى:

، فإن ثبوت الحرج في الشريعة إنما هو بجعل حكم حرجي فنفيه في الشريعة إنما هو (1) عليكم في الدين من حرج(

لف، والحاصل أن الحرج في الخارج يتحقق بايجاد الفعل الحرجي بعدم جعل حكم يلزم من أمتثاله الحرج على المك

 فنفيه في الشريعة بعدم جعل حكم يلزم من امتثاله الحرج، فكل حكم استلزم الحرج فهو منفي في الشريعة المقدسة.

في مقام  كيف كان فالمراد من ذلك نفي الحكم الناشيء من قبله الضرر، فيكون الضرر عنوانا للحكم لكونه معلولا له

الامتثال، فكل حكم موجب لوقوع العبد المطيع في الضرر فهو مرتفع في عالم التشريع، وأما العبد العاصي فهو 

 لايتضرر بجعل أي حكم من الأحكام لعدم امتثاله.

والحاصل أن مفاد الضرر في عالم التشريع هو نفي الحكم الضرري، كما أن مفاد نفي الحرج في عالم التشريع هو 

ي الحكم الحرجي، وهذا هو الصحيح ولايرد عليه شيء مما كان يرد على الوجوه المتقدمة، فيكون الحديث نف

الشريف دالا على نفي جعل الحكم الضرري سواء أكان الضرر ناشئاً من نفس الحكم كلزوم البيع المشتمل على 

الموجب للضرر، فاللزوم مرتفع في الأول الغبن، أو ناشئاً من متعلقه على الغبن، أو ناشئاً من متعلقه كالوضوء 

 والوجوب في الثاني، وهذا الوجه هو الذي ذهب إليه الشيخ الأنصاري )قدس سره(.

في تطبيق قاعدة لاضرر على المورد الخاص الذي هو قضية سمرة بن جندب، وربما يشكل بعدم  الجهة الثالثة:*



بيت الأنصاري من دون استيذان منه، وليس الضرر في  انطباقها عليه بأن الضرر إنما جاء من دخول سمرة إلى

أصل بقاء عذقه في البستان مع أن النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( أمر بقلع العذق والرمي بها واعتبره مضاراً 

 وهذا

_______________________________ 

 

 .78: 22( سورة الحج 1)

 .1379/ذو القعدة/  20* ليلة الثلاثاء 

  335       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 ليس بمصداق للضرر، أو فقل ليس مورداً للكبرى المسلمة، فكيف يمكن الاستدلال بها هنا.

ليه لايضره الجهل بمورد وأجاب الشيخ الأنصاري )قدس سره( بأن الاستدلال بالكبرى المسلمة فيما على انطباقها ع

الانطباق وكيفيته، فالصحيح أن يقال أن المقام ليس من مجهول الانطباق على المورد بل معلوم الانطباق عليه، فإن 

 المستفاد من الرواية الواردة في قصة سمرة أمران:

 عدم جواز دخول سمرة على الأنصاري في الدار بغير استيذان. الأول:

صلى الله عليه وآله وسلم( بقلع العذق ورميه بوجه سمرة وغرسه أين يشاء، والإشكال المذكور حكم النبي ) الثاني:

مبني على أن يكون الحكم الثاني بخصوصه أو منضماً إلى الأول مستنداً إلى نفي الضرر، وأما إذا كان المستند إليه 

 ل صحيح به.خصوص الحكم الأول وكان الحكم الثاني الناشيء من أمور أخرى فالاستدلا

فإن عدم الاستيذان وإن نشأ منه الضرر إلا أن حكمه )صلى الله عليه وآله وسلم( )وهو الأمر الثاني المستفاد من 



الرواية( بقلع العذق إنما هو لأحد الأمرين، إما من جهة الولاية العامة للنبي )صلى الله عليه وآله وسلم( على أموال 

التصرفات فانه أولى بالمؤمنين من أنفسهم، وأما من جهة التأديب حيث حأول  الأمة وأنفسهم التي تقضى مثل هذه

النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( إرضاء سمرة بشتى المحأولات في سبيل التخلي عن شجرته ببيت الأنصاري، 

ند وأصر على حتى كان آخر طريق اتخذه )صلى الله عليه وآله وسلم( المبادله معه بعذق في الجنه، ولكن سمرة عا

رأيه فلم يرض بتلك المبادلة، وأخيراً أمر النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( بقلع العذق تأديباً لعمله فقال )صلى الله 

، فهذا الكلام (1) عليه وآله وسلم( للأنصاري: اقلعها وارم بها وجهه، كما قال أيضاً لسمرة: فاغرسها حيث شئت

له وسلم( على سمرة وكونه )صلى الله عليه وآله وسلم( في مقام التأديب، كيف ظاهر في غضبه )صلى الله عليه وآ

 كان فحكمه )صلى الله عليه وآله وسلم( بقلع العذق لم يكن مستنداً إلى قاعدة نفي الضرر فالإشكال غير آت.

_______________________________ 

 

 .1ح 12، كتاب احياء الموات ب427: 25( وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     336   

بما حاصله: أن دخول سمرة على الأنصاري بدون استيذان  (1)وأجاب عن ذلك أيضاً المحقق النائيني )قدس سره(

إلى الدار إذا كان ضرريا إنما هو معلول لبقاء حق سمرة في بقاء عذقه في البستان ولولا بقاء حقه لما أمكنه أن 

تفاع هذا الضرر بمنعه من الدخول بغير استيذان كذلك يمكن ارتفاعه برفع علته وهي ثبوت لايستاذن، وكما يمكن ار

حق لسمرة وفي ابقاء عذقه في البستان، فيقال )أن لاحق له في البقاء(، وهذا هو معنى قلع العذق ورميه بوجه 

نه كما ينتفي بوجوب المقدمه سمرة، فلأجل كون المعلول ضررياً رفعت علته، فهو كما إذا كانت المقدمه ضرريه فا

كذلك ينتفي وجوب ذي المقدمة، فسلوك الطريق الذي هو مقدمة للوصول إلى مكان يتوضأ منه إذا كان ضررياً 

فلاريب أن ذا المقدمة وهو الوضوء يكون ضررياً فيرتفع وجوب الوضوء عنه، وهنا كذلك فإن دخول سمرة إلى 

 لثبوت حقه وكان ذلك ضرراً عليه أي على الأنصاري لامانع من ارتفاع بيت الأنصاري بغير إذنه إذا كان معلولاً 

 علته وهو ثبوت الحق استناداً إلى نفي الضرر، إذاً التطبيق واضح لا غبار عليه.



أولاً: أنه قياس مع الفارق، فإن باب العله إذا حصل الضرر فيها يمكن أن يتوجه على المعلول  والجواب عنه:

عتبار ان وجود المقدمة علة لوجود الوضوء وهو ذوها، فالنفي المتوجه عليه متوجه نحو ذيها كمقدمات الوضوء با

قطعاً، وهذا بخلاف ما نحن فيه، فإن الضرر المتوجه نحو المعلول لايسري إلى علته بل يرتفع المعلول نفسه، إذ 

 لو اضطر المكلف إلى شرب ماء غاية ما في البين أن حكم المعلول بواسطة الضرر يرتفع وأما عليته فلا، مثلاً 

متنجس فاضطراره يسوغ له رفع الحرمة وأما أصل النجاسة التي هي العلة في الحرمة فلا ترتفع بالاضطرار إلى 

المعلول، وكذا الزوجة لو تعذر عليها إطاعة زوجها، فإن وجوب الإطاعة ترتفع بسبب الاضطرار أو الضرر وهو 

التي هي العلة في وجوب الإطاعة، إذن فالأمر يختلف من حيث العلل والمعلولات، لايقتضي ارتفاع عنوان الزوجية 

وما نحن فيه من قبيل الثاني، فإن الضرر إنما جاء من ناحية عدم الاستيذان فحكمه يرتفع بسبب الضرر وهو 

 لايقتضي ارتفاع علته وهو بقاء الحق.

 ب ذي المقدمه معوقياس المقام بكون المقدمة ضررية الموجبة لارتفاع وجو

_______________________________ 

 

 .398: 3( منية الطالب 1)

  337       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

المقدمة يتوقف على الفارق لأن كون المقدمة ضررية تستلزم كون ذي المقدمة أيضاً ضررياً، لأن الإتيان بذي 

الإتيان بالمقدمة على ماهو معنى المقدمية، فضررية المقدمة توجب ضررية ذيها لامحالة، فارتفاع وجوب ذي 



 المقدمة إنما هو لكونه بنفسه ضررياً فكيف يقاس المطلب به.

 

 تنبيهات*

 

 

 التنبيه الأول:

ع الحكم الضرري سواء أتى الضرر من نفس الحكم أنه بناء على ما قلنا في بداية البحث أن لاضرر تفيد نفي تشري

أو من متعلقه يختص النفي بالحكم الإلزامي من الوجوب والحرمة، فإنه هو الذي يكون العبد ملزماً في امتثاله، فعلى 

 فرض كون الحكم ضررياً يكون وقوع العبد في الضرر بسبب جعل الشارع المقدس الحكم الضرر عليه.

يوجب الضرر على نفس المكلف أو على غيره فلا يشمله دليل نفي الضرر، لأن التكليف  وأما الترخيص في شيء

في شيء لا ي لزم المكلف في ارتكابه ليكون الترخيص ضرريا، بل العبد باختياره يرتكب الفعل فيستند الضرر إليه لا 

 إلى الترخيص المجعول من قبل الشارع المقدس.

)ما جعل عليكم في  على ما ذكرنا لايختلف عن نفي الحرج المستفاد من قوله:والحاصل أن نفي الضرر في الحديث 

، فكما أن المنفي بدليل الحرج الحكم الإلزامي الموجب لوقوع المكلف في الحرج دون الحكم (1) الدين من حرج(

لزامي، إذ الترخيصي، فإن الترخيص في شيء حرجي لايوقع المكلف في الحرج فكذا المنفي بلاضرر هو الحكم الإ

لايستفاد من قوله )صلى الله عليه وآله وسلم( )لاضرر( حرمة الاضرار بالغير ولاحرمة الاضرار بالنفس، وإن كان 

 الأول ثابتا بالادلة الخاصة، بل

_______________________________ 



 

 .1379/ذو القعدة/  22* ليلة الأربعاء 

 .78: 22( سورة الحج 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     338   

يمكن استفادته من الفقرة الثانية في الحديث وهي )لاضرار(، بتقريب أن المراد من المنفي فيها النهي مثل لارفث 

ولافسوق، وذلك لأن الضرر أمر خارجي وهو كون الشخص في مقام الاضرار بالغير فلا معنى لنفيه تشريعياً، كما 

ضرار في الخارج للزوم الكذب، فلا بد أن يراد منه النهي عن كون لايصح حمله على الإخبار عن عدم تحقق الإ

الشخص في مقام الإضرار بالغير فيدل على حرمة الاضرار بالغير بالأولوية القطعية، ولايلزم من حمل النفي على 

ولى حقيقي وفي النهي في هذه الفقره التفكيك بين الفقرتين، لأن المعنى في كليهما هو النفي غايته أنه في الفقره الأ

الثاني ادعائي، نظيره في حديث الرفع، فإن الرفع بالإضافة إلى )مالا يعلمون( حقيقي وبالنسبة إلى الخطأ والنسيان 

 والبقية مجازي.

وأما الثاني وهو الاضرار بالنفس فلايستفاد حرمته من الفقره الثانية أيضاً، لأن الضرار وغيره مما هو من هذا 

 الجدال لايصدق إلا مع الغير لامع النفس.القبيل كالقتال و

 كيف كان فالرواية مشتملة على جهتين:

 عدم وجوب صبر الأنصاري بإبقاء عذق سمرة في بستانه، وقد استفيد هذا من كلمة لاضرر. الأولى:

منفي في  أن سمرة ليس له إبقاء ذلك في الدار والدخول إليه بلا استيذان، فإنه اضرار في حق الغير وهو الثانية:

 الشريعة المقدسة، فالرواية إذاً متعرضة للجهتين: نفي الضرر عن الشخص نفسه، ونفي إضرار الغير.

 التنبيه الثاني:

 قد يقال بأن الاعتبار في شمول لاضرر هو الضرر النوعي استناداً إلى أمرين:

لعة بأكثر من ثمنها المتعارف، فإن ثبوت حق الخيار للمغبون بسبب تطبيق )لاضرر( عليه فيما إذا اشترى س الأول:



الغالب في المغبون هو التضرر وإلا فقد يتفق أن يكون المشتري قد اشترى السلعة بأكثر ولكنها زادت قيمتها حين 

 ظهور الغبن بأكثر مما اشتراها، فهو في الحقيقة غير متضرر ومع ذلك فالخيار ثابت له

  339       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 

م العلـ
الإجمالي 

بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

 حتى في هذا المورد الخاص، وما ذلك إلا من أجل أن الملحوظ هو تضرر النوع دون الشخص.

وبعبارة أخرى: النسبة بين الضرر وموارد خيار الغبن العموم من وجه، فقد يكون غبن ولاضرر ومع ذلك فالخيار 

 ع.ثابت بلحاظ النو

ثبوت حق الشفعة للشفيع بسبب انطباق حديث لاضرر عليه، كما إذا باع الشريك حصته على أجنبي فإن  الثاني:

الشريك الآخر يتضرر بدخول الاجنبي عليه، فله الخيار في إبطال البيع، وهذا إنما هو من حيث الغالب في دخول 

كون الأجنبي رجلاً صالحاً لايلزم على الشفيع الضرر الأجنبي على الشريك وانه يستلزم الضرر وإلا فقد يتفق ان ي

لو ترك الأخذ بالشفعة، ومع ذلك فالحق لايسقط حتى في هذه الصورة التي لايحصل من دخوله الضرر ومع ذلك إلا 

 بلحاظ النوع وأن الغالب حصول الضرر في موارد الشفعة، والنسبة بين الضرر وموارد الشفعة هو العموم من وجه.

أولاً: أن الضرر المذكور في الحديث لايختلف أمره عن بقية العناوين التي أخذت في موضوعات  ب عنه:والجوا

الأحكام أو متعلقات الحكم مما يحتاج ثبون الحكم على تحقق مصداقها خارجاً، فكل مورد لزم من جعل الحكم تضرر 

ل كعنوان الخطا والاكراه والحرج مما هو على المكلف نحكم بعدمه دون غيره مما لايلزم من جعله الضرر، أو فق

رافع للحكم، فإنه لايمكن أن يكون رافعاً للحكم عن النوع فيقال: أن الحكم مرفوع عمن لم يكره على شيء بلحاظ 

 رفعه عن الذي أكره على الشيء.

كن ثبوتها لشخص دون وبعبارة ثالثة ليس العنوان المذكور من العناوين المتأصلة بل هو من الأمور الاضافية التي يم



 آخر.

على تقدير ذلك فانما هو في المعاملات وأما العبادات فلا، إذ من المعلوم أن من تعذر عليه الذهاب إلى مكان  وثانياً:

خاص للتوضيء لبرودة الهواء مثلاً يسقط عنه الوضوء ويجب عليه التيمم، وفي هذه الحاله لايمكن أن يدعى سقوط 

عليه ضرر في ذلك، إذ لازم الضرر النوعي وجوب التيمم عليه وإن أمكنه الوضوء ولا الوضوء عن غير من ليس 

 يلتزم به أحد، إذاً فالمراد بالضرر هو الشخصي.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     340   

فما اشتهر في زمان من أن الضرر في العبادات شخصي وفي المعاملات نوعي لايعود إلى محصل بل الضرر في 

 خصي.الجميع ش

)وأما مسالة خيار الغبن( فليس مدرك ثبوت الخيار فيه هو دليل لاضرر، بل إنما هو لتخلف الشرط الارتكازي 

الثابت في المعاملات العقلائية من تساوي العوضين من حيث المالية، باعتبار أن العقلاء يرون حين المبأدلة بين 

ر مع الحفاظ على أصل المالية دون الوصف والصورة لأغراض الطرفين أن كلاً منهما يقدم على تبديل ماله بمال آخ

 تدعوهم إلى ذلك.

فلو فرضنا أن المالية في أحد العوضين قلّت وأصبحت ناقصة عن الآخر بحيث ينافي الشرط المذكور، كان الطرف 

ازي، ويثبت له الآخر غير راض بتلك المبأدلة ومعه أصبح مغبوناً في تلك المعامله ولزم منه تخلف الشرط الارتك

 خيار تخلف الشرط، إذاً فليس ثبوت الخيار في موارد الغبن من جهة الضرربل من أجل تخلف الشرط.

)وأما مسالة الشفعة( فثبوت الحق للشفيع ليس مدركه )لاضرر( بل الأخبار الخاصة التي وردت في موارد معينة، 

يع من الأراضي والمساكن دون غيرها من الفرش لذا لانحكم بثبوت الحق للشفيع إلا فيها وهي أن يكون المب

والظروف وغيرها، وكون المبيع مشتركاً بين اثنين، وقد تقدم أن ذكر حديث )لاضرر( منضماً إلى قضائه )صلى 

الله عليه وآله وسلم( بالشفعه في روايه عقبة بن خالد إنما هو من قبيل الجمع في الرواية لا في المروي، ولو سلم 

 ب الجمع في المروي فلابد من حمله على الحكمه دون العلة.كونه من با



 التنبيه الثالث: *

أن قاعدة لاضرر لايمكن التمسك بها لإجمالها، وذلك لكثرة ما ورد من  (1)ذكر الشيخ الأنصاري )قدس سره(

 التخصيصات عليها مما أوجب وهن التمسك بها في غير

_______________________________ 

 

 . تعطلت الدراسة أمس لسبب عادي.1379/ذو القعدة/  26لأحد * ليلة ا

 .465: 2( فرائد الأصول 1)

  341       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

مانات والحج والزكاة الموارد المنصوصة، فالأحكام المجعولة في باب الحدود والديات والقصاص وباب الض

والخمس وكذا الحكم بنجاسة ملاقي النجاسة فيما كان مسقطا لماليته أو منقصا لها كلها ضررية وهي أحكام ثابتة في 

الشريعة المقدسة لم يرفع الحكم عنها للضرر، وإخراجها عن عموم القاعدة يستلزم تخصيص الأكثر المستهجن ومعه 

على مورد خاص من الضرر غير الموارد المذكورة وهو غير معلوم فيكون يبقى العموم في )لاضرر( منطبقا 

 الحديث مجملاً.

وأجاب عنه الشيخ الأنصاري قده بأن الموارد المذكورة وغيرها قد خرجت بعنوان واحد جامع لجميعها ولايلزم من 

حت العام فلا مانع من التمسك ذلك تخصيص الأكثر لو كان الخارج عنواناً واحداً، وإن كانت أفراده أكثر مما بقى ت

 بعموم القاعدة عند الشك في التخصيص.

 والصحيح أن يقال: أولاً: يقع البحث في تحقيق الكبرى المذكورة وهي أن تخصيص الأكثر مستهجن.



 ثانياً: في تطبيقها على المقام، وهو الصغرى.

ا الحقيقية فلا تكون كثرة التخصيص من أجل فاعلم أن دليل العموم تارة يكون من قبيل القضاي أما الجهة الأولى:

كثرة الأفراد خارجاً موجباً للاستهجان، فإن القضايا الحقيقية أخذ الموضوع فيها فرض الوجود وأن الحكم فيها ثابت 

للموضوع المقدر دون لحاظ الأفراد الخارجية حتى يكون خروج الأكثر من الباقي مستهجنا، فإن النظر فيها ليس 

 لخارجي، بل فرض الوجود فلا يضر حينئذ انطباق ذلك الموضوع على قليل من الأفراد.الموجود ا

وأخرى يكون العموم من قبيل القضايا الخارجية التي يكون الملحوظ فيها ثبوت الحكم للأفراد المعينة خارجا أو 

با للاستهجان، فلو قيل قتل عناوين معينة ففي مثله يكون تخصيص الأكثر وإخراج الأفراد أو العناوين الكثيرة موج

جميع العسكر إلا بني تميم وكان في العسكر من غير بني تميم رجل واحد أو اثنان بحيث كان في الحقيقة المقتول 

واحد أو اثنين، كان ذلك التعبير مستهجنا حتماً وكان الأنسب أن يقول المولي من البداية قتل رجل أو رجلان دون أن 

 العسكر إلا بني تميم، فلا فرق في مثل هذه القضايا الخارجية بين أنيعبرّ بجملة قتل جميع 

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     342   

يكون التخصيص بعنوان واحد أو عناوين مختلفة. إذاً استهجان تخصيص الأكثر يكون في القضايا الخارجية لا 

 الحقيقية.

قول: إن ظاهر حديث لاضرر أنه من قبيل القضايا الخارجية )وأما الجهة الثانية( وهي تطبيق القاعدة على المقام فن

فيضره كثرة التخصيص باعتبار أنه ناظر إلى الأحكام التي بلغها الله سبحانه إلى الناس بلسان نبيه وأنه لم يجعل في 

 تلك الأحكام ما يكون ضرريا.

 يست من تخصيص الأكثر.وأما الموارد التي ذكرها الشيخ )قدس سره( مما كانت أحكامها ضررية فهي ل

أما القصاص والحدود والديات فالأحكام المجعولة فيها خارجة عن قاعدة لا ضرر تخصيصا لا تخصيصاً، لأن 

الأحكام المجعولة فيها منذ البداية جعلت ضررية على المكلفين، وحديث )لاضرر( شأنه نفي الأحكام المستفادة من 

ية وقد لا تكون ضررية، فهي تشرح العمومات وتقول إن تلك الأحكام العمومات والإطلاقات والتي قد تكون ضرر

إذا استلزمت ضررا على المكلف فهي غير مجعولة في الشريعة المقدسة وتفيدها بصورة عدم الضرر، أما تلك 



الأحكام التي جعلت على المكلفين وهي ضررية فلا تنظر القاعدة إليها، بل هي خارجة عنها وبعبارة أخرى حديث 

)لاضرر( ورد في مقام الامتنان، وموارد القصاص والديات كما لو اعتدى شخص على آخر ظلما وعدواناً الحكم 

فيها ضرري، فاذا أريد جريان )لاضرر( فيها على سبيل رفع حكم القصاص أو الدية عن المعتدي كان ذلك مستلزماً 

 تشمله القاعدة. لتضرر المعتدى عليه وهو خلاف الامتنان على أصحاب المقتول فلا

فكل حكم جعل ضرريا من بدايته على المكلف لايكون مشمولاً لحديث )لاضرر( فلا حاجة إلى خروجه إلى 

 التخصيص.

وأما الجهاد والحج فالحكم فيهما من بدايته ضرري، وقد عرفت أن دليل )لاضرر( لايشمل ما كان حكمه مجعولاً من 

صحابة لم يعترض على النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( حين جعل قاعدة الأول ضررياً، ويدل عليه أن أحداً من ال

 )لاضرر( في قضية سمرة بأنه كيف تتم القاعدة وأحكام الجهاد والحج ضررية وهي مجعوله على المكلفين،

  343       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

ومع ذلك إلا لأن القاعدة لاتشمل ماكان من الأحكام منذ بدايته مجعولا على المكلف ضررياً، بل تجري القاعدة فيما 

 يكون ولايكون كما عرفت.

وأما الخمس فتشريعة ليس ضررا على أحد، إذ الشارع المقدس لم يعتبر المالك مالكاً لمقدار الخمس ليكون وجوب 

عليه، بل اعتبره شريكاً مع فقراء السادة، نعم يصدق عدم النفع أو قلة النفع، ولكن عدم  إخراج خمس الفائدة ضررا

النفع ليس ضررا، فإن الضرر كما عرفت النقصان في المال أو النفس والعرض، كيف كان فتشريع الخمس على 

 المالك ليس ضررا عليه ليخرج عن القاعدة بالتخصيص.

موجب للضرر عليه، حيث تتعلق الزكاة بما كان ملكاً للمالك والذي بلغ النصاب  وأما وجوب الزكاة على المالك فهو



بعد تمام الحول سواء في الغلات والأنعام أو النقدين فالحكم بإخراج مقدار منه جكم يتضرر به المالك حتماً، إلا أن 

ين وهي ضررية كما عرفت بل الحديث لايشمل من مثل هذه الأحكام التي كانت مجعولة من البداية على مثل المكلف

 تنظر للعمومات المستفادة منها الأحكام التي قد تكون وقد لاتكون.

وأما الحكم بنجاسة الملاقي للنجس كالدهن أو المرق إذا وقعت فيه فأرة، فالحكم بنجاستها وإتلافهما يوجب ضررا 

أما وجوب الغسل على المريض إذا على المالك، ولكن تخصيص القاعدة بذلك لايوجب تخصيص الأكثر للقاعدة، و

أجنب نفسه عمداً، فإن وجوب الغسل عليه وإن كان ضراراً عليه على ماورد النص بذلك وإن أعرض المشهور عن 

وحكموا بعدم وجوب الغسل على المريض على تقدير كونه ضررا عليه، فإنه على القول بوجوب  (1) هذا النص

 لقاعدة ولا يلزم تخصيص الأكثر.الغسل عملاً بالنص كان ذلك تخصيصاً ل

وأما وجوب شراء ماء الوضوء ولو بأضعاف قيمته فانه حكم ضرري باعتباره يستوجب نقص في المال، إلا أن ذلك 

 ، وتخصيص القاعدة به لايستلزم تخصيص الأكثر.(2) منصوص عليه

_______________________________ 

 

 .17ب، أبواب التيمم 373: 3( وسائل الشيعة 1)

 .26، أبواب التيمم ب 389: 3( وسائل الشيعة 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     344   

والحاصل أن الموارد التي ادعى الشيخ )قدس سره( أنها خصصت القاعدة مما استلزم ذلك تخصيص الأكثر وهو 

 تشمله القاعدة وبين ما مستهجن وأوجب ذلك إجمالها، فقد عرفت أنها بين ما كان الحكم فيها من الأول ضرريا فلا

 كانت ضررية ولكن تخصيص قاعدة لاضرر لايستوجب تخصيص الأكثر.

)وأما باب الضمانات( فهي ليست مشمولة بحديث )لاضرر( من البداية، لأن حديث )لاضرر( وارد في مقام الامتنان 

متلف فكلاهما منافيان والحكم بعدم الضمان موجب للضرر على المالك، والحكم بالضمان موجب للضرر على ال

للامتنان خارجان عن مدلول الحديث بلا حاجة إلى التخصيص، والحكم بالضمان مستند إلى عموم أدلة الضمان من 



 قاعدة الإتلاف أو اليد أو غيرهما مما هو مذكور في محله.

الأمة، وقد قلنا في باب  ولما ذكرناه من أن الحديث الامتناني لايشمل كل مورد يكون منافياً للامتنان على أحد من

البيع بصحة بيع المضطر وفساد بيع المكره، مع أن الاضطرار والإكراه كليهما مذكوران في حديث الرفع، لأن رفع 

الحكم عن بيع المضطر منافٍ للامتنان عليه فلا يكون مشمولاً لحديث الرفع، بخلاف بيع المكره فإن الرفع فيه 

بل يكون امتنانا عليه فيكون مشمولا لحديث الرفع، وهذا هو الوجه في التفكيك بين بيع لايكون منافياً للامتنان عليه 

 المضطر والمكره في الحكم بصحة الأول وفساد الثاني.

 التنبيه الرابع: *

إن دليل لاضرر الذي ينظر إلى العمومات المثبته للتكاليف ويقيدها بصورة عدم الضرر نسبته إلى كل واحد من 

ثبتة للتكليف نسبة العموم من وجه، فإن مقتضى إطلاق دليل وجوب الوضوء مثلاً وجوبه حتى في حال الأدلة الم

الضرر وإطلاق دليل لاضرر نفي وجوب الوضوء حال الضرر، فيكون الوضوء الضرري مورداً لاجتماع الدليلين 

 النافي والمثبت فيقع التعارض بينهما.

 على إطلاق الدليل المثبت للحكم. وقد ذكر الأعلام وجوها لتقديم )لاضرر(

_______________________________ 

 

 .1379/ذو القعدة/  27* ليلة االاثنين 

  345       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  



مثبته للتكليف من أجل عمل المشهور بذلك في مورد أن حديث )لاضرر( مقدم على سائر الأدله ال الوجه الأول:

المعارضة، حيث أن الأعلام أفتوا بوجوب التيمم في موارد الوضوء الضرري فكان الترجح في مورد التعارض 

 بالشهرة.

ومع قطع النظر بالترجح بها وعدم إفتاء المشهور بذلك، بل كان كل الأمرين متساويين فالحكم هو التساقط والرجوع 

ى الأصل العملي وهو عدم وجوب الوضوء الذي ثبت وجوبه على الإطلاق ولابد من التيمم، وتكون النتيجة هي إل

 تقديم لاضرر على الدليل المعارض له.

أن الشهرة المذكورة فتوائية بمعنى أن الحكم في أحد الدليلين مطابق لفتوى المشهور، والتي عليها  والجواب عنه:

جيح لأحد الدليلين المتعارضين على الآخر هي الشهرة في الرواية دون الفتوى، فلا يكون هذا الاعتماد في مقام التر

أمر مرجحاً للقاعدة على الأدلة الأولية، مضافاً إلى أن الترجيح بالشهرة الروائية عند تعارض الدليلين في السند لا 

 الدلالة.

وإن كان صحيحاً ومقتضى القاعدة فيما كان التعارض وأما حديث الأصل العملي والرجوع إليه عند التساقط، فهو 

بين الدليلين العموم من وجه إذا كان العموم مستفاداً من الإطلاق ومقدمات الحكمة لا من الوضع الا أن ذلك الأصل 

 إنما يرفع الحكم الذي تكفل به الدليل المعارض لقاعدة )لاضرر( وهذا لايكفي في إثبات حكم آخر وهو وجوب التيمم

 المترتب على ترجيح لاضرر، مضافاً إلى أن المورد من موارد العلم الإجمالي فكيف يجري الأصل فيه.

أن حديث )لاضرر( إن لوحظ مع كل دليل خاص أثبت فيه التكليف كانت النسبه بينهما العموم من  الوجه الثاني:

لة الأحكام الأولية المثبتة للتكليف كان وجه ولابد من جهة للتقديم، ولكن حديث )لاضرر( إذا لوحظ مع مجموعة أد

أخص منها، وكانت النسبة بينهما العموم المطلق والجمع العرفي بينهما يقتضي التخصيص، ومعناه تخصيص تلك 

 الأدلة المثبتة للتكليف بحديث )لاضرر( ونتيجته تقديم لاضرر عليها.

ة الأدلة المثبتة للتكليف كان ما قاله القائل أن الملاحظة ان كانت بين حديث )لاضرر( ومجموع والجواب عنه:

 صحيحاً وفي محله، إلا أن الصحيح ملاحظة

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     346   



النسبة بين القاعدة وكل دليل أثبت الحكم الأولي، فانه بظاهره يكشف عن عالم الثبوت والحجية ومعلوم ان النسبة 

 حينئذ هي العموم من وجه لاالمطلق.

ولعله مقتبس من الثاني أن الوجه في تقديم )لاضرر( على الأدلة المثبتة للتكليف هو أن حديث  ه الثالث:الوج

)لاضرر( لو قدم على سائر الأدلة لزم تخصيص تلك الأدلة بالقاعدة حتماً، ولو عكس الأمر بأن قدم الأدلة الأولية 

بين بعضها والبعض الآخر بأن قدمنا )لاضرر( في على )لاضرر( لزم عدم بقاء مورد لدليل )لاضرر(، ولو فككنا 

بعض الموارد دون البعض الآخر لزم الترجيح بلا مرجح، والمتعين هو الأول، لأن الثالث قبيح والثاني يستلزم عدم 

بقاء مورد للقاعدة وهو أقبح، إذ لا فائدة من تشريعها في هذا الحال، فالمتعين هو الأول وهو التخصيص وتقديم 

 ( على الأدلة الأولية.)لاضرر

أنه بعد أن بينا أن النسبة بين الدليلين العموم من وجه فلا بد من ملاحظة العموم في أحدهما، فإن كان  والجواب عنه:

في أحدهما مستنداً إلى الوضع وفي الآخر إلى مقدمات الحكمة يقدم ما كان بالوضع على الآخر، وإن كان كل من 

لاق تساقط الظهوران ورجع إلى دليل آخر لفظي أو أصل عملي، وبناء عليه يجب العمومين مستفاداً من الإط

ملاحظة العموم في كل منهما على ضوء ما ذكرناه، ونتيجة ذلك هو التفكيك بين الموارد واختيار الصورة الثالثة من 

ع إلى المرجحات السندية دون لزوم الترجيح بلا مرجح، هذا بناء على مسلكنا، وأما على مسلك غيرنا فاللازم الرجو

في معارضة العامين من وجه مطلقا، ولابد من ملاحظة ما هو الأقوى سنداً من أحد الدليلين ويترك ماهو الأضعف، 

وأما لو كانا متساويين فالحكم هو التخيير بينهما، ونتيجة هذا هو التفكيك بين المواردواختيارالصورة الثالثة دون 

 لزوم الترجيح بلا مرجح.

من أن الجمع العرفي يقتضي تقديم )لاضرر( على سائر (1)ما ذهب إليه صاحب الكفاية )قدس سره( الوجه الرابع:*

الأدلة الأولية، وحمل تلك الأدلة المثبتة للأحكام بالعناوين الأولية على بيان الأحكام الاقتضائية، كما هو مقتضى 

 والنافي له بعنوان ثانوي، الحل بين الدليلين المثبت أحدهما للحكم بعنوان أولي

_______________________________ 



 

 .1379/ذو القعدة/  28* ليلة الثلاثاء 

 .382( كفاية الأصول: 1)

  347       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

ا ثابتا على المكلف حال الضرر وعدمه، وإن لاحظ دليل لاضرر رآه فالعرف إن لاحظ وجوب الوضوء رآه مطلق

مطلقا نافياً للوجوب حال الضرر وضوءاً كان أو غير وضوء، فالوضوء الضرري يكون مورداً للاجتماع، ولكن 

و العرف إذا لاحظ الدليلين لم يجد تصادماً بينهما وإن بدا تعارض منذ اللحظة الأولى بل يرى الدليل الأول وه

وجوب الوضوء فيه اقتضاء الجعل، لولا العنوان الثانوي لكان الحكم فعلياً، ولكن حصل المانع من تأثيره من أجل 

الضرر فأوجب عدم فعليته، وعليه فالعرف يرى عدم الوجوب الفعلي في الأدلة الأولية في موارد الضرر، ومعناه 

 تقديم )لاضرر( على الأدلة الأولية بهذا الاسلوب.

واب عنه أولاً: أننا لانتعقل معنى لهذا الحكم الاقتضائي بمعنى أنه حكم اقتضائي لايشتمل على البعث والزجر أو والج

حكم اقتضائي لولا المانع، فإن الثابت عندنا أن الأحكام الشرعية إنما جعلت على مواضيع مقدرة الوجود ومفروضة 

فعلية إلا بفعلية تلك المواضيع خارجاً، فاذا تحققت المواضيع  الوجود بنحو القضايا الحقيقية، ولاتكون تلك الأحكام

 استحال أن يبقى الحكم على اقتضائه ولايكون فعليا، وأما ما قيل من انها بمعنى الاقتضاء لولا المانع فأمر لا نتعقله.

ل كانت هي فعلية إن تلك الأحكام التي هي اقتضائية لولا المانع لو فرض أن المانع وهو الضرر لم يحص وثانياً:

باعتقاد الخصم، وإن حصل المانع كانت غير فعلية مع أنه دليل واحد متكفل لبيان حكم واحد، فكيف يعقل أن يكون 

 فعلياً تارة اقتضائياً أخرى يختلف باختلاف موارده.



مة بأن يكون ودعوى أن المراد من الحكم الاقتضائي هو الإنشاء بداعي الأخبار عن اشتمال الفعل على مصلحة ملز

مثلاً إيجاب شيء في الحقيقة إخباراً عن اشتمال ذلك الفعل على المصلحة والملاك الملزم ممنوعة، أولاً: إنه بعيد 

 جدا أن يحمل العرف القضية الإنشائية على القضية الخبرية.

لك الحكم، لاحتمال أن ثانياً: إن المصلحة الملزمة في غير مورد الضرر لايجب التحفظ عليها بمعنى لزوم امتثال ذ

يكون هناك مانع غير نفس الضرر أوجب أن لايكون ذلك الحكم فعلياً، ومعه كيف يجب الامتثال حيث يصبح 

 التكليف مشكوكاً فيه.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     348   

وإنما هو حاكم عليها، والصحيح أن يقال أنه لامعارضة بين دليل لاضرر ودليل سائر الأدلة الأولية المثبتة للأحكام، *

 وتوضيح هذا المعنى يستدعي بيان أمرين.

 في حكومة دليل لاضرر على الأدلة المثبتة بعمومها أو إطلاقها للأحكام في حال الضرر. الأول:

أن دليل الحاكم مقدم على دليل المحكوم مهما كانت صفة دليل المحكوم عموماً أو إطلاقا، وإن كان أقوى من  الثاني:

 الحاكم، بل حتى لو كانت بينهما هي العموم من وجه.دليل 

أما الأمر الأول فنقول ان كل دليلين لايخلو إذا لوحظ أحدهما بالقياس إلى الآخر فإما أن لايكون بينهما تناف في 

 المدلول وأمكن الأخذ بظهور كل منهما فهذا هو المتعين، وإن كان بينهما تناف في المدلول فهذا على صورتين.

ولى أن لايكون أحدهما ناظراً إلى الآخر، بل كان التنافي بينهما لعدم إمكان الجمع بين المدلولين بحسب الخارج الأ

تضاداً مثل أكرم العلماء ولاتكرم الفساق، أو تناقضاً مثل أكرم العلماء ويجب إكرام الفساق، فهذان الدليلان 

كن إعمال كليهما في المورد المذكور، ففي مثله يرجع إلى متعارضان في مورد الاجتماع وهو العالم الفاسق ولايم

 قواعد التعارض من تقديم الأقوى منهما دلالة أو سنداً أو التخيير أو التساقط على اختلاف الموارد والمباني.

ني لغواً، ففي أن يكون أحد الدليلين ناظراً إلى الآخر ومبيناً ما هو المراد منه بحيث لولا الأول لكان جعل الثا الثانية:

 مثله يكون الدليل الثاني حاكماً على الدليل الأول ومبيناً للمراد منه.

 وتختلف الحكومة على أنحاء:



)فتارة( يكون دليل الحاكم ناظراً إلى الدليل الأول بالمدلول المطابقي وهو إما أن يكون ناظراً إلى ظهور الدليل 

لقسم من الحكومة في الأخبار الشريفة نادرجداً، حتى أن المحقق الآخر وجهة دلالته على المراد الجدي، وهذا ا

 النائيني

_______________________________ 

 

 .1379/ذو القعدة/  29* ليلة الأربعاء 

  349       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

)إنما عنيت بذلك الشك بين  (1)لكن الظاهر أنه موجود بندرة، ومن ذلك قوله )عليه السلام(ادعى عدم وجوده و

)الفقيه لايعيد صلاته(، فكان )عليه السلام( ضيق ذلك الدليل  (2)الثلاث والأربع( بعدماً سئل عن قوله )عليه السلام(

خصوص مالو حصل الشك بين الثلاث  الأول بسبب الثاني، وأوضح أن عدم إعادته ليس في جميع الموارد بل في

 والأربع وهذا القسم من الحكومة نادر جداً.

وقد يكون ناظراً إلى جهة صدور الدليل الآخر، كما إذا ورد دليل ظاهر في بيان الحكم الواقعي ثم ورد آخر على أن 

 في الروايات.الدليل الأول إنما صدر عن تقية لالبيان الحكم الواقعي وهذا القسم من الحكومة كثير 

 وأخرى يكون الدليل الحاكم ناظراً إلى الدليل الآخر بمدلوله الإلتزامي وهو على قسمين:

أن يكون دليل الحاكم متصرفاً في دليل المحكوم وناظراً إلى عقد الوضع وهو قد يكون موسعاً بدليل  القسم الأول:

ناه أن الدليل الثاني تصرف في ناحية عقد الوضع كما ورد عن العامة، ومع (3)مثبت مثل )الطواف في البيت صلاة(

في الدليل الأول الذي تكفل لبيان شرائط وأحكام الصلاة، وأفاد أن جميع أحكام الصلاة تجري على هذا الفرد أيضاً 



 وأن شرائط الصلاة عامة للطواف أيضاً، فهو في الحقيقة موسع لتلك الأدلة وهذا قليل جداً.

ناف وهو كثير غالباً مثل )لاربا بين الوالد وولده( أو )لاسهو للامام إذا حفظ عليه من خلفه(. وقد يكون مضيقاً بدليل 

فإن الدليل الثاني نظر إلى الأدلة الأولية وأفاد تضييق أحكامها وأن أحكام الربا الواقع بين الوالد وولده أو أن أحكام 

 السهو خاصة بغير الإمام إذا حفظ عليه المأموم.

أن يكون دليل الحاكم متصرفا في دليل المحكوم وناظراً إلى عقد الحمل كدليلي )لاضرر( و)لاحرج(  اني:القسم الث

 بالنسبة إلى الأدلة المثبتة للتكاليف، فإن

_______________________________ 

 

 .506: 2( أجود التقريرات 1)

 )باختلاف يسير(. 5ح 1، أبواب الخلل ب188: 8( وسائل الشيعة 2)

، وقد رواها عن غوالي اللئالي عن رسول الله )صلى الله عليه وآله 2ح 38، أبواب الطواف ب 41: 9( مستدرك الوسائل 3)

 وسلم(: أنه قال: الطواف بالبيت صلاة ألا إن الله أحل فيه النطق.

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     350   

و الحرجي ليس بوضوء، بل ناظران إلى عقد الحمل كلاً منهما ليس ناظراً إلى عقد الوضع وأن الوضوء الضرري أ

 وأن الوضوء الضرري أو الحرجي ليس بواجب على المكلف في تلك الحالة وغير مجعول عليه.

وبعبارة أخرى الأدلة الأولية التي أثبتت وجوب الوضوء على عامة المكلفين كانت شاملة حتى موارد الضرر 

مثل ما )جعل عليكم في الدين من حرج(، ومثل )لاضرر ولاضرار(، اتضح والحرج، ولكن بمعونة الأدلة الثانوية 

لنا أن تلك الأحكام غير مجعولة في الشريعة المقدسة على المكلفين حال الضرر والحرج وإنما يختص الحكم بغير 

كم وهو موردهما. فالحكم الضرري أو الحرجي غير مجعول في الشريعة، فكان شأن الأدلة الثانية التصرف في الح

 المعبر عنه بعقد الحمل.

وقد ظهر مما ذكرنا أن الدليل الحاكم من حيث كونه ناظراً إلى الدليل المحكوم ومفسراً له يكون متاخراً عنه رتبة 



 سواء كان من حيث الزمان متقدماً عليه أو متأخراً عنه.

 في الدليل الحاكم كما هو ظاهر.فلا وجه لما أفاده المحقق النائيني )قدس سره( من اعتبار التأخر زماناً 

كيف كان فهذه أقسام الحكومة، والذي تحصل منها أن الدليل الحاكم الناظر إلى الدليل المحكوم هو الذي لو لم يكن 

 الدليل المحكوم مجعولاً كان الحاكم لغواً فانه منطبق على جميع الأقسام.

ه يتقدم على دليل المحكوم من دون ملاحظة النسبة بينهما، وأما الأمر الثاني وهو أن دليل كل حاكم مهما كانت صفت*

فهو أن دليل الحاكم إن كان ناظراً إلى عقد الوضع في دليل المحكوم توسعة أو تضيقا فلا محالة يتقدم عليه، والوجه 

ضوعها في تقدمه أن الأحكام التي جاء بها الدليل الأول إنما هي أحكام على سبيل القضايا الحقيقية قد أخذ مو

مفروض الوجود، ولاتكون تلك الأحكام فعلية إلا بفعلية الموضوع خارجاً وانطباق عنوان الموضوع أو المتعلق 

 ً  عليها، فمتى لم يجوز ذلك لا يكون الحكم فعلياً ولا يكون نفس الحكم مثبتا

_______________________________ 

 

 .1379/ذو الحجة/  2* ليلة السبت 

  351       

نبيه الت
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

لموضوعه خارجاً ومتكفلاً لانطباق العنوان عليه، بل القضايا الحقيقية كالقضايا الخارجية لا تتعرض لتحقق الشرط 

ل على وجود الموضوع أو نفيه لا يكون وعدمه بل إن وجد الموضوع وجد الحكم وإلا فلا، وعليه فلو جاء دليل د

بين الدليلين تناف وتعارض، لما عرفت أن الدليل الأول إنما يكون فعلياً على تقدير وجود الموضوع، فإذا ادعى 

الدليل الثاني أن الموضوع غير موجود انتفى الحكم لا محالة. وبعبارة أخرى: إن دليل حرمة الربا لا يتكفل بيان 



مفاده حرمة الربا على نحو القضية الحقيقية أي على تقدير تحقق الربا فذاك حرام، فاذا ورد في دليل تحقق الربا، بل 

آخر أنه لا ربا بين الوالد والولد فلا منافاة بينهما، فإنه ينفي مالا يثبته الدليل الأول فيجب العمل بهما والحكم بعدم 

الجمع بينهما اختصاص الدليل الأول بغير موارد الدليل الثاني، حرمة الربا وأنه لا ربا بين الوالد والولد، ومقتضى 

 وكذا الحال في التوسعة.

وإن كان الدليل الحاكم ناظراً إلى جهة الصدور في الدليل المحكوم أو إلى عقد الحمل فالوجه في تقديمه عليه أن 

د استقر على كون الظاهر هو المراد حجية الظهور وحجية جهة الصدور ثابتتان بسيرة العقلاء، فإن بناء العقلاء ق

الجدي وكون الداعي إلى التكلم هو بيان الحكم الواقعي ومورد هذا البناء وموضعه هو الشك في المراد والشك في 

جهة الصدور، وبعد ورود الدليل الدال على بيان المراد وجهة الصدور لا يبقى شك حتى يعمل بظهور أو جهة 

كم مبينا للمراد من الدليل المحكوم ومبينا لجهة صدوره وبه يرتفع الشك ولم يبق مورد الصدور، فيكون الدليل الحا

للعمل بأصالة الظهور أو بأصالة الجهة، وهذا هو الوجه في تقديم الحاكم على المحكوم من دون ملاحظة النسبة 

منفصلة مع ذيها، فإنه تقدم والترجيح بينهما بعد إحراز حجية الحاكم، وهذا الكلام جار في كل قرينة متصلة أو 

 القرينة بعد إحراز قرينتها على ظهور ذي القرينة وإن كان أقوى من ظهور القرينة.

 التنبيه الخامس:

أن لفظ الضرر الواقع في أدلة نفي الضرر موضوع للضرر الواقعي كما هو الحال في جميع الألفاظ الموضوعة 

 للمعاني الواقعية، لذا قلنا أن مقتضى الأدلة

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     352   

ثبوت الأحكام للموضوعات الواقعية من دون تقييد بالعلم والجهل، غاية الأمر أن الجاهل المستند في مخالفتها إلى 

 الأمارة أو الأصل معذور غير مستحق للعقاب.

كونه ضررياً في الواقع سواء علم وأما الأحكام فهي مشتركة بين الجاهل والعالم وعليه فيكون المناط في نفي الحكم ب

 المكلف به أو لم يعلم.



 وقد يشكل ذلك في موردين:

تقييد الفقهاء )قدس سره( خيار العيب والغبن بصورة جهل المغبون، وأما لو علم بالغبن وأقدم عليه فلا يحكم  الأول:

ناظر إلى الضرر الواقعي من دون له بالخيار، وحينئذ كيف يقيد الفقهاء الخيار بصورة الجهل مع أن دليل لاضرر 

 فرق بين الجهل والسلم.

ودعوى أنه مع المسلم هو أقدم على الضرر مدفوعة بأن إقدامه على الضرر غير مؤثر في لزوم البيع بعد كون 

 الحكم الضرري منفياً في الشريعة المقدسة وبعد كون اللزوم منفياً شرعاً لا فائدة في إقدامه على الضرر.

ن الفقهاء )قدس سره( قالوا على صحة الطهارة المائية إذا جهل المكلف بكونها ضررا عليه، مع أن مقتضى أ الثاني:

دليل لا ضرر عدم وجوبها على المكلف حينئذ وأن وظيفته حينئذ الطهارة الترابية ولازم ذلك الحكم ببطلان الطهارة 

 عة بها.المائية مع الجهل بأنها ضرر عليه ووجوب إعادة الصلاة الواق

 والصحيح أن يقال:

أما عن المورد الأول: فلأن الإشكال يتم إن بنينا على أن دليل ثبوت خيار الغبن والعيب هو دليل نفي الضرر، ولكن 

قلنا مراراً أن دليله ليس ذلك بل هو تخلف الشرط الارتكازي باعتبار أن بناء العقلاء على التحفظ بالمالية في 

العين )فيدفع كتابا يسوى دينارا( وهذا شرط ضمني ارتكازي، فاذا تخلف الحفاظ على  معاملاتهم مع تبديل شخص

المال بأن باع بأكثر فاحشاً ثبت خيار تخلف الشرط، وعليه فإن كان المغبون عالماً بالغبن وأقدم على المعاملة كان 

 ر ذلك في صورة الجهل.ذلك إسقاطاً منه للشرط المذكور ومعه لا يثبت له الخيار في صورة العلم وينحص

وأما خيار العيب: فإن كان الدليل عليه تخلف الشرط الضمني باعتبار أن المعاملات العقلائية مبنية على أصالة 

 السلامة في العوضين، فإذا ظهر العيب كان

  353       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

  



العلم 
 ماليالإج

له خيار تخلف الشرط فيجري فيه الكلام السابق في خيار الغبن، وإن كان الدليل عليه الأخبار الخاصة كما هو 

الصحيح غاية الأمر أن الأخبار مشتملة على أمر آخر زائداً على الخيار وهو الأرش فهو مخير بين الفسخ والإمضاء 

 لجهل بالعيب.مع الأرش فالأمر واضح في تقييد الخيار بمورد ا

وأما الجواب عن الإشكال الثاني: فقد أجاب المحقق النائيني )قدس سره(، بأن مفاد حديث لا ضرر نفي الحكم 

الضرري في عالم التشريع، ومعلوم أن الضرر الواقع في موارد الجهل لم ينشأ من الحكم الشرغي ليرتفع بدليل لا 

 ثم لو لم يكن الحكم ثابتاً في الواقع لوقع في الضرر أيضاً.ضرر وإنما ينشأ من جهل المكلف به خارجاً ومن 

أن الاعتبار في دليل لا ضرر إنما بكونه الحكم بنفسه أو بمتعلقه ضررياً ولا ينظر إلى الضرر  والجواب عنه:

المتحقق في الخارج وإنما نشأ من أي سبب، ومعلوم أن الطهارة المائية مع كونها ضررية لو كانت واجبة في 

شريعة المقدسة لصدق أن الحكم الضرري مجعول فيها من قبل الشارع المقدس، وعليه فدليل نفي الضرر ينفي ال

 وجوبها.

والصحيح أن يقال: أن دليل لا ضرر امتناعي على الأمة المحمدية، فكل مورد يكون نفي الحكم فيه منافياً للامتنان لا 

هارة المائية الضررية الصادرة حال الجهل بكونها ضررية، يشمله دليل لا ضرر، وبديهي أن الحكم ببطلان الط

والأمر بالتيمم وبإعادة الصلاة وبقية العبادات الواقعة معها كله مخالف للامتنان فلا يشمله دليل لا ضرر، بل الحكم 

 بصحة الطهارة المائية وبصحة العبادات الواقعة معها مطابق وموافق للامتنان.

الضرري الصادر حال الجهل غير مشمول لدليل لا ضرر لا يكفي في الحكم بصحته، بل ثم إن مجرد كون الوضوء 

إثبات صحته يحتاج إلى دليل من عموم أو إطلاق يشمله أو فقل إن الحكم بصحة الطهارة المائية في فرض الجهل 

ن صحته وعدم المانع بالضرر يبتنى على أحد أمرين. لأن عدم كونه مشمولاً لدليل لا ضرر عبارة عن عدم المانع م

لا يكفي في الحكم بالصحة، بل لابد من إحراز المتقضى وشمول الأدلة، وهذا يتوقف على أحد أمرين على سبيل منع 

 الخلو:

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     354   



ريعة كقطع أن لا يكون الإضرار بالنفس حراماً ما لم يبلغ حد الهلكة ولو لم يكن مما علم مبغوضيته في الش الأول:

 بعض الأعضاء ونحوه.

أن لا يكون النهي المتعلق بالعنوان التوليدي متعلقاً بما يتولد منه فإن الإضرار بالنفس وإن فرض حرمته إلا  الثاني:

أن حرمته لا تسري بناء على ذلك إلى الطهارة المائية التي يتولد منه الإضرار، فلا مانع من الحكم بصحتها وإن 

 متولد منها حراماً.كان الاضرار ال

وأما إذا لم نقل بأحد الأمرين بأن قلنا بحرمة الاضرار بالنفس، وبسراية الحرمة من الإضرار المسبب من الطهارة 

المائية إلى السبب فتكون الطهارة المائية حينئذ حراماً. وحرمتها مانعة من اتصافها بالصحة ولا يصير الجهل موجباً 

 ً . ولذا ذكرنا في بحث اجتماع الأمر والنهي أنه بناء على الامتناع وتقديم جانب النهي للتقرب بما هو مبغوض واقعا

 يحكم بناء العبادة ولو في حال الجهل.

وما ذكره الفقهاء من الحكم بالصحة حال الجهل فهو إما مبني على جواز اجتماع الأمر والنهي، فيكون المقام من 

الحكم بصحة أحد المزاحمين في صورة عدم وصول الآخر إلى المكلف  باب التزاحم لا من التعارض ولا مانع من

 وجهله به.

وأما ناشيء من الاشتباه في التطبيق والغفلة عن كون العمل مورداً لاجتماع الأمر والنهي، وعجيب ما صدر عن 

ل بالغصبية مع المحقق النائيني )قدس سره( في رسالته العملية من الفتوى بصحة الوضوء بماءٍ مغصوب حال الجه

 كونه ملتفتاً إلى كونه مورداً لاجتماع الأمر والنهي على ما تعرض له في الأصول.

مع الجهل بالغصبية لا يعتمد عليه، فإنه إجماع منقول  (1) والإجماع المدعى في مفتاح الكرامة على صحة الوضوء

 معلوم المدرك.

مائية ولو لم نقل بسراية الحرمة من المسبب لا يمكن القول وربما يتوهم هنا بأنه لا يمكن الحكم بصحة الطهارة ال

 بوجوب السبب ولو لم نقل بحرمته لعدم

_______________________________ 



 

 .45: 1( مفتاح الكرامة 1)

  355       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

اختلاف السبب والمسبب في الوجوب والحرمة بأن يكون السبب واجباً والمسبب حراماً، فلا يمكن القول إمكان 

 بوجوب الطهارة المائية الضررية مع حرمة الإضرار بالنفس.

أن عدم اختلاف السبب والمسبب في الوجوب والحرمة ليس إلا من جهة استلزامه التكليف بما لا  والجواب عنه:

كان امتثال أحدهما إلا بمخالفة الآخر، ولا مانع من أن يكون في السبب ملاك الوجوب وفي المسبب يطاق لعدم إم

ملاك الحرمة غاية الأمر عدم فعلية كلا الحكمين لعدم قدرة المكلف على امتثالهما فيكون من باب التزاحم، كما إذا 

باً والسبب حراماً عكس ما نحن فيه، ولا توقف إنقاذ غريق على التصرف في ملك الغير، فإنه يكون المسبب واج

ريب في تنجز وجوب الانقاذ مع الجهل بحرمة التصرف حكماً أو موضوعاً، كما لا إشكال في تنجز حرمة التصرف 

مع الجهل بوجوب الانقاذ حكماً أو موضوعاً، فكذلك الحال في المقام لا مانع من وجوب الطهارة المائية مع الجهل 

قام من قبيل اجتماع الأمر والنهي في شيء واحد ليكون المورد من باب التعارض على القول بالضرر، وليس الم

بامتناع الاجتماع لعدم إمكان الاجتماع في نفسه، مع قطع النظر عن عدم قدرة المكلف على الامتثال، فعلى القول 

كونه غير مأمور به لا يمكن كشف  بتقديم جانب الحرمة يكون العمل مبغوضاً في الواقع فلا يمكن التقرب به وبعد

وجود الملاك فيه كي يمكن القول بالصحة لوجود الملاك وإن لم يكن مأموراً به لأنا نعلم وجود الملاك إلا بالأمر 

المفقود على الفرض، والمقام ليس من هذا القبيل بل من باب التزاحم على من يقع فالصحيح أن الالتزام بأحد 

 في الحكم بصحة الطهارة المائية مع الجهل بالضرر. الأمرين المذكورين كان



 الأمر الأول: ولنتحدث أولاً عن الأمر الثاني لاختصار البحث فيه بالإضافة إلى

فنقول: أما الكلام فيه كبرويا فقد سبق في بحث مقدمة الواجب أن قلنا هناك أن العنوان التوليدي إن كان ينطبق على 

رف، فالحكم المتعلق بالعنوان التوليدي يتعلق بما يتولد منه لوحدة الوجود خارجاً ولا نفس ما يتولد منه في نظر الع

عبرة بتعدد العنوان مع اتحاد الوجود خارجاً، كالفعل الذي يتولد منه الهتك مثلاً، فإن الهتك ينطبق على هذا الفعل 

 وهو فرد منه فلو كان الهتك حراماً تسري

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     356   

 حرمته إلى الفعل لا محالة بل حرمته عين حرمة الفعل لاتحادهما خارجاً في نظر العرف.

وإما إن كان الفعل التوليدي مغايراً في الوجود مع ما يتولد منه، كالاحراق المتولد من الإلقاء حيث أنهما موجودانً 

الإلقاء مغاير لإيجاد الاحتراق أي الإحراق،  بوجودين ضرورة أن اللقاء مغاير للاحتراق وجوداً، فايجاد اللقاء أي

 لأن الايجاد والوجود متحدان ذاتاً ومختلفان اعتباراً فلا تسري حرمة الفعل التوليدي إلى ما يتولد منه.

وأما البحث من حيث الصغرى: فقد ذكرنا في الدورة السابقة أن الضرر المتولد من الطهارة المائية من قبيل الأول، 

يق انه من قبيل الثاني لأن الضرر هو النقصان على ما ذكرناه سابقاً محدوث الحمى وهو غير الطهارة ولكن التحق

المائية في الوجود وعليه فلا تسري حرمة الاضرار إلى الطهارة المائية، وصح الحكم بصحتها بلا حاجة إلى البحث 

 عن الأمر الأول، إلا أنا نتكلم فيه أيضاً تتميماً للبحث.

ذكر الشيخ الأنصاري )قدس سره( في رسالته المعمولة في قاعدة لا ضرر، إن الإضرار بالنفس كالإضرار فنقول 

 بالغير محرم بالأدلة العقلية والنقلية.

إلا أن التحقيق عدم ثبوت ذلك على إطلاقه أي في غير التهلكة وما هو مبغوض في الشريعة المقدسة كقطع الأعضاء 

محذوراً في اضرار الإنسان بماله بأن يصرفه كيف يشاء بداع من الدواعي العقلائية ما لم ونحوه، فإن العقل لا يرى 

يبلغ حد الإسراف والتبذير، ولا بنفسه بأن يتحمل ما يضر ببدنه فيما إذا كان لغير غرض عقلائي بل جرت عليه 

و كان الحكم الشرعي موجباً لهذا سيرة العقلاء، فإنهم يسافرون للتجارة مع تضررهم من الحرارة والبرودة بمقدار ل

المقدار من الضرر لكان الحكم على حرمة الإضرار بالنفس، فإن قصر ما يمكن أن يستدل به لحرمة الإضرار 



 بالنفس روايات نتحدث عنها وهي على طوائف:

 )الطائفة الأولى( الروايات الدالة على نفي الضرر والضرار بناء على إرادة النهي من النفي.

 أولاً: أنها ناظرة إلى نفي الأحكام الضررية تشريعاً، وهي أجنبية عن حرمة الاضرار. وفيه

  357       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

رار بالنفس، وأما الفقرة الثانية أن الفقرة الأولى لا تدل على حرمة الإضرار بالغير فضلًا عن حرمة الإض الثاني:

 فتدل على حرمة الإضرار بالغير بالأولوية ولا تدل على حرمة الإضرار بالنفس بوجه.

على أن الإضرار بالنفس لا يقع في الخارج غالباً إلا بداعي عقلائي، فتحريمه والحال هذه مناف للامتنان، وقد 

بل يمكن أن يقال أن الضرر المترتب عليه منفعة عقلائية لا  عرفت ان حديث نفي الضرر لا يشمل ما كان مخالفاً 

 يكون مصداقاً للضرر عرفاً، فعدم حرمته لانتفاء موضوعها مع قطع النظر عن ورود الأدلة في مقام الامتنان.

: إن الله عن أبي عبد الله )عليه السلام( في حديث طويل من قوله )عليه السلام( (1) الطائفة الثانية: ما رواه الكليني

تعالى لم يحرم ذلك على عباده وأحل لهم ما سواه رغبة منه فيما حرم عليهم ولا زهداً فيما أحلّ لهم، ولكن خلق 

الخلق فعلم ما تقدم به أبدانهم وما يصلحهم فأحله لهم وأباجه تفضلا عليهم به لمصلحتهم وعلم ما يضرهم فنهاهم عنه 

م(: )أما الميتة فإنه لايدمنها أحد إلا ضعف بدنه ونحف جسمه وذهبت وحرّمه عليهم، إلى أن قال )عليه السلا

 قوته.....(.

 فربما يستدل بها لحرمة الإضرار بالنفس لكون الظاهر منها أن علة المحرمات هي إضرارها، فالحرمة تدور مداره.

الحكمة في تحريم جملة من  ولكن التأمل فيها يشهد بعدم دلالتها على حرمة الإضرار بالنفس فإن المستفاد منها أن

 الأشياء كونها مضرة بنوعها لا أن الضرر موضوع للتحريم.



 والذي يدلنا على هذا أمور:

أن الضرر لو كان علة للتحريم لاستفيد عدم حرمة الميتة من نفس هذه الرواية، لأن المذكور فيها ترتب  الأول:

ان، لأن العلة المنصوصة كما توجب توسعة الحكم توجب الضرر على إدمانها فلزم عدم حرمة الميتة من غير الادم

تضييقه أيضاً، فاذا ورد أن الخمر حرام لكونه مسكراً فالتعليل المذكور كما يدل على حرمة غير الخمر من 

 المسكرات يدل على عدم حرمة الخمر إن لم يكن فيه سكر،

_______________________________ 

 

 .242/1: 6( الكافي 1)

  
بيح مصا

الأصول 
 ٣ج -

     358   

 وهذا من حيث القاعدة مع قطع النظر عن النص الخاص الدال على حرمة الخمر قليله أو كثيره.

أنه لو كان الضرر علة للتحريم كانت الحرمة دائرة مدار الضرر، فاذا انتفى الضرر في مورد انتفت  الثاني:

لاً بمقدار نقطع بعدم ترتب الضرر عليه مع أن ذلك خلاف الحرمة، ولازم ذلك أن لا يحرم قليل من الميتة مث

 الضرورة من الدين.

أنا نقطع بعدم كون الميتة بجميع أقسامها مضرة للبدن، فاذا ذبح حيوان إلى غير جهة القبلة فهل يحتمل أن  الثالث:

مد في ذلك، أو يحتمل أن يكون أكله مضراً بالبدن مع التعمد في ذبحه إلى غير جهة القبلة وغير مضر مع عدم التع

 يكون مضراً في حال التمكن من الاستقبال وغير مضر في حال العجز عنه.

ما ورد من الأخبار من ترتب الضرر على أكل جملة من الأشياء كتناول الجبن في النهار وإدمان أكل  الرابع:

 أنه لا خلاف في جواز أكلها.السمك، وأكل التفاح الحامض، إلى غير ذلك مما ورد في الأطعمة والاشربة مع 

الطائفة الثالثة: ما ورد في الوسائل في باب الأطعمة والأشربة عن تحف العقول عن جعفر بن محمد )عليه السلام( 

بعد تقسيم ما أخرجته الأرض إلى ثلاثة أصناف من قوله )عليه السلام(: فكل شيء من هذه الأشياء فيه غذاء ومنفعة 

 .(1)ن منها فيه المضرة فحرام أكله إلا في حال التداوي(وقوة فحلال أكله وما كا



وفي باب الأطعمة والأشربة من المستدرك عن دعائم الاسلام مثله، وفي المستدرك أيضاً عن فقه الرضا )عليه 

 .(2) السلام( قريب منه

م الاسلام وقد تعرضنا أولاً: أنه ضعيفة السند من أجل عدم الاعتماد على روايات تحف العقول ودعائ والجواب عنه:

، وأما فقه الرضا فلم يثبت حتى الآن أن ما فيه رواية فضلاً عن صحة سنده، ومن (3) لذلك في بحث المكاسب

 المحتمل أن يكون كتاب فتوى كما يظهر عند المراجعة.

_______________________________ 

 

 .1ح 42، أبواب الأطعمة والأشربة ب84: 25( وسائل الشيعة 1)

 .2ح 1، أبواب الأطعمة والأشربة ب333: 16( مستدرك الوسائل 2)

 .5: 1( مصباح الفقاهة 3)

  359       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

نها في طبعه وبحسب نوعه مضراً أن ظاهر الحديث تقسيم الحبوب والبقول والثمار إلى قسمين فما كان م وثانياً:

للإنسان فهو حرام إلا في حال التداوي، وما كان منها نافعاً لطبيعة الإنسان فهو حلال، وكل ذلك أجنبي عن دلالة 

 الحديث على كون الحرمة دائرة مدار الضرر وإن شيئاً واحداً حراماً عند الضرر وحلالاً في غيره.

مة الإضرار بالنفس وصحة ما ذهب إليه المشهور من الحكم بصحة الطهارة فالمتحصل من جميع ما ذكرنا عدم حر

 المائية مع كون المكلف جاهلا بكونها موجبة للضرر.

 هذا كله إذا كان المكلف جاهلاً بالضرر.



 وأما لو علم بالضرر فهل يحكم بصحة الطهارة المائية أم بفسادها.

، وفصل بين العلم بالضرر والعلم بالحرج فحكم (1) ة بالفسادوقد أفتى السيد الطباطبائي )قدس سره( في العرو

فاختار عدم الصحة في  (2)بالفساد في الأول وبالصحة في الثاني وكذلك المحشون إلا المحقق النائيني )قدس سره(

 المقامين، كيف كان فالأقوال ثلاثة:

 الحكم بصحة الطهارة المائية مع العلم بالضرر أو الحرج. الأول:

 الحكم بالفساد في المقامين كما اختاره النائيني )قدس سره(. ني:الثا

التفصيل بين العلم بالضرر فيحكم بالفساد وبين العلم بالحرج فيحكم بالصحة كما اختاره في العروة، ولعله  الثالث:

 المشهور بين المتأخرين.

ضوء دون غيرهما من العبادات والأقوى هو الأول والحكم بالصحة في المقامين، لكن في خصوص الغسل والو

 وأجزائها فإنه يحكم في غيرهما بالفساد مع العلم بالضرر أو الحرج.

 فهنا دعويان:

 صحته في الغسل والوضوء. الأولى:

_______________________________ 

 

 .18المسألة  171: 1( العروة الوثقى 1)

 .577: 3( أجود التقريرات 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     360   

 الثانية: فساده في غيرهما.

أما الأولى: وهي الصحة في الغسل والوضوء مع العلم بالضرر أو الحرج فحاصله أن الغسل والوضوء كل منهما 

مستحب لنفسه، وقد تقدم أن دليل لا ضرر حاكم على الأدلة الدالة على الأحكام الإلزامية دون غير الإلزامية 

عرفت أن دليل لا ضرر ناظر إلى نفي الضرر من قبل الشارع المقدس والضرر في كالاستحباب والإباحة، لما 



موارد الاستحباب والإباحة لم ينشأ من الشارع المقدس بل إلى اختيار المكلف وإرادته، فالأحكام الغير الإلزامية حتى 

ة نفي الضرر إلا أن في حال الضرر باقية على حالها وغير مرتفعة، فالوضوء الضرري وإن ارتفع وجوبه بأدل

استحبابه النفسي أو لغاية مستحبة وتحصل له الطهارة من الحدث وبعد حصولها لا مانع من الصلاة معها لحصول 

 شرطها وهي الطهارة.

 وكذا الحال في الغسل الضرري فيجري فيه الحديث المتقدم ويحكم بالصحة حتى في حال العلم بالضرر أو الحرج.

عوى الثانية: وهي فساد غير الوضوء أو الغسل كما إذا كان القيام حال القراءة ضررياً أو وأما بالنسبة إلى الد

حرجياً، فإنه تجب الصلاة جالساً، فلو قام في الصلاة مع العلم بالضرر أو الحرج حكم ببطلان الصلاة في المقامين 

مر كافٍ في الحكم بالبطلان، ولذا نحكم لقدم الأمر بالقيام حينئذ، وإن لم نقل بحرمة الإضرار بالنفس فإن عدم الأ

بالبطلان مع العلم بالحرج أيضاً كالعلم بالضرر كل ذلك من أجل عدم الأمر في كليهما بدليل لا ضرر ولا حرج فلا 

يبقى مقتضى للصحة بعد عدم تعلق الأمر، ووجود الملاك أيضاً غير محرز لما قلنا سابقاً أنه لا طريق لنا إلى إحراز 

 إلا الأمر فمع عدمه لا يحرز وجود المالك.الملاك 

وأما الوجه الثاني الذي ذكره المحقق النائيني )قدس سره( من الحكم بالفساد في الصورتين فهو مبني على ما ذكره 

في بحث الترتب من أن المكلف منقسم بحسب الأدلة إلى واجد الماء فيتوضأ وإلى فاقده فيتيمم والتقسيم قاطع للشركة 

كن الحكم بصحة الطهارة المائية في ظرف الحكم بصحة الطهارة الترابية على ما هو المفروض، فإن الحكم فلا يم

بصحة الوضوء عند الحكم بصحة التيمم يستلزم تخيير المكلف فيهما وهو يشبه الجمع بين النقيضين، لأن الأمر 

 بالوضوء تقريبه المقابلةبالتيمم مشروط بعدم وجدان الماء على ما في الآية الشريفة، والأمر 

  361       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  



مشروط بالوجدان، فالحكم بصحة الوضوء والتيمم يستلزم كون المكلف واجداً للماء وفاقداً له وهو محال، وحيث أن 

في محل الكلام مفروغ عنه فلا مناص من الحكم ببطلان الطهارة المائية بلا فرق بين  الحكم بصحة الطهارة الترابية

 العلم بالضرر أو الحرج.

أن المعلق على عدم وجدان الماء في الآية الشريفة وجوب التيمم تعييناً، وكذلك المعلق على وجدان  والجواب عنه:

حصار مشروعية التيمم بموارد فقدان الماء، فبعد رفع الماء هو وجوب الوضوء تعييناً وليس فيها دلالة على ان

وجوب الوضوء لأدلة نفي الضرر أو الحرج يبقى استحبابه بحاله لما تقدم من عدم حكومة أدلة نفي الضرر والحرج 

 إلا على الأحكام الإلزامية.

ليه يجوز له التيمم إرفاقاً والمتحصل مما ذكرناه أن هذا النوع من الواجد أي الذي يكون الوضوء ضرراً أو حرجاً ع

له من قبل الشارع المقدس وامتناناً عليه ويجوز له الوضوء أيضاً نظراً إلى استحبابه النفسي، فتكون النتيجة التخيير 

بين الوضوء والتيمم ولا نقول أن هذا المكلف واجد للماء وفاقد له ليلزم اجتماع النقيضين، بل نقول هو واجد للماء 

الشارع المقدس أن يتيمم إرفاقاً له من جهة كون الوضوء ضرراً أو حرجاً عليه، فإن جواز التيمم مع  ولكن أجاز له

 كون المكلف واجداً للماء قد ثبت في بعض الموارد.

 منها: ما إذا أوى إلى فراشه فذكر أنه غير متوضيء فيجوز له التيمم مع كونه واجداً للماء.

الميت فيجوز له التيمم مع وجدان الماء وإن وقع الخلاف بينهم من حيث أنه ومنها: ما إذا أراد أن يصلي على 

 مختص بما إذا خاف عدم إدراك الصلاة أو يعم غيره أيضاً.

ومنها: صاحب القرح والحرج فيما إذا لم تكن عليهما جبيرة وكانا عاريين، فإنه إن كانت عليهما جبيرة فلا ريب في 

 وجوب المسح عليها.

ا عاريين فقد تعارضت الأخبار، ففي بعضها أنه يغتسل ويغسل ما حول القرح والحرج كما ذكره في وإما إن كان

 الجبيرة، وفي بعضها أن (1) الوسائل في باب

_______________________________ 



 

 .3ح 39، أبواب الوضوء ب464: 1( وسائل الشيعة 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     362   

كما ذكره في الوسائل في باب التيمم ومقتضى الجمع بينها هو التخيير بين الغسل والتيمم فيجوز له  (1) عليه التيمم

 التيمم مع كونه واجداً للماء.

الذي ذكره صاحب العروة )قدس سره( من التفصيل بين العلم بالضرر والعلم بالحرج والحكم  وأما الوجه الثالث:

على ما هو المشهور بين المتأخرين من حرمة الإضرار بالنفس، فيكون  بالفساد في الأول دون الثاني فهو مبني

المكلف غير قادر على استعمال الماء شرعا والممنوع شرعاً كالممتنع عقلاً فتكون الطهارة المائية مبغوضة باطلة 

على القول  ويجب عليه التيمم وهذا هو الوجه في التفكيك بين الضرر والحرج، ولا يمكن تصحح الطهارة المائية

بحرمة الإضرار بالنفس سواء قلنا بسراية الحرمة من المسبب وهو الإضرار إلى السبب وهو الطهارة المائية أم لم 

 نقل بها.

 أما على الأول: فواضح لكون الطهارة المائية حينئذ محرمة لا يمكن التقرب بها.

لة، إلا أنه لا يمكن كون العلة واجباً بالفعل مع وأما على الثاني: فلأن حرمة المعلول وإن لم تكن مسرية إلى الع

حرمة المعلول للزوم التكليف بما لا يطاق لعدم قدرة المكلف على امتثال كليهما، فيكون من قبيل التزاحم ومن 

المعلوم عدم كون كلا التكليفين عقلياً في باب التزاحم، ومحل الكلام إنما هو صورة العلم بالضرر لا صورة الجهل 

حتى نحكم بصحة أحد المتزاحمين مع الجهل بالآخر كما تقدم، فلا يمكن القول بوجوب الطهارة المائية فعلاً مع به 

حرمة الإضرار بالنفس لما يلزم من التكليف ما لا يطاق فلا أمر بالطهارة المائية فتكون باطلة لا محالة ولا يمكن 

 تصحيحها على القول بالترتب أيضاً لوجهين:

الترتب إنما يتصور فيما إذا كان المتزاحمان عرضيين بحيث يمكن الالتزام بفعلية أحدهما في ظرف  أن الأول:

عصيان الآخر كوجوب الإزالة والصلاة، والمقام ليس كذلك فإنه بعد وقوع التزاحم بين وجوب الطهارة المائية 

ق عصيان حرمة الإضرار، لأن العصيان وحرمة الإضرار بالنفس لا يمكن الالتزام بوجوب الطهارة المائية بعد تحق



والإضرار إنما يتحققان بنفس الطهارة المائية لكونها علة للاضرار، فكيف يمكن الالتزام بوجوب الطهارة المائية بعد 

 عصيان حرمة الإضرار.

_______________________________ 

 

 .5ح 5، أبواب التيمم ب347: 3( وسائل الشيعة 1)

  363       

بيه التن
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

أن الترتب إنما هو فيما إذا كان الملاك تاماً في كلا الحكمين والمانع عن فعلية كليهما إنما هو عجز المكلف  الثاني:

مشروطة بالقدرة الشرعية، فمع حرمة الإضرار  عن امتثالهما معاً، وعليه لايصح الترتب في باب الطهارات لكونها

بالنفس لا يمكن القول بصحة الطهارة المائية لفقدان الشرط وهو عدم المنع الشرعي، وقد تقدم تفصيل ذلك في بحث 

 الترتب.

فتحصل أنه على القول بحرمة الإضرار بالنفس فلا مناص من الالتزام ببطلان الطهارة المائية مع العلم بالضرر، 

لكن التحقيق عدم حرمة الإضرار بالنفس وقد تقدم الكلام فيه، فالصحيح ما ذكرناه من عدم الفرق بين الضرر و

 والحرج والحكم بصحة الطهارة المائية مع العلم بالضرر كما في صورة العلم بالحرج.

 فرع:

خلاف فهل يحكم بصحة ما أتى إذا اعتقد المكلف فقدان الماء، أو أن استعماله ضرر عليه فتيمم وصلى ثم انكشف ال

به وعدم وجوب الإعادة إذا كان الانكشاف أثناء الوقت وعدم وجوب القضاء فيما إذا كان الانكشاف بعد الوقت وجوه 



 وأقوال:

الحكم بالصحة وعدم وجوب الإعادة إلى المشهور، وذكر في تقريبه أن  (1)نسب إلى المحقق النائيني )قدس سره(

يتمكن من استعمال الماء ومن اعتقد فقدانه فهو غير متمكن من استعماله، فالموضوع محرز موضوع التيمم من لم 

بالوجدان يصح تيممه وكذا الحال في معتقد الضرر فإنه من يعتقد عدم وجوب الوضوء غير متمكن من امتثاله ولو 

 كان اعتقاده مخالفاً للواقع.

فمتين جداً، فإن التمكن لا يدور مدار الواقع بل مدار الاعتقاد،  الجواب عنه: أما ما ذكره من اعتقد عدم وجود الماء

فإن الإنسان ربما يموت عطشاً والماء في رحله، بل نقول إن الماء موجود دائماً لعدم كون الأرض خالية من الماء 

 غاية الأمر أنه لا يتمكن من استعماله.

 م تمكنه منوأما من اعتقد الضرر مع عدم الضرر في الواقع فالحكم بعد

_______________________________ 

 

 .411: 3( منية الطالب 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     364   

استعمال الماء مبني على القول بحرمة الإضرار بالنفس، فإن المعتقد بالمنع الشرعي عاجز عن الامتثال إذ الممنوع 

 الشرعي كالممتنع العقلي.

عدم حرمة الإضرار بالنفس فالمكلف متمكن من استعمال الماء مع العلم بالضرر غاية  وأما بناء على ما ذكرناه من

الأمر أنه يعتقد ترخيص الشارع له بترك الوضوء والاكتفاء بالتيمم إرفاقاً وامتناناً، فاذا انكشف عدم الضرر ينكشف 

مع قطع النظر عن الأخبار، ولكن  بطلان التيمم وعدم ترخيص الشارع فيه من أول الأمر، هذا هو المقتضى للقاعدة

وردت في المقام روايات تدل على جواز التيمم بمجرد خوف الضرر، فاذا ثبت جواز التيمم مع الخوف المنطبق 

على مجرد الاحتمال العقلائي بمتقتضى هذه الروايات ثبت جوازه مع اعتقاد الضرر قطعاً فيحكم بصحة التيمم من 

بمقتضى الروايات، ولا يضره انكشاف عدم الضرر في الواقع، نعم بعد الانكشاف جهة كون الخوف تمام الموضوع 



 ينقلب موضوع الخوف أمناً، هذا كله فيما إذا انكشف الخلاف بعد خروج الوقت.

وأما إذا انكشف الخلاف أثناء الوقت فالحكم بالصحة وعدم وجوب الإعادة مبني على أن جواز التيمم منوط بعدم 

دم التمكن من استعماله في جميع الوقت أو بعدم التمكن منه حال الإتيان بالعمل، ولا يعتبر عدم وجدان الماء وع

التمكن منه في جميع الوقت، وهذا هو منشأ الاختلاف في جواز البدار إلى العمل مع التيمم وعدمه. فإن قلنا بالثاني 

كذا كون الاستعمال ضرراً عليه حال الإتيان وان عدم وجدان الماء حال الإتيان بالعمل كاف في جواز التيمم، و

بالعمل كاف في جواز التيمم وإن وجدا الماء في آخر الوقت ولم يكن استعماله ضررا عليه، فلا إشكال في صحة 

التيمم المذكور وعدم وجوب الإعادة، ولازمه جواز البدار إلى الإتيان بالعمل مع التيمم، كما أن الحكم في جواز 

ولا تتوقف صحة العمل المطابق للتقية على عدم المندوحة، إلى آخرالوقت، وكذا لا مانع من التيمم في التقية كذلك 

صورة الشك في زوال العذر من وجدان الماء أو عدم كون الاستعمال ضررا عليه لاستصحاب بقاء العذر، فاذا 

 كان الحكم بصحة التيمم الواقع بمقتضى انكشف وجود الماء أو انكشف عدم كون الاستعمال ضرراً عليه أ ثناء الوقت

  365       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  

الاستصحاب عند الشك مبنياً على القول بالإجزاء في الأمر الظاهري، وحيث أنا ذكرنا في مسألة الأجزاء أن الأمر 

ي الاستصحاب الجاري عند الشك والأمر التخيلي كما في صورة العلم بعدم وجود الماء وكان الماء الظاهري كما ف

في الواقع موجوداً وكما في صورة العلم بالضرر مع عدم الضرر في الواقع لا يقتضي الأجزاء، فبعد الانكشاف 

 ينكشف بطلان التيمم وتجب عليه الإعادة.

 التنبيه السادس:



عدة لا ضرر كما أنها حاكمة على الأحكام الوجودية كذلك حاكمة على الأحكام العدمية، فكما أن ذكر بعضهم أن قا

الحكم الوجودي الضرري يرتفع بحديث لا ضرر، كذلك نفي الحكم إن كان ضرريا يرتفع به ومعلوم أن نفي النفي 

 د مثل لذلك بأمثلة.يستلزم ثبوت الحكم، فيثبت الحكم بدليل لا ضرر في مورد كان نفيه ضررياً، وق

منها: ما تقدم ذكره عند نقل كلام الفاضل التوني )قدس سره( وهو أنه لو حبس أحد غيره عدواناً فشرد حيوانه أو 

أبق عبده فإن حكم الشارع المقدس بعدم ضمان الحابس العبد الآبق ضرري على المحبوس، فينفى بحديث لا ضرر 

 ويحكم بالضمان.

قدس سره( وبالروايات الخاصة الأخرى وهو أنه لو امتنع الزوج عن نفقة زوجته لعذر أو ومنها: ما ذكره السيد )

عصيان فالحكم بعدم جواز طلاقها بغير إذن الزوج ولم؟ من الحاكم ضرر عليها فينفى بحديث لا ضرر ويحكم 

 بجواز طلاقها للحاكم أو بإذنه.

 على ذلك بوجهين: (1)وأورد المحقق النائيني )قدس سره(

راجع إلى منع الكبرى أي إلى أصل القاعدة المذكورة، وهي أن دليل لا ضرر حاكم على الأحكام العدمية،  لأول:ا

 والثاني: راجع إلى منع الصغرى أي إلى تطبيق القاعدة المذكورة على المثالين.

_______________________________ 

 

 .418: 3( منية الطالب 1)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     366   

فهو أن حديث لا ضرر ناظر إلى الأحكام المجعولة في الشريعة المقدسة ويقيدها بصورة عدم الضرر  أما الأول:

 وعدم الحكم ليس حكماً مجعولاً فلا يشمله حديث لاضرر.

فهو أن حديث لا ضرر ناظر إلى نفي الضرر في عالم التشريع ولا دلالة فيه على وجوب تدارك  وأما الثاني:

 رر الخارجي المتحقق من غير جهة الحكم الشرعي.الض

ومعلوم أن الضرر في المثالين لم ينشأ من قبل الشارع المقدس في عالم التشريع لينفى بحديث لاضرر، وعليه لا 



 يمكن التمسك بحديث لا ضرر لإثبات الضمان في المسألة الأولى، ولا لإثبات جواز الطلاق في المسألة الثانية.

أما عن الإيراد الأول: فغير وارد، لأن عدم جعل الحكم في موضع قابل للجعل بمنزلة جعل العدم أي  ه:والجواب عن

جعل لعدم لذلك الحكم، فيكون العدم مجعولا خاصة بملاحظة ما ورد من أن الله سبحانه لم يترك شيئا بلا حكم، وقد 

عنهم(، وهو بمنزلة التصريح بجعل عدم  ورد عنه)عليه السلام(: )ما حجب الله علمه عن العباد فهو موضوع

التكليف فيما لم يجعل فيه تكليف، فالأحكام الشرعية قد جعلت لجميع الأشياء من قبل الشارع المقدس غاية الأمر 

بعضها وجودي وبعضها عدمي، كما أن بعضها تكليفي وبعضها وضعي، وعليه فلا مانع من شمول لا ضرر 

 ضررية هذا من حيث الكبرى. للأحكام العدمية أيضاً إن كانت

إلا أن الصغرى لهذه الكبرى غير متحققة، فانا لم نجد مورداً كان فيه عدم الحكم ضررياً لنحكم برفعه وبثبوت الحكم 

 بقاعدة لا ضرر.

وأما عن الإيراد الثاني: فوارد، وتوضيح ذلك أن الحكم بالضمان في المسألة الأولى إنما هو لتدارك الضرر الواقع 

المحبوس بالضمان في المسألة الأولى إنما هو لتدارك الضرر الواقع على المحبوس من ناحية الحابس، وقد  على

عرفت أن حديث لا ضرر لا يشمل مثل ذلك، ولا يدل على وجوبه تدارك الضرر الواقع في الخارج بأي سبب، بل 

 يدل على نفي الضرر من قبل الشارع المقدس في عالم التشريع.

حال في المسألة الثانية، فإن فيها أمور ثلاثة: امتناع الزوج عن النفقة، ونفس الزوجية، وكون الطلاق بيد وكذلك ال

 الزوج،

  367       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

  



يرخص فيه الشارع المقدس، وأما الثاني فليس ضررياً وقد أما الأول فهو الموجب لوقوع الضرر على الزوجة ولم 

أقدمت الزوجة بنفسها عليه في قبال المهر، وكذا الثالث فليس من قبل الشارع المقدس ضرر في عالم ليرفع بحديث 

لا ضرر، غايته أن الحكم بجواز الطلاق يوجب تدارك الضرر الناشيء من عدم الانفاق، وقد عرفت أن مثل ذلك لا 

 مله حديث لا ضرر.يش

مضافاً إلى أن التمسك بحديث لا ضرر لإثبات الضمان في المسألة الأولى، ولإثبات جواز الطلاق للحاكم في المسألة 

الثانية معارض بالضرر المترتب على الحاكم بالضمان على الحابس، والضرر المترتب على جواز الطلاق على 

 يح لأحد الضررين على الآخر.الزوج من زوال سلطنته على الطلاق ولا ترج

إن قلت: أن الحابس يحبسه والزوج بامتناعه عن النفقة قد أقدما على الضرر فلا يعارض به الضرر الواقع على 

 المحبوس والزوجة، قلت: إن الحابس لم يقدم على الضرر على نفسه بل أقدم على الضرر على المحبوس.

ى الضرر على نفسه بل أقدم على الضرر على الزوجة، وصدق الإقدام وكذا الزوج بامتناعه عن النفقة لم يقدم عل

على الضرر على نفسيهما متوقف على ثبوت الحكم بضمان الحابس، وبزوال سلطنة الزوج فلا يمكن إثباتهما 

 بالإقدام على الضرر فانه دور واضح، هذا ما تقتضيه القاعدة.

على زوال سلطنة الزوج عند امتناعه عن النفقة على الزوجة  ولكنه وردت روايات خاصة في المسألة الثانية تدل

 ، ولا مانع من العمل بها في موردها.(1) وأنه للحاكم أن يفرق بينهما

 .(2)وأما ما ذكره المحقق النائيني )قدس سره( من معارضتها للأخبار الدالة على أنها )ابتليت فلتصبر(

_______________________________ 

 

 .1ح 1، أبواب النفقات ب509: 21ل الشيعة ( وسائ1)

 .7ح 18، أبواب أقسام الطلاق ب337: 15( مستدرك الوسائل 2)

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     368   



ففيه أن هذه الأخبار الآمرة بالصبر واردة فيما إذا امتنع الزوج عن المواقعة فلا معارضة بينهما فيعمل بكل منها في 

 موردها.

الدالة على أن )الطلاق بيد من أخذ بالساق( معارضة لها لكنها أخص منها فتقدم عليها، ونتيجة التقديم  نعم الروايات

 أن يجبر الزوج على الإنفاق وإن امتنع فيجبر على الطلاق وإن امتنع عنه أيضاً يفرق الحاكم بينهما.

نع الزوج عن الإنفاق بلا عذر فلا تنافي والظاهر أن الروايات الدالة على جواز الطلاق للحاكم مختصة بما إذا امت

بينها وبين الأخبار الدالة على أنها )إن غاب زوجها فليس للحاكم طلاقها( إلا بعد التفحص عنه أربع سنوات، فلعل 

 عدم الإنفاق من الزوج الغائب يكون لعذر.

 التنبيه السابع:

 في تعارض الضررين ومسائله ثلاث:

 مر شخص واحد بين ضررين بحيث لابد له من الوقوع في أحدهما، وله فروع ثلاثة:ما لو دار أ المسألة الأولى:

الفرع الأول: ما إذا دار أمره بين ضررين مباحين بناء على ما ذكرناه من عدم حرمة الإضرار بالنفس بجميع 

 مراتبه، وفي مثله يجوز له اختيار أيهما شاء بلا محذور.

ن ضرر يحرم ارتكابه كتلف النفس وما لا يحرم ارتكابه كتلف المال، وفي مثله لا الفرع الثاني: ما إذا دار الأمر بي

 ينبغي الشك في لزوم اختيار المباح تحرزاً من الوقوع في الحرام.

الفرع الثالث: ما إذا دار الأمر بين ضررين محرمين ويكون المقام حينئذ من باب التزاحم، فلابد له من اختيار ما هو 

جتناب عما ضرره أكثر وحرمته أشد وأقوى، بل الاجتناب عما كان محتمل الأهمية، نعم مع العلم أقل ضرراً والا

بالتساوي أو احتمال الأهمية في كل من الطرفين يكون مخيراً في الاجتناب عن أيهما يشاء، والوجه في ذلك كله 

 ظاهر.

 ين، إذومما ذكرناه ظهر الحكم فيما لو دار الأمر بين الإضرار بأحد الشخص

  369       
التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 

  



العلـم 
الإجمالي 

بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

 بعد حرمة الإضرار بالغير يكون المقام من باب التزاحم فيجري فيه ما تقدم في الفرع الثالث.

ولى، ومثاله المعروف ما إذا دخل رأس دابة ما لو دار أمر الضرر بين شخصين عكس المسألة الأ المسألة الثانية:

 شخص في ق در شخص آخر ولم يمكن التخليص إلا بكسر القدر أو ذبح الدابة، وفروع هذه المسألة ثلاثة:

الفرع الأول: أن يكون ذلك بفعل أحد المالكين والحكم فيه وجوب إتلاف ماله وتخليص مال الآخر مقدمة لرده إلى 

 يجوز إتلاف مال الغير ودفع مثله أو قيمته إلى مالكه، لأنه متى أمكن ردّ العين وجب ردها مالكه لقاعدة اليد، ولا

 ولا تصل النوبة إلى المثل أو القيمة، والانتقال إلى المثل والقيمة إنما هو بعد تعذر رد العين.

ما شاء ويضمن مثله أو الفرع الثاني: أن يكون ذلك بفعل شخص ثالث غير المالكين وفي مثله تخير في إتلاف أيه

قيمته لمالكه، إذ بعد تعذر ايصال كلا المالكين إلى مالكيهما فإن عليه ايصال أحدهما بخصوصيته، والآخر بماليته من 

 المثل أو القيمة لعدم إمكان التحفظ على كلتا الخصوصيتين.

د نسب إلى المشهور في مثله الفرع الثالث: أن يكون ذلك غير مستند إلى فعل شخص بأن يكون بآفة سماوية، وق

 لزوم اختيار أقل الضررين وأن ضمانه على مالك الآخر.

ولا نعرف له وجهاً غير ما ذكره بعضهم من أن نسبة جميع الناس إلى الله تعالى نسبة واحدة والكل بمنزلة عبد 

ختيار أقل واحد، فالضرر المتوجه إلى أحد شخصين كأحد الضررين المتوجه إلى شخص واحد فلابد من ا

الضررين، وهذا لا يرجع إلى محصل ولا يثبت به ما هو المنسوب إلى المشهور من كون تمام الضرر على أحد 

المالكين وهو من كانت قيمة ماله أكثر من قيمة مال الآخر، ولا وجه لإلزامه بتحمل تمام الضرر من جهة كون ماله 

 آفة سماوية.أكثر من مال الآخر مع كون الضرر مشتركاً بينهما ب

والصحيح أن يقال: أنه إذا تراضى المالكان بإتلاف أحد المالين بخصوصه ولو بتحملهما الضرر على نحو الشركة 

 فلا إشكال، لأن الناس مسلطون على أموالهم



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     370   

بقاعدة العدل والإنصاف الثابتة عند  وإلا فلابد من رفع ذلك إلى الحاكم وله إتلاف أيهما شاء ويقسم الضرر بينهما

 العقلاء.

ويؤيدها ما ورد في تلف درهم عند الودعي من الحكم بإعطاء درهم ونصف لصاحب الدرهمين، ونصف درهم 

لصاحب الدرهم الواحد، فانه لا يستقيم إلا على ما ذكرناه من قاعدة العدل والإنصاف، وقد تقدم هذا في مبحث 

 القطع.

المالان من حيث القيمة، وأما إذا كان أحدهما أقل قيمة من الآخر فليس للحاكم إتلاف ما هو أقل هذا فيما تساوى 

 قيمة، لأن اتلاف ما هو أكثر قيمة سبب لزيادة الضرر على المالكين بلا موجب.

قدس، وأما ثم إن ما ذكرناه من الفروع وأحكامها إنما هو فيما إذا لم تثبت أهمية أحد الضررين في نظر الشارع الم

إذا ثبت ذلك فلابد من اختيار الضرر الآخر في جميع الفروع السابقة، كما إذا دخل رأس عبد محقون الدم في ق در 

شخص آخر فإنه لا ينبغي الشك في عدم جواز قتل العبد ولو كان ذلك بفعل مالك العبد، بل يتعين كسر القدر 

كما أنه إن كان بفعل الغير كان الضمان عليه وإن كان بآفة وتخليص العبد، غاية الأمر كون ضمان القدر عليه، 

 سماوية كان الضرر مشتركاً بينهما.

وهي ما إذا دار الأمر بين تضرر شخص والإضرار بالغير من جهة التصرف في ملكه، كمن حفر  المسألة الثالثة:

م يقتضي ذكر أقسام تصرف المالك في في دراه بالوعة أو بئراً يكون موجباً للضرر على الجار مثلاً وتوضيح المقا

 ملكه الموجب للاضرار بالجار فنقول: إن تصرف المالك في ملكه يتصور على وجوه:

 أن يكون المالك بتصرفه قاصداً لإضرار الجار من دون أن يكون فيه نفع له أو في تركه ضرر عليه. الأول:

 والميل النفساني لا الإضرار بالجار. أن يكون الداعي لتصرف المالك في ملكه مجرد العبث الثاني:

 أن يكون تصرف المالك في ملكه بداعي المنفعة بأن يكون في تركه فوات المنفعة. الثالث:

  371       

التنبيه 
 -الثامن 
انحلال 
العلـم 

  



الإجمالي 
بالاضطـرار 
إلى ارتكاب 

بعض 
أطراف 

العلم 
 الإجمالي

 رز عن الضرر بأن يكون في تركه ضرر عليه، هذه هي وجوه التصرف.أن يكون الداعي للتصرف هو التح الرابع:

والمنسوب إلى المشهور جواز التصرف وعدم الضمان في الصورتين الأخيرتين. بعد التسالم على الحرمة والضمان 

 في الصورتين الأوليين.

ضرار بالغير ولا سيما الجار أما وجه الحرمة والضمان في الصورتين الأوليين فظاهر، فانه لا إشكال في حرمة الإ

 والمفروض أنه لا يكون فيهما شيء ترتفع به حرمة الإضرار بالغير.

 وأما الوجه لجواز التصرف وعدم الضمان في الصورتين الأخيرتين فقد استدل له بوجهين:

لضرر، كما أن منع المالك عن التصرف في ملكه حرج عليه ودليل نفي الحرج حاكم على أدلة نفي ا الوجه الأول:

أنه حاكم على الأدلة المثبتة للأحكام وهذا الدليل ظاهره يعطي جواز تصرف المالك في ملكه وإن تضرر الغير، 

 بشرط أن يكون الداعي في تصرفه المنفعة أو التحرز عن الغير.

 وهو محل نقاش صغرى وكبرى.

لحرج المنفي في الشريعة المقدسة إنما هو أما الصغرى: فلعدم كون منع المالك عن ملكه حرجاً عليه مطلقا، فإن ا

بمعنى المشقة التي لا تتحمل عادة، ومن الظاهر أن منع المالك عن التصرف في ملكه لا يكون موجباً للمشقة التي لا 

تتحمل عادة مطلقاً بل قد يكون وقد لا يكون، وليس الحرج المنفي في الشريعة المقدسة بمعنى مطلق الكلفة، وإلا كان 

التكاليف حرجية فإنه كلفة ومنفية لحرية الإنسان وللعمل بما تشتهي الأنفس، وأما الكبرى: فلأنه لا وجه  جميع

لحكومة أدلة نفي الحرج على أدلة نفي الضرر، فإن كل واحد منهما ناظر إلى الأدلة الدالة على الأحكام الأولية 

 لحكومة أحدهما على الآخر.ويقيدها بغير موارد الحرج والضرر في مرتبة واحدة فلا وجه 

أن تصرف المالك في ملكه في المقام لابد من أن يكون له حكم مجعول من قبل الشارع المقدس إما  الوجه الثاني:

 الجواز أو الحرمة، فلا محالة يكون أحدهما خارجاً عن دليل لا ضرر ولا ترجيح لأحدهما على الآخر، فيكون دليل



  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     372   

لا ضرر مجملا بالنسبة إليهما فلا يمكن التمسك بحديث لا ضرر بشيء منهما، فيرجع إلى أصالة البراءة عن الحرمة 

 ويحكم بجواز التصرف.

أن دليل لاضرر لا يشمل إلا الأحكام الإلزامية، لأنه ناظر إلى نفي الضرر من قبل الشارع المقدس  والجواب عنه:

ن الضرر في الأحكام الترخيصية لا يستند إلى الشارع المقدس ليرتفع بحديث لا ضرر، في عالم التشريع، ومعلوم أ

 فحرمة الإضرار بالغير تكون مشمولة لحديث لا ضرر ومرتفعة به دون الترخيص.

إلا أن التحقيق: عدم شمول حديث لا ضرر للمقام، لأن مقتضى الفقرة الأولى عدم حرمة التصرف لكونها ضرراً 

ومقتضى الفقرة الثانية )وهي لا ضرار( حرمة الإضرار بالغير على ما تقدم بيانه فيقع التعارض بين  على المالك،

 الصدر والذيل فلا يمكن العمل بإحدى الفقرتين.

أو فقل إن حديث لا ضرر لا يشمل المقام أصلاً لا صدراً ولا ذيلًا، لما ذكرناه من كونه وارداً مورد الامتنان على 

ل مورداً كان شموله له منافياً للامتنان، ومن المعلوم أن حرمة التصرف والمنع عنه مخالف للامتنان الأمة فلا يشم

 على المالك والترخيص فيه خلاف الامتنان على الجار فلا يكون شيء منهما مشمولاً لحديث لا ضرر.

 ً لفوات المنفعة وإن لم يكن  وبما ذكرناه ظهر أنه لا يمكن التمسك بحديث لا ضرر فيما كان ترك التصرف موجبا

ضرراً عليه، لأن منع المالك عن الانتفاع بملكه أيضاً مخالف للامتنان فلا يشمله حديث لا ضرر، إذاً لا يمكن 

التمسك بحديث لا ضرر في المقام، بل لابد من الرجوع إلى غيره، فإن كان هناك عموم أو إطلاق دل على جواز 

المقام أخذ به وحكم بجواز التصرف وإلا فيرجع إلى الأصل العملي وهو في  تصرف المالك في ملكه حتى في مثل

 المقام أصالة البراءة عن الحرمة، فيحكم بجواز التصرف.

وبما ذكرنا ظهر الحكم فيما إذا كان التصرف في مال الغير موجباً للضرر على الغير وتركه موجباً للضرر على 

دم جواز الرجوع إلى حديث لا ضرر لكونه وارداً مورد الامتنان فيرجع التصرف، فيجري فيه الكلام السابق من ع

 إلى عموم أدلة حرمة التصرف في مال الغير، كقوله )عليه السلام(: )لا يحل مال امريء إلا

  373       
إعادة 
 موجزة

  



 بطيب نفسه( وغيره من أدلة حرمة التصرف في مال الغير ويحكم بحرمة التصرف.

 يث الحكم التكليفي.هذا كله من ح

وأما الحكم الوضعي: وهو الضمان فالظاهر ثبوته حتى فيما كان التصرف جائزاً لعدم الملازمة بين الجواز وعدم 

 الضمان، فيحكم بالضمان لعموم قاعدة الإتلاف.

ده ودعوى كون الحكم بالضمان ضررياً فيرتفع بحديث لا ضرر مدفوعة بأن الحكم بالضمان ضرري في جميع موار

فلا يمكن رفعه بحديث لا ضرر، لما تقدم من أن حديث لا ضرر لا يشمل الأحكام المجعولة ضررية من بداية 

الأمر، وحديث لا ضرر ناظر إلى الأحكام المجعولة ضررية. وقد لا تكون ضررية ويقيدها بصورة عدم الضرر، 

 ضمان.هذا مضافاً إلى ما تقدم أيضاً من أن حديث امتناني لا يشمل باب ال

 هذا تمام الكلام في قاعدة لا ضرر

 وصلى الله على سيدنا محمد وآله الطاهرين

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     374   

 صفحة فارغة )مطابق للمطبوع(

  375       

المقام 
 -الثاني 

الاضطرار 
إلى غير 

 المعين

  

 

 

 فهرس المحتويات

 

 



 مصابيح الأصول

 الجزء الثالث

 5.الأصول العملية....

 14البراءة.....

 14الاستدلال على البراءة بالكتاب العزيز.....

 16الاستدلال على البراءة بالسنة الشريفة.....

 20تنبيه:.....

 30التكاليف الضمنية.....

 32الاضطرار المستوعب لتمام الوقت.....

 34التنبيه الرابع:.....

 38الاستدلال بحديث الحجب على البراءة.....

 39روايات الحل على البراءة.....الاستدلال ب

 46الاستدلال بحديث السعة على البراءة.....

 47الاستدلال على البراءة بروايات الإطلاق.....

 50الاستدلال على البراءة بالإجماع:.....

 51الاستدلال على البراءة بحكم العقل.....

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     376   

 58تصحاب.....الاستدلال على البراءة بالاس

 59الإشكال على التقريب الأول للاستصحاب.....



 71أدلة الاحتياط.....

 80دليل العقل.....

 87تنبيهات.....

 92الشك في الحلية من جهة الشيهة الحكمية.....

 105التنبيه الثالث: أخبار من بلغ.....

 110تنبيه:.....

 120النزاع في اللباس المشكوك.....

 123لشك.....إجراء الأصل عند ا

 125التنبيه الخامس: في حسن الاحتياط.....

 126دوران الأمر بين المحذورين.....

 142مبحث الإشتغال.....

 159التنبيه الثاني:.....

 161التنبيه الثالث:.....

 162التنبيه الرابع : يعني في جريان تنجز العلم الإجمالي أمور:.....

 164جمالي.....طروء بعض العناوين بعد تنجز العلم الإ

 168التنبيه الخامس:.....

 170التنبيه السادس : إن تصوير العلم الإجمالي في الأطراف التدريجية يمكن على أنحاء ثلاث:.....

 178المقام الثاني: في حكم الشبهة غير المحصورة.....

 183الإجمالي.....التنبيه الثامن: انحلال العلـم الإجمالي بالاضطرار إلى ارتكاب بعض أطراف العلم 



 189إعادة موجزة.....

 191المقام الثاني : الاضطرار إلى غير المعين.....

  377       

المقام 
 -الثاني 

الاضطرار 
إلى غير 

 المعين

  

 197التنبيه التاسع:الخروج عن محل الابتلاء.....

 202تنبيه: يقع البحث في مسألتين.....

 206م الإجمالي.....جريان الأصول الطولية في أطراف العل

 208التنبيه العاشر ملاقي أطراف الشبهه المحصورة:.....

 218الشبهة الحيدرية:.....

 228المورد الثاني :الأقل والأكثر الارتباطيان.....

 243بـقي شـيء.....

 248دوران الأمر بين التعيين والتخيير.....

 258تنبيهات.....

 258شرطية المطلقة.....التنبيه الاول: الشك في الجزئية أو ال

 267التنبيه الثاني : في الزيادة العمدية أو السهوية.....

 272بقي شيء:.....

 273التنبيه الثالث : في تعذر بعض الأجزاء )قاعدة الميسور(.....

 286تنبيه:.....

 287التنبيه الرابع: في الشك في الجزئية والمانعية.....

 289خاتمة في شرائط جريان الأصول.....



 290شروط البراءة.....

 296التنبية على أمور:.....

 306وأما إذا تبين الحال فالصور أربعة.....

 307الجهر والأخفات.....

 312الأمر السادس: الفحص في الشبهات الموضوعية.....

 320قـاعدة )لاضرر ولاضرار(.....

 323تنبيـه.....

  
مصابيح 
الأصول 

 ٣ج -
     378   

 ٣٣7تنبيهات.....

 337التنبيه الأول:.....

 338التنبيه الثاني:.....

 340التنبيه الثالث:.....

 344التنبيه الرابع:.....

 351التنبيه الخامس:.....

 363فرع:.....

 365التنبيه السادس:.....

 368التنبيه السابع:.....

 ٣75فهرس المحتويات.....

 


