


  

  

ُََٌات  

  لا  
ا  ل ابِ أ   

  

  

ء اا  

  

  

ا  اب ا    

  



هوية الكتاب

المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتابِ  شرحاً  محاضرات في علم الأصول   ......  اسم الكتاب: 

محمد علي الشيخ محراب علي الرحيمي   ...........................................  :تأليف

لثالثا  ....................................................................... :لجـزءا

الاولى  ........................................................................ الطبعة:

م٢٠٢٠ - هـ١٤٤١  ..........................................................:السنـة

دار البذرة  ...................................................................  الناشـر: 

النجف الاشرف / العراق -الكلمة الطيبة  ....................................   المطبعة:

نسخة ٢٠٠٠   ................................................................   :الكمية

esmaelmurad@outlook.com
Draft



 )٣( ............................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  بسم االله الرحمن الرحيم

 مقدمــة الكتـاب 

 بريته، سيد على المباركة الطيّبة وصلواته ، رحمةٍ  كل ومصدر ، نعمةٍ  كلِّ  ولي الله الحمد 

 .  الطاهرين الطيبين وآله محمّدٍ 

 أَعْمَلَ  وَأَنْ  وَالدَِيَّ  وَعَلىَ  عَليََّ  أَنْعَمْتَ  الَّتيِ نعِْمَتَكَ  أَشْكُرَ  أَنْ  أوَْزِعْنيِ رَبِّ ﴿  

ا ينَ  عِبَادكَِ  فيِ  برَِحمَْتكَِ  وَأَدْخِلْنيِ تَرْضَاهُ  صَالحًِ الحِِ   ١٩:  النمل﴾  الصَّ

َ  يَا﴿   ناَ الْعَزِيزُ  اأَيهُّ ُّ  وَأَهْلَنَا مَسَّ  الْكَيْلَ  لَناَ فَأَوْفِ  مُزْجَاةٍ  ببِضَِاعَةٍ  وَجِئْنَا الضرُّ

قْ  قِينَ ـُالمْ  يجَْزِي االله إنَِّ  عَلَيْنَا وَتَصَدَّ   ٨٨:  يوسف﴾  تَصَدِّ

 في محاضرات " كتاب من الثالث الجزء الكرام للقراء أقدّم أنْ  ليشرفني فإنه ، وبعد 

  . " المظفر للشيخ الفقه أصول لكتاب شرحاً  الأصول معل

 من الواجب ومقدّمة الإجزاء ومسألتي ، العقليّة المستقلاّت:  مباحث يضمُّ  والكتاب 

 .  العقليّة المستقلاّت غير مسائل

 المحاضرة عَرْض من ، السابقين الجزئين في المتّبَع الأسلوبَ  ، الجزء هذا في راعيتُ  وقد

 بعض توضيح ثم ، ثراه طاب المظفر الشيخ كتاب في المذكور هو ما على قتصراً م ، بشرحها

 .  لذلك يحتاج مما ، المفردات

 خصوص عَرْض على اقتصرتُ  فلذا ، المرحلة هذه لطلبة العلمي المستوى مراعياً  

ض التي المطالب  .  ثراه طاب المظفر الشيخ لها تعرَّ



  محاضرات في علم الأصول   ........................................................   )٤(

 وأخذتُ  منه استفدتُ  مَن لكلّ  وتقديري شكري مأقدِّ  أنْ  إلاّ  يسعني لا:  الختام وفي 

 من الأعزّاء للأخوة نافعاً  المتواضع الجهد هذا يجَْعل أنْ  القدير المولى سائلاً  ، العلم هذا عنه

 ، الأمل ومنتهى النجاح غاية فهو بالقبول عليّ  يتفضّل وأنْ  ، وأساتذةً  طلاباً  العلم طلبة

 أكرم إنّه ، أجزائه سائر إكمال على ويعينني ، له لمغفورا والدي روح إلى ثوابَه يوصِلَ  وأنْ 

 الأنبياء خاتم على االله وصلىّ  ، أنعم ما على الشكر وله العالمين رب الله والحمد مسؤول

 .  الطاهرين الطيبين وآله محمد نبينا والمرسلين

 

  الأشـرف النجف     

  ٢٠١٩/  ١٢/  ١٩ ـ هـ١٤٤١/  الآخـر ربيع/  ٢٢     

 الرحيمـي علـي محـراب الشيـخ علـي محمـد     

 

 

 

 

 



 )٥( ............................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  ) )١(اة (

ف طاب ثراه : (( المقصد  العقلية الثاني : الملازمات قال المصنِّـ

 : تمهيد 

إذْ  ؛ " العقل ":  الإمامية الأصوليين عند الشرعي الحكم على الأدلة من 

،  والسنة ، الكتاب:  أربعة الفرعية الشرعية الأحكام على الأدلة أنَّ  يذكرون

 . والعقل ، والإجماع

 يبحث عن فإنما هنا أما ، العقل حجية وجه ـ الحجة مباحث في ـ وسيأتي 

 عن يبحث هنا أي : ، حجة أنه المفروض العقل به يحكم ما صغريات تشخيص

 البحث وهذا نظير ، الشرعي الحكم على دليل هو الذي العقل أحكام مصاديق

 هي التي أصالة الظهور مصاديق عن "الألفاظ  مباحث "الأول  المقصد في

 . الحجة مباحث في عنها يبحث إنما وحجيتها ، حجة

 : مسألتين هنا أنَّ :  ذلك وتوضيح 

 شرعاً ، أو فعله يلزم أو شرعاً  حسن أنه شئٍ  على العقل حكم إذا إنه ـ ١ 

 التي الطرقمن  طريق بأي ـ شرعاً  تركه يلزم أو شرعاً  قبيح أنه شئٍ  على يحكم

 حكم من أنه ؟ ،أي : الشرع حكم العقلي الحكم بهذا يثبت هل ـ بيانها سيأتي

 ؟ قد حكم بذلك واقعاً  الشارع أنَّ  منه يستكشف هل هذا ، العقل



  محاضرات في علم الأصول   ........................................................   )٦(

 وهذا البحث ـ ؟ لا أو حجة هو هل هذا العقل حكم أنَّ  إلى ذلك ومرجع 

 بيان إمكان وسيأتي ، قعهمو هنا وليس ، الحجة مباحث في يُذكر إنّما ـ قلنا كما

 حصل كيف وإذا ، والسنة الكتاب غير من الشرعي بالحكم القطع حصول

 . حجة يكون

 مثلاً ـ حسن الشئ ـ هذا أنَّ  الطرق من بطريقٍ  يدرك أنْ  للعقل هل إنه ـ ٢ 

 إدراكه العقل بعد أنَّ  يعني : ؟ الشارع عند تركه أو فعله يلزم أو قبيح ، أو شرعاً 

 طريقٍ  بأيّ  ـ في أنفسها تركها لزوم أو الأشياء ولقبح لزومها أو الالأفع لحسن

 ؟ عند الشارع كذلك أنها ذلك مع يدرك هل ـ الطرق من

عقدناه  " العقلية الملازمات بحث " سميناه الذي الثاني المقصد وهذا 

 ـ ويكون تعالى االله شاء إنْ  ـ سيأتي الذي النحو على ، مسائل في ذلك بيان لأجل

 "المقصد الثالث  في عنها المبحوث العقل حجية صغريات تشخيص فيه

 . "الحجة  مباحث

 أمرين يتعلقان ذكر من ـ مسائل في الصغريات هذه تشخيص قبل ـ لابد ثم 

 : وهما ، المقصود على بها نستعين للبحث مقدمةً  العقلية بالأحكام

 

 

 



 )٧( ............................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 - ١ - 

 )١(العقلي  الدليل أقسام

 الحكم الشرعي به يثبت الذي العقل به يحكم ما فقل : أو ـ العقلي الدليل إنَّ  

 . به يستقل ومالا ، العقل به يستقل ما:  قسمين إلى ينقسم ـ

 وغيـر مستقلات:  قسمين على العقلية الأحكام إنَّ :  نقول آخر وبتعبير 

 . مستقلات

 بها المعنى ويقصدون الأصوليين ألسنة على تجري ما كثيراً  التعبيرات وهذه 

 ولا " العقل به يستقل ما هذا إنّ  ":  يقولون قد كان وإنْ  ، سنوضحه الذي

 العقل به يحكم ما وهو ، آخر معنى به يقصدون بل ، المعنى هذا يقصدون

 الآتي )) .  بالمعنى العقلية المستقلات من ليس كان وإنْ  بالبداهة

؛  "لازمات العقلية الم "الكلام في المقصد الثاني من مقاصد الكتاب ، المعقود لبحث 

حيث ذكر الشيخ المظفر طاب ثراه في مستهل الجزء الأول ، أنَّ مقاصد كتابه أربعةٌ ، تقدم 

  الكلام حول مباحث الألفاظ في المقصد الأول .

وقد بلغ الكلام إلى المقصد الثاني ، المتعلق بالملازمات العقلية ، وأبعاد هذا المبحث هي  

نةّ ،  المدركات العقلية ؛ لأنَّ  مدارك الأحكام الشرعية الفرعية أربعة : الكتاب ، والسُّ

                                                             

 قد يستشكل في إطلاق اسم الدليل على حكم العقل ، كما يطلق على الكتاب والسنة والإجماع . )١(

وكيف  ة باصطلاح الأصوليـين ،في مباحث الحجة معـنى الدليل والحج -إن شاء االله تعالى  -وسيأتي 

 يطلق باصطلاحهم على حكم العقل ، أي القطع . ( المصنِّف ) .



  محاضرات في علم الأصول   ........................................................   )٨(

 والإجماع ، والعقل . 

 العقل به يحكم ما صغريات تشخيص، ل )١(والبحث فعلاً حول الدليل الرابع : العقل  

 الحكم على دليل هو الذي العقل أحكام مصاديق عن هنا يبحث : أي ، حجة أنه المفروض

  . الشرعي

 لبحث حول العقل في مقامين : ثم يقع ا 

المقام الأول : لا إشكال في أنَّ العقل يُدْرك حُسْنَ الأفعال أو لزومها ، وقبحَ الأشياء  

أو لزوم تركها في أنفسها بأي طريقٍ من الطرق ؛ فمثلاً : يُدرك بأنَّ العدل حَسَنٌ ، والظلم 

ذلك ـ أنهّا عند الشارع كذلك ـ قبيحٌ ، وما شاكل ذلك ، ولكن هل للعقل أنْ يُدْرك ـ مع 

أي : حسنٌ أو قبيحٌ ـ أم لا ؟ ، وهذا بحثٌ صغروي ، وقد ذكره الماتن طاب ثراه بعنوان ( 

 ـ أنه هل للعقل ... ) .  ٢

المقام الآخر : بعد الفراغ عماّ سَبَق وفرض أنَّ العقل أدرك بأنّ الشئ الكذائي ، حسنٌ  

                                                             

 ومما تجدر الإشارة إليه : أنَّ العـقل ليس حاكما ً بل هو مُـدْركٌ ؛ إذ ليس للعقل أكثر من وظيفة )١(

إلاّ أنه لا  جالات التشريعية ،الإدراك وهو المراد في المقام ، وإنْ أوهمَ ذلك التعبيرُ بالحكم العقلي في الم

االله عزّ  حاكمية نعـرف مـن المسلمين على الإطلاق مَـنْ يذهــب إلى الـقول بكـونه حاكـما ً فـي مقابل

 لا حكم إلاّ  "نعم نُسب ذلك على ألسنة بعض المشايخ إلى المعتزلة ، ففي كتاب مسلّم الثـبوت :  وجلّ .

العـقل ؛ فإنّ  كما في كتب بعض المشايخ أنّ المعـتزلة يَرَوْن أنّ الحاكـم هـومن االله تعالى بإجماع الأمة ، لا 

أنَّ  "هـ ) بـ  ٧٩٤( ت  ، وإنْ ردّه الـزركشي الشافعي "هـذا مما لا يجترئ عليه أحـد ممَّن يدّعي الإسلام 

عَ  قولون :المُعْتـَزِلَةَ لا يُنْكِـرُونَ أنَّ االلهَ تعالىَ هو الشارِعُ للأحكامِ، وإنما ي إنَّ العـقلَ يُدْرِكُ أنَّ االلهَ شرََ

طريقٌ عندَهم إلى العلمِ بالحكمِ  أحكـامَ الأفـعالِ بحَِـسَبِ ما يَظْهَـرُ مِـن مَصَالحِها ومَفَاسِدِها ، فهـو

، تشنيف المسامع  ٢٦٧ـ  ٢٦٦تقي الحكيم  . ينظر : الأصول العامة للفقه المقارن ـ السيد محمد "الشرعي 

  . ١٤٢/  ١ع الجوامع ـ الزركشي بجم



 )٩( ............................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

البحث عن استكشاف الحكم الشرعي من طريق حكم  شرعاً ، أو قبيحٌ شرعاً ، يأتي دور

، فإذا  ؟ بذلك كمحَ  قد واقعاً  الشارع أنَّ  من حكم العقل يستكشف هلالعقل ، وأنه 

حكم العقل بحسن العدل ـ مثلاً ـ ، فهل يُستكشف منه وجوب العدل عند الشارع أو لا 

 مته أو لا ؟ . ؟ ، وكذا إذا حكم العقل بقبح الظلم ، فهل يلزم حكم الشارع بحر

، وهذا بحثٌ كبروي ،  ؟ لا أو حجة هو هل هذا العقل إدراك أنّ  إلى ذلك ومرجع 

ـ أنه إذا حكم العقل ... ) ، وسيأتي في المقصد  ١وقد ذكره الماتن طاب ثراه بعنوان ( 

وأما فعلاً ـ في المقصد الثاني ـ فالبحث صغروي  ، الحجة مباحث الثالث عند الكلام حول

نريد البحث حول صغريات أحكام العقل الذي هو دليلٌ على الحكم الشرعي ، أما ، حيث 

ل ببيانه المقصد الثالث .   أنَّ هذا الحكم العقلي حجة أو لا ؟ ، فهذا ما يتكفَّ

 يتعلقان أمرين ركْ ذِ  من ـ مسائلضمن  الصغريات هذه تشخيص قبل ـ لابد ثم 

  : وهما ، للبحث مقدمةً  العقلية بالأحكام

 الأمر الأول

 أقسام الدليل العقلي

 :  قسمين إلى ينقسم ، الشرعي الحكم به يثبت الذي العقل به يحكم إنَّ ما 

  عقلية . مستقلاتـ  ١ 

 عقلية .  مستقلات غيرـ  ٢ 

 على تجري ما كثيراً  والاصطلاحات التعبيرات هذهوقد ذكر الماتن طاب ثراه ، أنَّ  

  . إنْ شاء االله تعالى سنوضحه الذي لمعنىا بها ويقصدون الأصوليين ألسنة

ويُراد به معنىً آخر لا ربط له بما  "المستقلات العقلية  "نعم ، قد يُستعمل مصطلح  

، فإنهم لا يقصدون  " العقل به يستقل امم هذا إنَّ  ":  يقولوننحن بصدده ، وذلك عندما 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )١٠(

لا  بالبداهة العقل به يحكم ما : وهو ، آخر معنى به يقصدون بلالمعنى الذي سنوضحه ، 

النقيضان لا يجتمعان ولا  "،  "الكل أعظم من الجزء  "بالنظر والاستدلال ؛ من قبيل : 

، ونحوهما من الأحكام العقلية البديهية ، إلاّ أنَّ هذا المعنى لا علاقة له بما نحن  "يرتفعان 

منها أحكام العقل العملي ، بينما هذه فيه ؛ لأنَّ المستقلات العقلية التي سنبينِّ معناها ، يُراد 

 الموارد من أحكام العقل النظري . 

 تـوضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

الإخباريين  في مقابل "الأصوليين  " قيد الإمامية)) الأصوليين ((عند قـوله طاب ثراه:

 .  )١(لعقلمن الإمامية ؛ لما سيأتي في محله من عدم اعطائهم المساحة الواسعة لحكم ا

 .  )٢(في مقابل غيرهم ؛ حيث جعلوا الدليل الرابع هو القياس  "الإمامية  "وقيد  

                                                             

نطاق  ونشير عاجلا ً إلى أنَّ هذا هو الاتجاه الآخر المتطرف في إنكار العـقل وشجبه الذي وجد داخل )١(

، وقاوموا دور  " الأخباريـين والمحدثـين "الفكر الامامي ، والذي تمثل في جماعة من علمائنا اتخذوا اسم 

لأنّ العـقل عُـرضة لـلخـطأ ،  ـوا إلى الاقتصار على البيان الشرعي فقط ؛العقل في مختلف الميادين ، ودع

 الدينية . فلا يـصلح لكي يستعـمل أداة إثبات فـي أي مجـال مـن المجالات

 الميرزا محمد أمـين "ويرجـع تأريخ هـذا الاتّـجاه إلى أوائـل القرن الحادي عـشر ، فـقد أعـلنه  

الاتجاه  وبلور فـيه هـذا ، "الـفوائد الـمدنية  "هـ ) ، ووضع كـتاباً  أسماه  ١٠٢٣( ت  "الاستـرآبادي 

 . ٤٣ـ  ٤٢الصدر  وبرهن عليه ومذهبه أي جعـله مذهبا ً . ينظر : المعالم الجديدة للأصول ـ السيد الشهيد

وأمّا  حسان .إنّ الأصُول الفقهيّة لدى المذهب الحنفي : الكتاب والسنّة والإجماع والقياس والاست )٢(

وعـمل  لدى المذهـب المالكي ، فأهـمّ ما اشتهـروا بالعـمل به : الكـتاب والسنّة والإجماع والـقياس

 .المرسلة أهـل الـمديـنة وقـول الصحـابي والاستـصحاب والاسـتحـسان وسدّ الـذرائـع والـمصالح



 )١١(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 معنى العقل لغةً :  قـوله طاب ثراه : (( العقل )) 

 وردت بعدة معان ، ومنها :  "عقل  "بالنظر إلى المعاني اللغوية نجد أنَّ مادة  

ئ في سةبْ حُ  على واللام والقاف العين ـ الحَبْس ؛ لدلالة ١  .  سةبْ الحُ  يقارب ما أو الشَّ

 .  )١( علوالفِ  ولالقَ  ميمذَ  عن الحابس وهو ، لقْ العَ  ذلك من

 .  )٢( عاقل فهو لاً قْ عَ  لقِ عْ يَ  لقَ عَ ـ نقيض الجهَْل ،  ٢ 

 .  )٣(ـ الحجر والنهي  ٣ 

ك ، ثم إنَّ العقل سمي عقلاً ؛ لأنه يعقل ـ أي يحبس ـ صاحبه عن التورّط في المهال 

فالعقل ـ إذن ـ قيدٌ يحول دون انطلاق الإنسان فيما يشينه أو يغرُّ به أو ما لا يليق به ، أي : 

                                                                                                                                                      

 ثـمّ الإجـماع ثـمّ القياس ، ولم يأخذ وأمّـا المـذهب الـشافعي ، فأُصـول مذهـبه : الـقرآن والـسنّة 

، المرسلة بأقـوال الـصحابة ، وترك العـمل بالاستحـسان الذي قـال به الحنـفيّة والمالكـيّة ، وردّ المصالح

 وأنكر الاحتجاج بعمل أهل المدينة .

 وأمّا المذهب الحنبلي ، فأُصول مذهبه في الاجتهاد قريبة من مذهب الشافعي . 

ولكنّ  حال فـقد أُهـمِل ذكـرُ دليل العقل ، واكتـُفي بالقـياس ونحوه من الاعتبارات الظنّية ، وعلى كـلّ  

الأحكام أربعة :  أدلّـة "المذكور في كتاب المستصفى في علم الأصُول للغـزالي من علماء الشافعـيّة ، أنّ 

الصحابي وشريعة من قبلنا  ، فأمّا قول الكـتاب والـسنّة والإجماع ودلـيل العقـل المقرّر على النفي الأصلي

وسدّ الذرائع ، وصرّح بانحصار  فأهمل ذكر الـقياس والاستحسان والمصالح المرسلة "فمختلف فيه 

ينظر : العقل والبلوغ عند  وهي قاعـدة قبح العـقاب بلا بيان . ؛الدليـل العـقلي في البراءة الأصليّة 

 .  ٨٦ي الإمامية ـ الشيخ حسين الكريمي القم

 .  ٦٩/  ٤ينظر : مقاييس اللغة ـ ابن فارس  )١(

 .  ٦٦٤العين ـ الفراهيدي  )٢(

 .  ١٧٦٩/  ٥الصحاح ـ الجوهري  )٣(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )١٢(

 أنه بطبيعته يعقل النفس عن التصرف العشوائي الناتج عن مقتضى الطبع . 

 تعريف العقل اصطلاحاً :  

النصوص في  وبالتتبّع ، كثيرة معانٍ  على والحكماء العلماء كلام في طلقيُ  العقل 

 : )١( معان ثلاثة على يطلق أنّه علميُ الإسلامية 

 ذلك، ونحو ، الأمُور أسباب ومعرفة ، بينهما والتمييز والشرّ  الخير إدراك قوة:  أحدها 

 . التكليف مناط هو وهذا

 . والمضارّ  الشرّ  واجتناب والمنافع الخير اختيار إلى تدعو وملكةٌ  حالةٌ :  وثانيها 

 .  بالجنون لا بالجهل يقابَل ولذا ، العلم بمعنى لالتعقُّ :  وثالثها 

والحاصل : أنه مهما اختلفت وتضاربت أو تداخلت التعريفات حول العقل ، فإنها  

تلتقي جميعاً في نقطة مشتركة ، هي : اعتبار العقل هو العنصر الأساس في الفعل المعرفي 

نسان متأمّلاً وناظراً ومُدركاً لحقائق البشري ، ويُعدّ القاعدة الأولى التي ينطلق منها الإ

 الأشياء ، وهو الوسيلة الوحيدة للاهتداء إلى الصواب . 

والمراد من تلك  )) بيانها سيأتي التي من الطرق طريقٍ  قـوله طاب ثراه : (( بأي 

، هي الأسباب التي يحكم بها العقل العملي ، والتي هي خمسة ، وسيأتي ذكرها إنْ الطرق

 تعالى. شاء االله 

ف الدليل العقلي بأنه :  العقلي )) الدليل قـوله طاب ثراه : (( أقسام   عقلي حكمٌ عُرِّ

 .  )٢( شرعي حكمٍ  إلى فيه النظر بصحيح يتوصّل

                                                             

وجوب طاعة العقل ومخالفة الجهل ذيل ح  ـ ٨باب  ١٦٣/  ١١ينظر : وسائل الشيعة ـ الحر العاملي  )١(

١١  . 

 .  ٣٥٧شرح ص /  ٣تعليقة على معالم الأصول ـ القزويني  )٢(



 )١٣(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 بين بالملازمة كحكمه وذلك الإنتاج ؛ قياس في كبرى جعله : النظر بصحيحوالمراد  

 بين وبالملازمة ، ضده وحرمة شئٍ  وجوب بين وبالملازمة ، مقدمته ووجوب شئٍ  وجوب

 ، الموارد هذه في بالملازمة حكمه على بناءً ،  شرعاً  حرمته أو ووجوبه قبحه أو شئٍ  حسن

 واجبة الواجب مقدمة وكلُّ  للصلاة مقدمة الوضوء : فتقول؛  حكامهأ من وغيرها

 وكلُّ  للواجب ضد المسجد عن النجاسة لإزالة المزاحمة الصلاة : وتقول ، واجب فالوضوء

  : وتقول ، محرمة الصلاة فتلك حرامٌ  الواجب ضد

 بوجوبه الشرع مكَ حَ  بحسنه العقل مكَ حَ  وكلما بحسنه العقل مكَ حَ  مما الوديعة ردُّ 

 .  )١( وهكذا،  شرعاً  واجب فالردُّ 

                                                             

 .  ١٧١ينظر : اصطلاحات الأصول ـ المشكيني  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )١٤(

  )) ٢اة (( 

 شئٍ  إلى يحتاج التقسيم هذا فإنّ  ، حال كل وعلىقال المصنِّف طاب ثراه : (( 

 : فنقول ، التوضيح من

 وجود لاستحالة ؛ علة من له لابد العلوم كسائر الشرعي بالحكم العلم إنَّ  

 الحجة أنواع أحد من تكون أنْ  لابد التصديقي العلم وعلة ، علة بلا الممكن

 به يثبت مما الاستقراء وليس ، التمثيل أو ، الاستقراء أو ، القياس:  الثلاثة

 القياس هو لأنه ؛ عندنا بحجة ليس والتمثيل ، واضح وهو الشرعي الحكم

 . مذهبنا من ليس هو الذي الأصوليين عند عليه المصطلح

 القياس خصوص هي الشرعي بالحكم للعلم العلة تكون أنْ  فيتعين 

 مقدمتين من يتألف أنْ  لابد قياس كل فإنّ  كذلك كان وإذا ، المناطقة باصطلاح

 . اقترانياً  أم استثنائياً  كانأ سواء

 منهما يتألف الذي فالدليل ، عقليتين غير معاً  تكونان قد المقدمتان وهاتان 

 .هنا القسم هذا في لنا كلام ولا ، العقلي الدليل قبال في " شرعياً  دليلاً  " يسمى

 غير من به العقل يحكم مما : أي ، عقلية إحداهما أو منهما كل تكون وقد 

 وهو " عقليا " يسمى منهما يتألف الذي الدليل فإنَّ  ، شرعي حكم على اعتمادٍ 

 : قسمين على



 )١٥(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، قبحه أو شئٍ  بحسن العقل كحكم ؛ عقليتين معاً  المقدمتان تكون أنْ  ـ ١ 

 . طبقه على الشرع به حكم العقل به حكم ما كل بأنه حكمه ثم

 . " العقلية المستقلات " قسم وهو ، العقلي الدليل من الأول القسم وهو 

 العقل كحكم ؛ عقلية خرىوالأ عقلية غير المقدمتين إحدى تكون أنْ  ـ ٢ 

 حكم إليها وينضم صرفة عقلية مةمقدّ  فهذه ، ذيها وجوب عند المقدمة بوجوب

 ؛ عقلياً  منهما يتألف الذي الدليل يسمى وإنما ، مةالمقدّ  ذي بوجوب الشرع

 ، العقلي لالدلي من الثاني القسم هو وهذا ، العقلية مةالمقدّ  جانب تغليب فلأجل

 أنَّ  الواضح من لأنه؛  بذلك سمي وإنما ، " العقلية تالمستقلاّ  غير " قسم وهو

 في الشرع بحكم استعان بل ، النتيجة إلى الوصول في وحده يستقل لم العقل

 .  القياس مقدمتي إحدى

 ؟ العقلية بالملازمات المباحث هذه سميت لماذاـ  ٢ـ 

 الشرع حكم نـبي لازمةـبالم العقل حكم : هو ناـه العقلية بالملازمة المراد 

 الإتيان مثل ؛ رهماـغي أم ياً ـشرع أم لياً ـعق حكماً  كانأ سواء آخر أمر وبين

 لو الاختياري الأمر قوطـس قلاً ـع يلزمه الذي الاضطراري بالأمر به بالمأمور

 مبحث يـف كـذل أتيـسي ما على ، خارجه أو تـالوق في رارـالاضط زال

 . " ءالإجزا"



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )١٦(

 العقلية الأحكام مباحث تسمية في الوجه وهلة لأول الطالب على يخفى وقد 

 علينا وجب ولذلك ، قليةـالع تبالمستقلاّ  يتعلق فيما سيما لا العقلية بالملازمات

 : فنقول ، ذلك حنوضِّ  أنْ 

 منهما يتألف اللتين متينالمقدّ  بيان بعد فيظهر " العقلية تالمستقلاّ  " في ـ ١ 

 : ـ مثلاً  ـ وهما ، العقلي يلالدل

 صغرى هي صرفة عقلية قضية وهذه " عقلاً  فعله يحسن العدل ":  الأولى 

 " تسمى التي العقلاء آراء عليها تطابقت التي المشهورات من وهي ، القياس

 وإذا ، عادة الكلام علم مباحث في تدخل قضية وهذه ، " المحمودة الآراء

 . الآتية الكبرى عن للبحث دمةالمق باب فمن هنا عنها حثبُ 

 عقلية قضية وهذه " شرعاً  فعله يحسن عقلاً  فعله يحسن ما كل ":  الثانية 

 الملازمة ومضمونها ، للقياس كبرى وهي ، محله في سيأتي بما عليها يستدل أيضاً 

 فهي عقليٍّ  دليلٍ  من مأخوذة الملازمة وهذه ، الشرع وحكم العقل حكم بين

 أجل ومن ، الملازمة هذه فهو الأصول علم في عنه حثيبُ  ماو ، عقلية ملازمة

 . العقلية الملازمات في العقلية المستقلات تدخل الملازمة هذه

 بل ، العقل حجية معناها الكبرى هذه أنَّ  الطالب يتوهم أنْ  ينبغي ولا 

 الاستنتاج وهذا " شرعاً  فعله يحسن العدل " هكذا المقدمتين هاتين نتيجة

 .  قليع بدليلٍ 



 )١٧(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الاستنتاج هذا على الأثر ترتيب شرعاً  يلزم أنه المنكر ينكر وقد 

 الإنكار هذا في الوجه حينه في ـ تعالى االله شاء إنْ  ـ وسنذكر ، والاستكشاف

 . العقل حجية انكار إلى مرجعه الذي

 إحداهما:  مسألتين عن العقلية المستقلات في نبحث نحن والحاصل 

 فعله ينبغي أيها أنه الاختيارية الأفعال في العقلية دركاتالم بيان وهي ، الصغرى

 .  فعله ينبغي لا وأيها

 ، الشرع يدركه أنْ  لابد هل العقل يدركه ما أنَّ  بيان وهي ، الكبرى ثانيهما 

 . العقل به يحكم ما طبق على يحكم : أي

 . العقلية الملازمات من هي التي الأصولية المسألة هي وهذه 

 )) .  العقل حجية مبحث موضوع ئنهيّ  المسألتين هاتين ومن 

كان الكلام في الأمر الأول ، المعقود لبيان أقسام الدليل العقلي ، وقد ذَكَرَ الماتن طاب  

ثراه أنّ الدليل العقلي ، وإنْ شئت فقل : الأحكام العقلية على قسمين : مستقلاّت وغير 

  مستقلات .

 م يحتاج إلى شئٍ من التوضيح ، فنقول : وعلى كل حال ، فإنَّ هذا التقسي 

إنَّ كلَّ ممكنٍ محتاج إلى المؤثّر ؛ لاستحالة وجود الممكن بلا علة ، ومن جملة الأمور  

الممكنة ، المعلومات التي ترد ذهنَنا نحن البشر ، المتمثّلة بصنفين من المعلومات : تصوريةٌ 

 وتصديقيةٌ . 

ف الثاني ؛ لذا قال طاب ثراه : ( وعلة العلم وما يخصُّ بحثَنا فعلاً ، هو الصن 

التصديقي لابد ... ) ، ومن جملة معلوماتنا التصديقية ، علمنا بالأحكام الشرعية ، فإنَّ 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )١٨(

حال هذا العلم كحال سائر العلوم لابد له من علة ، والعلة لابد أن تكون من أحد أنواع 

 الحجة الثلاثة : 

 أ ـ الاستقراء .  

 . ب ـ التمثيل  

 ت ـ القياس .  

أما الاستقراء ، فليس مما يثبت به الحكم الشرعي ؛ لأنَّ الاستقراء غالباً ما يكون  

 ناقصاً ، وهو لا يورث إلاّ الظن ، والظنُّ العقلي ليس بحجة . 

وأما التمثيل ، فأيضاً لا يمكننا إثبات الحكم الشرعي به ؛ لأنه هو القياس المصطلح  

 الذي هو ليس من مذهبنا ، ولا نقول بحجيته .  عليه عند الأصوليين

فلم يبقَ إلاّ الطريق الثالث المتمثِّل بالقياس المنطقي والاستدلال الأصولي ، وعليه  

 فيتعين أنْ تكون العلة للعلم بالحكم الشرعي ، هي خصوص القياس باصطلاح المناطقة . 

 ثم إنَّ القياس المنطقي ينقسم إلى قسمين :  

 قتراني .ـ الا ١ 

، وكلّ قياسٍ لابد أنْ يتألف من مقدمتين سواء أكان استثنائياً أم  )١(ـ الاستثنائي  ٢ 

 اقترانياً . 

 وهاتان المقدمتان لا تخرجان عن إحدى حالات ثلاث :  

أ ـ قد تكونان معاً غير عقليتين ، بأنْ كانت كلٌّ من الصغرى والكبرى شرعيةً ، ومما  

في قبال الدليل العقلي ،  "دليلاً شرعياً  "ليل الذي يتألف منهما يسمى يحكم به الشرع ، فالد

                                                             

 ولا يخـفى أنَّ هـذا التـقسيم بلحاظ صورة الـقياس وهيئـته ، لا بلحاظ مادتـه . ينظر : المنطـق ـ )١(

 .  ٢٢٢ـ  ٢٢١/  ٢الشيخ المظفر 



 )١٩(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ولا كلام لنا في هذا القسم هنا . 

ب ـ وقد تكون كلٌّ منهما عقليةً ، أي : مما يحكم العقل به من غير اعتماد على حكمٍ  

ل حسنٌ ؛ كحكم العقل بأنَّ : العد "عقلياً  "شرعي ، فإن الدليل الذي يتألف منهما يسمى

 ، ثم حكمه بأنه : كلُّ ما حكم به العقل حكم به الشرع على طبقه . 

 النتيجة : فالعدل حسنٌ شرعاً ، وكذا الكلام بالنسبة إلى قبح الظلم .  

 .  "المستقلات العقلية  "وهذا القسم هو القسم الأول من الدليل العقلي ، وهو قسم  

والأخرى عقليةً ، والدليل الذي يتألف  إحدى المقدمتين غيرَ عقلية ت ـ وقد تكون 

أيضاً ؛ تغليباً لجانب المقدمة العقلية ؛ كحكم الشرع : بأنَّ هذا الفعل  "عقلياً  "منهما يسمى

 واجبٌ ، وحكم العقل بأنَّ : كل فعلٍ واجبٌ شرعاً ، يلزمه عقلاً وجوب مقدمته شرعاً . 

 فينتج : وجوب المقدمة شرعاً .  

، وإنما  "غير المستقلات العقلية  "لثاني من الدليل العقلي ، وهو قسم وهذا هو القسم ا 

سمي بذلك ؛ لأنه ـ من الواضح ـ عدم استقلال العقل وحده في الوصول إلى النتيجة ، بل 

 استعان بحكم الشرع في إحدى مقدمتي القياس . 

 .  "ب ، ت  "وبحثنا فعلاً في القسمين  

 الأمـر الآخـر

 المباحث بالملازمات العقلية ؟ لماذا سميت هذه

ثم يقع الكلام في الأمر الثاني ـ من الأمرين الذين ذكرهما الماتن طاب ثراه مقدّمةً  

 .  "الملازمات العقلية  "للبحث ـ المعقود لبيان الوجه في تسمية مباحث الأحكام العقلية بـ 

العقلية ؟ ، وهذا من خلال وقبل بيان الوجه ، لا بأس ـ أولاً ـ بيان المراد بالملازمة  

ف على مفردتي : الملازمة .. والعقل .   التعرُّ



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٢٠(

ئ يَلْزَمُه   ئ دائماً ، يقال : لَزِمه الشَّ ئ بالشَّ ، بما يعني :  )١(أما الملازمة لغة : مصاحَبة الشَّ

 .  )٢(امتناع انفكاك الشئ عن الشئ ) (

أنَّ الحكم ـ الأول ـ بحيث لو كون الحكم مقتضياً للآخر ، على معنى  واصطلاحاً : ( 

وقع يقتضي وقوعَ حكمٍ آخر اقتضاءً ضرورياً ؛ كالدخان للنار في النهار ، والنار للدخان في 

 .  )٣(الليل ) 

 .  )٤(ويراد بها ـ هنا ـ الاستلزام ، وهو : ترتُّب نتيجة حتميّة على أمر آخر عقلاً أو تجربةً  

 سابقاً . وأما العقل لغةً : فقد تقدم بيانه  

الاستلزام المذكور بالبداهة ، وفي الاصطلاح : يراد به ـ هنا ـ القوّة الذهنية التي تُدرك  

 .  )٥(: من دون إعمال نظرٍ وفكرٍ أي

فإذن المقصود من الملازمات العقلية : وضوح التلازم بين شيئين وعدم الانفكاك  

لٍ ، وأنَّ هذا الفعل لا يمكن إيجاده بينهما ؛ لقوة الترابط ، فمتى أدرك الإنسان وجوبَ فع

خارجاً إلاّ بعد الإتيان بمقدّمته ، يُدرك ـ بالبداهة ـ استلزام تحقيق هذا الفعل للإتيان 

بمقدّمته التي يتوقف عليها ؛ فمثلاً : لو أمر صاحب المزرعة عماّلها بحرثها ، وهم يدركون 

ستعملونها ولو لم يأمرهم صاحب أنَّ الحرث يتطلّب استعمال آلاته ، سوف يحضرونها وي

 .  )٦(المزرعة بذلك 

                                                             

 .  ٢٤٥/  ٥ينظر : مقاييس اللغة ـ ابن فارس  )١(

 .  ٤٥٧عجي معجم لغة الفقهاء ـ قل )٢(

 .  ٢٢٩التعريفات ـ الجرجاني  )٣(

 .  ٣٥٢/  ٢ينظر : دروس في أصول فقه الإمامية ـ الدكتور الفضلي  )٤(

 ينظر : المصدر نفسه .  )٥(

 ينظر : المصدر نفسه .  )٦(



 )٢١(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

هذا في العرف الاجتماعي ، وفي علم الأصول يراد بالملازمة العقلية : حكم العقل  

بالملازمة بين حكم الشرع وبين أمرٍ آخر ، سواء أكان ذلك الأمر الآخر حكماً عقلياً ؛ كما في 

 تين ، وهما : المستقلات العقلية ، كون المقدمتين فيها عقلي

 حكم العقل ـ مثلاً ـ بقبح الظلم ذاتاً ............... ( الصغرى )  

 وما حكم العقل بقبحه حَكَمَ الشارع بحرمته ...... ( الكبرى )  

 فالنتيجة : حكم الشارع بحرمة الظلم .  

 أم كان حكماً شرعياً ؛ كما في غير المستقلات العقلية ؛ من قبيل :  

 ) ...................... ( الصغرىة شرعاً ............................الصلاة واجب 

 ) ـ الوضوء ـ شرعاً.... ( الكبرى وكلُّ فعلٍ واجبٌ شرعاً يلزمه عقلاً وجوب مقدمته 

 فالنتيجة : مقدمة الصلاة ـ الوضوء ـ واجبة شرعاً .  

قدمته كذلك ، وأما العقل فالملاحَظ أنَّ وجوبَ ذي المقدمة شرعي ، كما أنَّ وجوب م 

 فهو حاكم بالملازمة فحسب . 

 أم كان غيرهما ؛ كما لو كان الحكم مبنياً على العادة ، وسيأتي بعض الأمثلة لذلك .  

ف على المراد من الملازمة العقلية ، نشرع ببيان الوجه في  تسمية مباحث  ثم بعد التعرُّ

فاء ذلك على الطالب لأول وهلة ، وقد بينَّ الأحكام العقلية بالملازمات العقلية ؟ بعد خ

، "المستقلات ، وغير المستقلات " طاب ثراه وجه التسمية بالملازمات العقلية بكلا قسميها

 فأفاد : 

أ ـ أما في المستقلات العقلية ، فيتضح وجه التسمية بعد التأمّل في المقدمتين اللتين  

 :  يتألف منهما الدليل العقلي ، خذ لذلك مثالاً 

، وهذه  "العدل يحسن فعله عقلاً  "ولـى ـ وهي صغرى القياس ـ : الأالمقـدمة  



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٢٢(

قضية عقلية صرفة ، وتعدُّ من المشهورات التي تطابقت عليها آراء العقلاء المسماّة  القضية

وموطن بحثها في مباحث علم الكلام عادةً ، ولا ربط لها بعلم  "الآراء المحمودة  "بـ 

 بُحث عنها هنا فمن باب المقدمة للبحث عن الكبرى الآتية .  الأصول ، وإذا

كلُّ ما يحسن فعله عقلاً يحسن فعله  "خـرى ـ وهي كبرى القياس ـ : الأالمقـدمة  

ومضمونها الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع ، فإذا حَكَمَ العقل بأنَّ هذا  "شرعاً 

ملازمة عقلية ؛ نظراً إلى أنَّ الحاكم بها هو  حَسَنٌ ، فلازمه حُكم الشرع على طبقه ، وهذه

 العقل . 

لة ببيان الملازمة ، ومن   وما يبحث عنه في علم الأصول فهو هذه الكبرى الكلية المتكفِّ

ى بهذه  أجل هذه الملازمة تدخل أحكام المستقلات العقلية في الملازمات العقلية ، وتسمَّ

 . التسمية

اً قد يعترض ذ  هنَ الطالب ؛ حيث يرى أنَّ المقدمة الثانية ـ أعني : الكبرى ثم أنَّ توهمُّ

تؤشرِّ  "كلّما حَكَمَ به العقل حَكَمَ به الشرع  "الكلية ـ معناها حجيّة حكم العقل ، فقضية 

 له إلى أنَّ حكم العقل حجةٌ ، وببركته يُستكشف الحكم الشرعي . 

غي الخلط بين المقدّمات المنتجة فدفع طاب ثراه هذا التوهم بما حاصله : أنه لا ينب 

للحكم الشرعي في باب الملازمات العقلية ؛ باعتبار أنَّ الاستلزامات العقلية لا تُنتج 

الحكم الشرعي إلاّ بوساطة مقدمتين ، فليس معنى المقدمة الثانية حجية حكم العقل ، بل 

تكون نتيجتهما حكمَ العقل أنَّ هذه الكبرى ـ أي : المقدمة الثانية ـ لدى ضمّها إلى الصغرى 

م  )١(، ولكن قد يأتي منكرٌ وينكر هذه النتيجة  "العدل يحسن فعله شرعاً  "بأنَّ  ، ولا يسلِّ

                                                             

 وبعض الأخباريينكما يُنسب إنـكار الملازمة بين حكـم العـقل وحكـم الشرع ، إلى جملةٍ من  )١(

  ين ، كما سـيأتي بيان ذلك في محله إنْ شاء االله تعالى .الأصولي



 )٢٣(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

بأنَّ العدل مما ثبُتَ له حسْنٌ شرعي ، فكان لزاماً علينا إثبات حجيّة هذا الاستنتاج العقلي 

لملازمة ـ لا قيمة له ما لم تثبُت والإدراك العقلي ؛ على أساس أنَّ ما يُدركه العقل ـ من ا

 حجيّته ، وإثبات ذلك مرتبط بمباحث الحجة . 

وأما الشق الآخر من البحث ـ أعني : في غير المستقلاّت العقلية ـ ، فسيأتي الكلام فيه  

  إنْ شاء االله تعالى .

 تـوضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ  

وهي : ما تطابقتْ عليها الآراء ))  "ة الآراء المحمود "قـوله طاب ثراه : (( تسمى  

من أجل قضاء المصلحة العامة للحكم بها ؛ باعتبار أنَّ بها حفظَ النظام وبقاء النوع ؛ 

كقضية حسن العدل وقبح الظلم . ومعنى حسن العدل : أنَّ فاعله ممدوح لدى العقلاء ، 

 . )١(حسين والتقبيح العقليينمعنى الت ومعنى قبح الظلم : أنَّ فاعله مذموم لديهم ، وهذا هو

د ... ))  قـوله طاب ثراه : (( وهي بيان المدركات العقلية في الأفعال الاختيارية  وإنما قيَّ

طاب ثراه كلامه بالأفعال الاختيارية فحسب ؛ نظراً إلى أنَّ الأفعال الاضطرارية لا تتصف 

لقان ويُراد بهما : المدح والذم ، بالحسن والقبح ؛ وذلك لأنّ الحسن والقبح في محل النزاع يُط

ولا يخفى أنهما بهذا المعنى يقعان وصفاً للأفعال الاختيارية فقط ، ومعنى ذلك : أنَّ الحسن 

 ما استحق فاعله عليه المدحَ عند العقلاء ، والقبح ما استحق عليه مرتكبه الذمَّ عندهم . 

                                                             

 .  ٣٠٨ـ  ٣٠٧/  ٣ينظر : المنطق ـ الشيخ المظفر  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٢٤(

  )) ٣اة (( 

ف طاب ثراه : ((   ، " العقلية المستقلات غير " في وأما ـ ٢قـال المصنِّـ

وهما  العقلي الدليل منهما يتألف اللتين المقدمتين بعد بيان فيها الحال يظهر فأيضاً 

 : مثلاً ـ ـ

 حال الاضطرار في به مأمور به المأتي هذا " أو " واجب الفعل هذا " الأولى 

 . شرعية فهي الفقه علم في تثبت القضايا هذه فمثل "

 "أو  " شرعاً  مقدمته وجوب عقلاً  يلزمه شرعاً  واجبٌ  فعل كل ":  ةالثاني 

 به حال الاضطرار مأمور وهو به مأتي كل " أو " شرعاً  ضده حرمة عقلاً  يلزمه

 . وهكذا. . .  " الاختيار حال به المأمور عن الإجزاء عقلاً  يلزمه

 ما يثبت ينب العقلية الملازمة مضمونها عقلية أحكام القضايا هذه أمثال فإن

 هي الأحكام العقلية وهذه ، آخر شرعي حكم وبين الأولى القضية في شرعاً 

 الملازمات في باب تدخل هذا أجل ومن ؛ الأصول علم في عنها يبحث التي

 . العقلية

 : الخلاصة

 إثبات العقلية هو الملازمات في عنه المبحوث أنَّ  يتضح ذكرنا ما جميع ومن 

 أكانت ، سواء الشرعي الحكم إثبات طريق في تقع التي العقلية الكبريات



 )٢٥(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 المستقلات في غير كما شرعية ؛ أم ، العقلية المستقلات في كما عقلية ؛ الصغرى

 . العقلية

 كما أنَّ  ، الأصول علم غير آخر علمٍ  في عنها يبحث فدائماً  الصغرى أما 

 عحكم الشر ملازمة عن عبارة وهي ، الأصول علم في عنها يبحث الكبرى

 حكماً  أم حكماً شرعياً  الآخر الشئ ذلك أكان سواء ، العقلية بالملازمة آخر لشئٍ 

 .  غيرهما أم عقلياً 

 كبراه حجية آخر لقياس صغرى هاتين تقع والكبرى الصغرى من والنتيجة 

 . الحجة في مباحث الكبرى هذه عن ويبحث ، العقل

 وباب غير ، العقلية لاتّالمستق باب بابين : في هنا بحثنا فينحصر هذا وعلى 

 فنقول :  ، العقلية المستقلات

 العقلية المستقلاتّ : الأول الباب

 : تمهيد 

 في الحكم الشرعي منها يستكشف التي العقلية المستقلات انحصار الظاهر 

 .  العقليين والتقبيح التحسين مسألة:  وهي ، واحدةٍ  مسألةٍ 

 ، لا بالتفصيل أطرافها جميع من لةالمسأ هذه عن نبحث أنْ  علينا وعليه يجب 

 : فنقول ، الدارجة الأصول كتب في عنها يُبحث لم أنه سيما [ و ]

 : متلاحقة أمور أربعة في هنا البحث وقع 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٢٦(

 بها وتعلق خطابه الشارع حكم عن النظر قطع مع للأفعال تثبت هل إنه ـ ١ 

 وقبح حُسْنٌ  للأفعال هل:  فقل شئت إنْ  أو ؟ ، وقبح حسن من عقلية أحكام

 ، عليها حكم الشارع فرض قبل العقل نظر في ذاتية قيم ولها ذواتها بحسب

نه ما الحَسَنَ  وإنما ذلك لها أوليس  مطلقاً  والفعل ، قبحه والقبيح ما الشارع حسَّ

 ؟ قبيحاً  حَسناً ولا ليس الشارع حكم دون من نفسه حد في

 مسألة التحسين وهو ، والعدلية الأشاعرة بين الأصيل الخلاف هو وهذا 

 بعدالة مسألة الاعتقاد تترتب وعليها ، الكلام علم في المعروفة العقليين والتقبيح

 ، عادل بأنه تعالى لقولهم ؛ " عدلية " العدلية سميت وإنما ، وغيرها تعالى االله

 . العقليين والقبح الحسن ثبوت في مذهبهم على بناءً 

 ، لمسألتنا الأصولية المبادئ من تبارهاباع هنا المسألة هذه عن نبحث ونحن 

 . سبق فيما ذلك إلى أشرنا كما

هل  ، وقُبحاً  حُسناً  أنفسها حد في للأفعال بأنَّ  القول فرض بعد ـ إنه ٢ 

 الشارع وبيانه تعليم عن مستقلاً  والقبح الحسن وجوه إدراك من العقل يتمكن

نه تقدير وعلى ؟ ، لا أو وتعليمه  بيان الشارع بدون هب يأخذ أنْ  للمكلف هل تمكُّ

 ؟ الموارد بعض في أو مطلقاً  إما ذلك له أوليس ،

 الأصوليين وجماعة من بين المعروفة الخلاف نقط إحدى هي المسألة وهذه 

 من ليست وهي أيضاً  ، يأتي ما على بعضهم من تفصيل وفيها ، الأخباريين

 بدون لأنه ؛ الآتية ليةلمسألتنا الأصو المبادئ من ولكنها ، الأصول علم مباحث



 )٢٧(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 القياس صغرى عندنا تتحقق والقبح لا الحسن وجود يدرك العقل بأنَّ  القول

 . سابقاً  عنها تكلمنا التي

 التي وقعت المغالطة سببه المسألة هذه تحرير أنَّ  عليكم يخفى أنْ  ينبغي ولا 

 لا ـ أتيسي كما الصحيح ـ وجهها على الأولى المسألة تحرير فبعد وإلاّ  ، لبعضهم

 )) .  محله القريب في ذلك توضيح فانتظر ، النزاع لهذا مجالٌ  يبقى

الملازمات  "كان كلامنا ـ أخيراً ـ في بيان وجه تسمية مباحث الأحكام العقليّة بـ  

بكلا قسميها : المستقلاّت ، وغير المستقلاّت ، وقد بينَّ طاب ثراه ما يتعلّق بالشق  "العقليّة 

  لكلام ـ فعلاً ـ إلى الشق الآخر ، وهو :الأول ، وبلغ ا

ب ـ وأما في غير المستقلات العقلية ، فأيضاً يتضح وجه التسمية بعد التأمل في  

 العقلي ، خذ لذلك مثالاً :  الدليل منهما يتألف اللتين المقدمتين

 ١  . 

، وهذه قضية  " واجب الفعل هذا "المقـدمة الأولـى ـ وهي صغرى القياس ـ :  

 عية تُبحث في علم الفقه ولا ربط لها بعلم الأصول . شر

 عقلاً  يلزمه شرعاً  واجب فعلٍ  كلُّ  "المقـدمة الأخـرى ـ وهي كبرى القياس ـ :  

، وهذه القضية تعْني أنَّ هناك ملازمةً عقلاً بين وجوب ذي  " شرعاً  مقدمته وجوب

 المقدمة شرعاً ووجوب مقدمته شرعاً . 

المقدمتين : حكم العقل بأنَّ مقدمة الواجب واجبة عند الشارع ،  والنتيجة من هاتين 

 وأما أنَّ حكم العقل هذا ، هل هو حجةٌ أو لا ؟ فهذا ما سيأتي بيانه في مباحث الحجة . 

 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٢٨(

 ٢  . 

 الفقه .  علم في ، وهي قضية شرعية تثبت " واجب الفعل هذا "المقـدمة الأولـى :  

، وهذه  " شرعاً  ضده عقلاً حرمة يلزمه شرعاً  واجب علٍ ف كلُّ  "خـرى : الأالمقـدمة  

 شرعي حكمٍ  وبين الأولى القضية في شرعاً  ما يثبت بين العقلية الملازمة مضمونها القضية

 آخر . 

والنتيجة من هاتين المقدمتين : حكم العقل بأنَّ ضدَّ الواجب حرام شرعاً ، وأما أنَّ  

 أو لا ؟ فهذا ما سيأتي بيانه في مباحث الحجة . هذا الاستنتاج العقلي ، هل هو حجةٌ 

 أحكامٌ  فالملاحَظ أنَّ البحث في الجميع عن الملازمة ؛ فإنَّ أمثال هذه القضايا الكبروية 

 شرعي حكمٍ  وبين الأولى القضية في شرعاً  ما يثبت بين العقلية الملازمة مضمونها عقليةٌ 

 تدخل هذا أجل ومن ؛ الأصول علم في نهاع يُبحث التي هي الأحكام العقلية وهذه ، آخر

ى بهذه التسمية .  الملازمات في باب  العقلية ، وتسمَّ

ثم ذكر الماتن طاب ثراه خلاصة البحث ، وهي : أنه سواء أكنَّا في المستقلات العقلية  

أم في غير المستقلات العقلية ، فلا نبحث عن الصغرى ؛ وذلك لأنَّ البحث عن الصغرى 

لمٍ آخر كعلم الكلام ؛ كما في المستقلات العقلية ، أو علم الفقه ؛ كما في غير يكون في ع

 المستقلات العقلية . 

ويكون البحث في هذا العلم ، عن الكبرى الكلية المتمثِّلة في الملازمة بين حكم العقل  

راكٌ ، وحكم الشرع ، ثم بعد إثبات هذه الملازمة في هذا المقصد ، وأنَّ العقل له حكمٌ وإد

ينفتح أمامنا بابٌ آخر وهو : أنَّ هذا الحكم العقلي هل هو حجةٌ أو لا ؟ ، وهذا بحثٌ 

 كبروي ـ كما عرفت سابقاً ـ يُبحث عنه في المقصد الثالث . 

،  العقلية المستقلات ـ باب ١وعلى هذا فمباحث الملازمات العقلية تنحصر في بابين :  



 )٢٩(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 العقلية .  المستقلات ـ باب غير ٢

 العقلية المستقلات : الأول الباب

الكلام في الباب الأول من بابـَي مباحث الملازمات العقلية ، المنعقد في بيان  

د الشيخ الماتن طاب ثراه لذلك تمهيداً ، و استظهر أنَّ  المستقلات العقلية ، وقد مهَّ

واحدةٍ وهي  المستقلات العقلية التي يُستَكشف منها الحكم الشرعي ، منحصرة في مسألةٍ 

العقليين ، فرأى من الضروري البحث عن هذه المسألة من جميع  مسألة التحسين والتقبيح

 ، فأفاد طاب ثراه ما حاصله :  أطرافها تفصيلاً 

 إنَّ البحث هنا يقع في أربعة مباحث متلاحقة :  

 في ذاتية قيم ولها ذواتها بحسب وقبحٌ  هل لأفعالنا الاختيارية حُسنٌ :  ولالأالمبـحث  

العقل ، بقطع النظر عن أمر الشارع ونهيه ، فبعضها ذاتاً حسنة وبعضها الآخر ذاتاً  نظر

ذلك ، وإنما حُسن أفعالنا وقبحها أمر اعتباري وتابعٌ لأمر الشارع ونهيه  لها قبيحة ، أوليس

نه ، فالحَسَنُ ما  حكم دون من هذات حد في مطلقاً  و أما الفعل ، قبَّحه والقبيحُ ما الشارع حسَّ

 ؟  قبيحاً  حَسَناً ولا فليس الشارع

الواردة  "القيم الذاتية للأفعال في نظر العقل  "ومن هذا البيان يتضح ، أنَّ المراد من  

في عبارة الماتن طاب ثراه هو : أنَّ هناك أفعالاً يُدرك العقل بصميم ذاته ومن دون 

ه عنها ، وفي هذا الصدد الاستعانة بالشرع أنها حسنة ، ويجب القيام بها  ، أو قبيحة يلزم التنزُّ

لو أمر الشارع بالأولى ونهى عن الثانية ، لكان كاشفاً عماّ يُدركه العقل ومُرشِداً إليه ، 

نه العقل .   وليس للشارع أنْ يعكس القضية بأنْ يحسّنَ ما قبَّحه العقل ، أو يقبِّح ما حسَّ

 الأشاعرة من طرف بين الأصيل الخلاف ووالخلاف في هذه المرحلة من البحث ، ه 

 علم في المعروفة العقليين والتقبيح مسألة التحسين وهو ، أَلاَ  والعدلية من طرفٍ آخر



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٣٠(

 االله بعدالة كمسألة الاعتقاد تترتب عليها بعض المسائل الاعتقادية المهمة ؛ والتي ، الكلام

 وغيرها .  تعالى

لمسألتنا الأصولية ،  المبادئ التصديقية من رهاباعتبا هنا المسألة هذه عن نبحث ونحن 

 وهي مسألة الملازمة العقلية بين حكم العقل وحكم الشرع . 

 حُسناً  ذواتها وأنفسها حد في للأفعال أنه بعد تسليم القول بأنَّ :  المبـحث الثـانـي 

 وقبحاً ، وأنَّ الحسن والقبح أمران واقعيان ، ينفتح علينا بحثٌ آخر ، وهو : 

 تعليم عن مستقلاً  والقبح حال كونه الحسن وجوه إدراك من العقل أ ـ هل يتمكن 

؟ فبعد أنْ فرضنا أنَّ للفعل الكذائي ـ مثلاً ـ حُسْناً ، هل يُدْرك العقل  لا أو الشارع وبيانه ،

 وجهَهُ لمَ صارَ حَسَنَاً مستقلا� عن تعليم الشارع ، أم لا ؟ 

وتعليمه ، فيمتثل  بيان الشارع بدون به يأخذ أنْ  لمكلَّفل هل تمكنه ، تقدير ب ـ وعلى 

نه العقل ويترك ما قبَّحه ،  ؟  الموارد بعض في أو مطلقاً  إما ذلك له أوليس ما حسَّ

 الأخباريين من الأصوليين وجماعة بين المعروفة الخلاف نقاط إحدى هي المسألة وهذه 

مسألتنا  مبادئ من ولكنها ، صولالأ علم مباحث من ليست وهي أيضاً  ، يأتي على ما

 تتحقق والقبح ، لا الحُسن وجوه يُدرك العقل إنَّ  القول : بدون لأنه ؛ الآتية الأصولية

  . سابقاً  عنها تكلمنا التي القياس صغرى عندنا

ثم نبَّه طاب ثراه إلى : أنَّ البحث في هذه المسألة الثانية يرجع ـ لبَّـاً ـ إلى البحث في  

لأولى وأنهما بحثٌ واحدٌ ؛ لما سنُـثْبتُه إنْ شاء االله تعالى من أنَّ الحسن والقبح المسألة ا

الواقعيين للأشياء ، ليس إلاّ إدراك العقل النظري ، ولا نعني من أنَّ للأفعال حسناً وقبحاً 

 بحسب ذواتها إلاّ إدراك العقل . 



 )٣١(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، )١(وقع فيها بعض الأخباريين  التي المغالطة إلاّ أنَّ تحرير هذه المسألة الثانية سببه 

حيث نفى مطلقاً إدراك العقل لحكم الشارع وحجيته ، وأنه إذا كان للعقل إمكان أنْ يدرك 

 وجوه الحسن والقبح مستقلا� عن حكم الشارع ، فأين أصبح دور الشارع الحكيم ؟! وإلاّ 

  النزاع . لهذا مجال بقىي لا ـ ، سيأتي كما الصحيح ـ وجهها على الأولى المسألة تحرير فبعد

 تـوضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ   

الحكم  منها يُستَكشَف التي العقلية المستقلات انحصار قـوله طاب ثراه : (( الظاهر 

وجه الانحصار ما العقليين ))  والتقبيح التحسين مسألة:  وهي ، واحدةٍ  مسألةٍ  في الشرعي

نَّ الشارعَ المقدّس لا يشاركُ حكمَ العقل العملي إلاّ في من أ )٢(ذكره الشيخ الماتن طاب ثراه 

 هذه المسألة ، بمعنى أنَّ العقل النظري لا يحكم بالملازمة إلاّ في هذا المورد خاصّة . 

:  الأشاعرةوالعدلية ))  الأشاعرة بين الأصيل الخلاف هو قـوله طاب ثراه : (( وهذا 

 هـ ) ٣٢٤ هـ ـ ٢٦٠الأشعري (  إسماعيل بن علي الحسن أبو هو الفرقة هذه ومؤسس

كان أبو الحسن ـ في أول أمره  وقد ، صفين يوم الحَكَمين الأشعري أحد موسى أبي نسِبةً إلى

 من وتبرأ عنهم ثم انشقَّ  الجبائي ، علي أبي المعتزلة مشاهير أحد تتلمذ على يد ـ معتزلياً ،

 يوم في بالبصرة الجامع المسجد في ، القرآن وخلق ، بالعدل من القول تاب ثم ، الاعتزال

 فأنا يعرفني لم ومَنْ  ، عرفني فقد عرفني مَنْ : ( صوته  بأعلى ونادى كرسياً  رقى ، الجمعة

فه  وأنَّ  بالأبصار يُرى لا االله وأنَّ  ، القرآن بخلق قلتُ  كنتُ  ، فلان بن أنا فلان ، نفسي أعرِّ

 لفضائحهم مخرج المعتزلة ، على للرد قدمعت ، مقلع تائب وأنا ، أفعلها أنا أفعال الشر

                                                             

 ؛ ( والحـق أنَّ الأحكـام الـشرعـية ٨٩/  ٢٢ينـظر : الحـدائق الـناضرة ـ الـمحـدّث البحـراني  )١(

 توقيفية من الشارع لا مسرح للعقول فيها ) . 

 .  ١٢٩الثالث في الجزء  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٣٢(

  . )١( ) ومعايبهم

 في العقلي العنصر أَدخَلَ  بعدما أتباع الحديث ، وصار له أهل إلى الأشعري تحوّل ثم 

 العقلية بالأدلة الحديث حرّموا الاستدلال أنَّ أهل ذلك ؛ والإثبات على معتقداتهم البرهان

 ، والعقل المنطق خالفت حتى لو تفوا بظاهر النصوصواك ، الفلسفية في العقائد والبراهين

 الآيات وتأويل ، العقائد لإثبات بالعقل الذي يستدل منهج المعتزلة عكس على بذلك وهم

 . العقلي للدليل الظاهرية معانيها مخالفة في حال والروايات

 حتى أصبح الحاكمة والسلطة الناس عامة قبولَ  الأشعري إصلاحات لاقت وقد 

 المذاهب الاعتقادية على وطغى العباسية للدولة الرسمي المذهب الأشاعرة مذهب

 .  )٢( الأخرى

وا بالعدلية ؛ (  إلى  نسبةً  وأما العدلية ، فهو عنوان يطلق على الإمامية والمعتزلة ، وسُمُّ

 لأنَّ القول ؛ وذلك والتقبيح العقليين التحسين فكرة على القائم بعدل االله تعالى ، القول

 ، وبخلافه القول ومستقلا�  مستقراً  محدّداً  العدلَ مفهوماً  يعطي العقليين والتقبيح التحسينب

 .  )٣(الشرعيين )  والتقبيح بالتحسين

الأصوليين  بين المعروفة الخلاف نقط إحدى هي المسألة قـوله طاب ثراه : (( وهذه 

 الاثني الإمامية الشيعة من ةفرق : هم الاخبارية أو الأخباريونالأخباريين ))  من وجماعة

 تنويع بالأخبار ، وقد شجبوا ويعملون الشرعية في الأحكام الاجتهاد يمنعون عشرية

 وإثبات ، إبطاله في البحث وبسطوا ،!  بها يحرم العمل التي البدع من وعدّوه ، الحديث

                                                             

 .  ٢٣١فهرست ابن النديم  )١(

 وما بعدها .٢٥٩ينظر : أزمة الخلافة والإمامة وآثارها المعاصرة ـ د . أسعد وحيد القاسم  )٢(

 .  ١٤٠خلاصة علم الكلام ـ الدكتور الفضلي  )٣(



 )٣٣(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 لأنها ؛ عتبرةالم الكتب عن نقلوها التي الأخبار جميع بل ، الأربعة كتبنا أخبار جميع صحة

الأربعة  الأدلة من ، ويُسقطون×  المعصوم عن بصدورها الوثوق تفيد بقرائن محفوفة

 والخبر ؛ ولذلك الكتاب على ويقتصرون والاجماعَ ، العقل دليلَ  الفقه أصول في المذكورة

 يرون ولا أصول الفقه ، تعلُّم إلى حاجةً  يرون ولا الأخبار ، إلى نسبةً  بالأخبارية عرفوا

 .  )١(صحته 

  

 

 

                                                             

ـ  ١٦ ـ الغريفيوما بعدها ، قواعـد الحديث  ٢٢٢/  ٣ينظر : أعـيان الـشيعة ـ الـسيد محسن الأمين  )١(

١٧  . 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٣٤(

  )) ٤اة (( 

 وقبحاً  حسناً  للأفعال أنَّ  فرض بعد إنهـ  ٣قـال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 العقل كان إذا عما التساؤل إلى ننتقل أنْ  يصح ، والقبح الحسن يدرك العقل وأنَّ 

 حكم إذا العقل أنَّ  بمعنى ، الشرع وحكم حكمه بين بالملازمة أيضاً  يحكم

 . حكمه طبق على الشارع يحكم أنْ  عقلاً  عنده يلزم هل قبحه أو شئٍ  بحسن

 النزاع فيها وقع التي الملازمة بمسألة عنها المعبرَّ  الأصولية المسألة هي وهذه 

 . الفصول كصاحب الأصوليين وبعض ، الأخباريين من جملة الملازمة فأنكر ،

 على يحكم أنْ  لابد رعالشا بأنَّ  القطع وحصول الملازمة ثبوت بعد إنه ـ ٤ 

 ؟ شرعاً  حجة القطع هذا فهل ، العقل به حكم ما طبق

 : نواح ثلاث النزاع هذا ومرجع 

 . به الأخذ عن وينهى القطع هذا حجية الشارع ينفي أنْ  إمكان في:  الأولى 

 الأخذ عن نهى هل ، القطع حجية الشارع نفي إمكان فرض بعد:  الثانية 

 صابيُ  لا االله دين إنَّ  ":  × الإمام كقول القطع استلزم وإن العقل بحكم

 ؟ بذلك تفسيره تقدير على " بالعقول

 . همكلِّ  أو همجلِّ  الأخباريين مع وقع الناحيتين هاتين في والنزاع 

 حكم معنى هل القطع حجية الشارع نفي إمكان عدم فرض بعد:  الثالثة 

 إدراكه : معناه حكمه أنَّ  أو ، ونهيه أمره هو العقل حكم طبق على الشارع



 )٣٥(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، ونهيه أمره غير آخر شئ وهو ، تركه أو فعله ينبغي الفعل هذا بأنَّ  وعلمه

 بما حكم الشارع بأنَّ  القطع يكفي ولا ، آخر دليلٍ  إلى يحتاج ونهيه أمره فإثبات

 ؟ العقل به حكم

 " الحجة مباحث في سيأتي النواحي هذه في الكلام فإنَّ  ، حال كل وعلى 

 .  العقل حجية في النزاع وهو " الثالث المقصد

 الرابع المبحث ونترك ، الأولى الثلاثة للمباحث هنا نتعرض فنحن : وعليه 

 .  الثالث المقصد إلى بنواحيه

  الأول المبحث

 العقليان والتقبيح التحسين

،  ؟ شرعيان أو عقليان نهماأ هل ، وقبحها الأفعال سنحُ  في الناس اختلف 

 . الشرع أو العقل بهما لحاكما أنَّ  بمعنى

 الحسن وليس ، وقبحها الأفعال حسن في للعقل حكم لا:  الأشاعرة تفقال 

 ما إنَّ  بل ، الشارع بيان ورود قبل فعلاً  حاصل حقيقي أمرٍ  إلى عائداً  والقبح

 الشارع عكس فلو ، قبيح فهو الشارع حهقبَّ  وما ، حسنٌ  فهو الشارع نهحسَّ 

 القبيح فصار الأمر وانقلب ممتنعاً  يكن لم حسنه ما وقبح هقبح ما فحسن القضيةَ 

 ومن الوجوب إلى الحرمة من بالنسخ لذلك لواومثّ  ، قبيحاً  والحسن ناً سَ حَ 

 . الحرمة إلى الوجوب



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٣٦(

 حكم عن النظر قطع مع العقل عند ذاتيةً  قيماً  للأفعال إنَّ :  العدلية وقالت 

 ما ومنها ، نفسه في قبيح هو ما اومنه ، نفسه في حسن هو ما فمنها ، الشارع

 هو عماّ  إلاّ  ينهى ولا حسنٌ  هو بما إلاَّ  يأمر لا والشارع ، الوصفان هذان له ليس

 به تعالى االله أمر أنه لا ، به تعالى االله أمر ولحسنه حسن نفسه في فالصدق ، قبيحٌ 

 عنه نهى أنه لا ، عنه تعالى االله نهى ولذلك قبيح نفسه في والكذب ، حسناً  فصار

 . قبيحاً  فصار

 ولا ، البيان بهذا الطرفين رأي اتضاح عدم وأعتقدُ  ، الرأيين خلاصة هذه 

 لأحد نحكم أنْ  نستطيع لا ، بوضوح نهانبيِّ  لم إذا البحث في غامضةٌ  نقطٌ  تزال

 وجوب ولتوقف ، الأصولية للمسألة مقدمةً  ضروري أمر وهو ، الطرفين

 . عليه المعرفة

 هذا في الاختصار من أنفسنا على أخذنا مما بأوسع البحث بسط من فلابد 

 أكثر في التنقيح من هحقَّ  إعطائه ولعدم ، جهة من الموضوع هذا لأهمية ؛ الكتاب

 . أخرى جهة من والأصولية الكلامية الكتب

 الجزء في رتهحرّ  ما إلى بالرجوع ، البحث هذا في الدخول قبل كمفُ وأكلِّ  

 على به لتستعينوا؛  المشهورات القضايا عن ) ٢٣ -  ١٧ ص(  المنطق من الثالث

 )) .  هنا ما

كان الكلام في بيان المباحث الأربعة التي يبحث الماتن طاب ثراه من خلالها مسألة  

  التحسين والتقبيح العقليين ، وقد بيَّنا اثنين منها ، وبلغ الحديث ـ فعلاً ـ إلى :



 )٣٧(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 أنَّ فرض و بحسب ذواتها ، وقبحاً  سناً حُ  للأفعال أنَّ  فرض بعد إنه:  المبـحث الثـالث 

 كان إذا عما التساؤل إلى ننتقل أن يصح ،الأفعال وقُبحَها  سنَ حُ  ـ مستقلا� ـ دركيُ  العقل

 سنبحُ  مَ كَ حَ  إذا العقل أنَّ  بمعنى ، الشرع وحكم حكمه بين بالملازمة أيضاً  يحكم العقل

 على الشارع يحكم أنْ  عقلاً  عنده يلزم هل مثلاً ــ كالظلم  قبحه أوـ كالعدل مثلاً ـ  شئٍ 

 ؟  حكمه طبق

 وإنْ شئت فقل : هل هناك ملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع ، أم لا ؟  

بين  النزاع فيها وقع التي الملازمة بمسألة عنها المعبرَّ  الأصولية المسألة هي وهذه 

 الأعلام . 

 الشارع بأنَّ  القطع وحصولزمة في المبحث السابق بعد أنْ أثبتنا الملا: المبـحث الـرابع 

 القطع ، ينفتح علينا هذا البحث و هو : أنَّ  العقل به حكم ما طبق على يحكم أنْ  لابد

  ؟ شرعاً  حجة الحاصل للعقل هل هو

  : نواح ثلاث النزاع هذا ومرجع 

؛ كما لو قطع  به الأخذ عن وينهى القطع هذا ةَ حجيّ  الشارع ينفي أنْ  إمكان في:  الأولى 

العقل ـ مثلاً ـ بالملازمة بين وجوب الشئ ووجوب مقدّمته ، فهل يتسنىّ للشرع أنْ يحكم 

 بإباحة المقدمة وعدم وجوبها ، أو لا يتسنىّ له ذلك ؟ 

 عن ـ فعلاً ـ نهى هل ، العقلي القطع ةَ حجيّ  الشارع نفي إمكان فرض بعد:  الثانية 

 صابيُ  لا االله دين إنَّ  ":  × الإمام كقول ؛ القطع استلزم وإن العقل بحكم الأخذ



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٣٨(

 .  ؟ ، أم لم ينهَ عن ذلك بذلك تفسيره تقدير على )١( " بالعقول

  . همكلِّ  أو همجلِّ  الأخباريين مع وقع الناحيتين هاتين في والنزاع 

، بل عليه أنْ يُصدِر حكمه  القطع ةَ حجيّ  الشارع نفي إمكان عدم فرض بعد:  الثالثة 

لى طبق ما حَكَمَ به العقل ، ننتقل إلى التساؤل : ما معنى حكم الشارع على طبق ما حَكَمَ ع

بمعنى أنَّ الشئ الذي أدْرَك العقلُ حُسْنَه أَمَرَ الشارع به  ، هونهيُ  هأمرُ به العقل ؟ هل معناه 

مجردُ  معناه أنَّ  وأوقال : افعل ، والذي أَدْركَ العقلُ قُبحَه نهَى الشارع عنه وقال : لا تفعل ، 

 ونهيه هأمرِ  غير آخر شئٌ  وهو ، تركه أو فعله ينبغي مما الفعل هذا بأنَّ  هوعلمِ  الشارع إدراكِ 

 به مكَ حَ  بما مكَ حَ  الشارع بأنَّ  القطع يكفي ولا ، آخر دليل إلى يحتاج ونهيه أمره فإثباتُ  ،

  ؟ العقل

 كلاهما محُتملٌ ، وهذا مما يُبحث في محله .  

 مباحث في سيأتي المبحث الرابع بنواحيه الثلاثة ، في الحديث فإنَّ  ، حال كل وعلى 

 فنحن وعندها ، العقل حجية في النزاع وهو إنْ شاء االله تعالى ، " الثالث المقصد " الحجة

 .  الثالث المقصد إلى بنواحيه الرابع المبحث ونترك ، الأولى الثلاثة للمباحث ـ هناـ  نتعرض

 لالأو المبحث

 العقليان والتقبيح التحسين

الكلام في المبحث الأول من المباحث الثلاثة للملازمات العقلية ، والمعقود لبيان  

                                                             

بهذا المضمون قـد رواه العلامة المجلسي طاب ثراه عن كـتاب كمال الدين ، وقـد ورد فيه : ( قال عليّ  )١(

 ٣٤باب  ٣٠٣/  ٢بن الحسين عليه السلام : إنّ دين االله لا يُصاب بالعقـول الناقـصة ... ) بحار الأنوار ا

 .  ٤١ح  من كتاب العلم

  . "إنَِّ دِينَ االلهَّ لاَ يُصَابُ باِلْقِيَاسِ  "بلفظ :  ١٤ح  ٥٧/  ١في وإلاّ ففي الكا 



 )٣٩(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

مسألة التحسين والتقبيح العقليين ، وبما أنَّ البحث في هذه المسألة ـ صغرىً وكبرىً ـ 

ل أهم ما يتصل بمبحث العقل كدليلٍ ، فقد أفردَ الماتن طاب ثراه في هذا الباب ثلاثةَ  يشكِّ

ل طاب ثراه الحديث عن  مباحث لتنقيح صغرى القياس الذي تمثّله هذه المسألة ، وأجَّ

 الكبرى ـ أعني : حجيّة ما يقطع به العقل من الملازمة ـ إلى محله في المقصد الثالث . 

وقبل التصدّي لبيان تلكم المباحث التي ذكرها الشيخ الماتن طاب ثراه ، لا بأس  

يم توطئةٍ نمرُّ من خلالها ـ ولو سريعاً ـ على التعريف بالقاعدة المذكورة ـ قاعدة بتقد

 الكلام علم فيالتحسين والتقبيح العقليين ـ وبيان جذورها التاريخية وما لها من المكانة 

 ، فنقول :  الإسلامي

 يتفق فقلما ، هذا ايومن إلىقديماً و المفكرين من كثيرٌ وأما القاعدة تعريفاً ، فقد اهتمَّ بها  

 .  علومعدة ب لعلاقتها ؛ إليها يشير أنْ  دون الإنسانية العلوم في باحث يخوض أن

لتكون  زوايا عدة من البحث طاولة على القاعدةعرض  إلى الحاجة دعت ولذلك 

 تلك نالتْ  وقد ، المجالات مختلف في الحقيقة توضيح ستهدفي أساساً في البحث الذي

 القيم ثبات أنكروا الذين الغربيين عند ولاسيما المتأخرة العصور في واسعاً  اهتماماً  القاعدة

 ليسوأنه  ، السائدة والظروف للأوضاع تابعة أنهاعلى أساس  بنسبيتها وقالوا الأخلاقية

  . ثابت أخلاقي أصل هناك

 بل الأخلاقية لثُ ـالمُ  كافة انهيار ه منيوجب ؛ لما القول هذاعدم صحة  الواضح ومن 

 مادام التكليف في الدنيا .  الشرعية الأحكام إلغاء أنَّ 

 غمار خاضواوإنْ  المسلمين من مينالمتكلّ ، فإنّـا نجد  للقاعدة التاريخيةوأما الجذور  

 ليست المذكورة القاعدة أنَّ  إلاّ ،  الكلامية الكتب بها تعجّ وقد  ، القاعدة تلك البحث في

 : إلى الحكمة تقسيمهم عند ، مبكر وقت منذ لإغريقا فلاسفة سبقتهم بل ، ابتكاراتهم من



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٤٠(

  : التقسيم وحاصل ، وعملية نظرية

 : قسمين على الإنسان يدركه ما أنَّ  

 المثلث زوايا أنَّ  أو ، موجود والعقل ، موجود االله مثل ؛ علميُ  أنْ  شأنه من ما ـ أ 

 . قائمتين لزاويتين مساوية

  . قبيح والظلم ، حسن العدل:  كقولنا ؛ عمليُ  أنْ  شأنه من ما ـ ب 

 وتدبير المدن سياسة إلى راجع إما:  الإنسان يعمله أن شأنه من ما إدراك إنَّ  ثم 

 بها قيتخلَّ  أنْ  يجب التي والقيم الأخلاق إلى أو ، العائلة وإدارة المنزل تدبير إلى أو المجتمع،

  . حياته في الإنسان

 إدراك الملاكات ومن ، ما ملاكٍ  وجود رهن ائلوالرذ الفضائل تمييز أنَّ  المعلوم ومن 

 التقسيم فهذا ، يترك أنْ  يجب والثاني ، يفعل أنْ  يجب فالأول ، قبحه أو الشئ حسن العقل

 . العقليين والقبح الحسن عن البحث إلى هداهم

 تفريع في يبلغوا لم وإنْ  ، المضمار هذا في سباقين الإغريق فلاسفة صارت وبذلك 

  . الإسلاميون إليها وصل التي المرتبة يحهاوتشر القاعدة

 على نفوذه وبسط الإسلام نجم بزغ، فقد  الإسلامي الكلام في القاعدة مكانةوأما  

 تنامي إلى دفع مما ، الحضارات متنوعة وأقوام أممٌ  واعتنقته الأرض من شاسعة أصقاع

 فتواردت ، الترجمة كةحر نشاط وأعقبه ، الحضارات وسائر الإسلام بين الثقافي الاحتكاك

 . والتنقيب البحث في القمة وبلغوا قوائمها وأرسوا المسلمون احتضنها جديدة أفكار

 علماء استخدمها التي العقليين والتقبيح التحسين قاعدة هي نظرهم ألفت ومما 

 ىً منح بها واحَ نَ  المسلمين ولكنَّ  ، الخالدة المثل وإثبات الأخلاقية القيم لإرساء ؛ الإغريق

 يجوز لا عما العقل عند عليه يجوز ما ومعرفة ، وتعالى تبارك أفعاله على فالتعرُّ  وهو ، آخر



 )٤١(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 . المسلمين من للمفكرين الأولى المهمة هي والعدل التوحيد فكان ،

تعالى  توحيده إلى والدعوة ، الشرك إثبات بطلان التوحيد عن البحثالهدف من ف 

 . والصفات والأفعال الذات توحيد:  أعني ، المختلفة بمراتبه

 فكل ، يجوز لا عما سبحانه عليه يجوز ما عرفةُ م العدل في البحث الهدف من أن كما 

 عنوان تحت دخل ما وكل ، حكمته حسب عليه جائز فهو العدل ظلال تحت استكن فعل

 أساساً  ذلك فصار ، قبيح والظلم حسن العدل أنَّ  بحجة ؛ وذلك عليه يجوز فلا الظلم

 . الكلام علم في طرحت كثيرة ثلبحو

 القول رمز الظلم في البحث أنَّ  كما ، الأفعال بحسن القول رمز العدل عن فالبحث 

 .  )١( بقبحه

 سواء قبحه أو فعلٍ  حسن درك على العقل قابلية هي ـ الواقع في الأساس ـ فالمسألة 

 . ممكناً  أم واجباً  الفاعل أكان

 علم في بالغٍ  اهتمامٍ  على ، سبحانه وعدله ، راتبهبم التوحيد استأثر ذلك ضوء وفي 

 صفوف شقَّ  العدل في الاختلاف أنَّ  ( ذلك في ويكفي ، المسائل سائر دون ، الكلام

 وأهل والأشاعرة ، العدلية شعار رفعوا والإمامية فالمعتزلة ، وغيرها عدلية إلى المتكلمين

 . )٢()  بذلك يرتضوا لم الحديث

 على قابلية للعقل وهل ، العقليين والتقبيح التحسين مسألة ظهرت الأجواء هذه وفي 

  ؟ لا أو وقبحها الأفعال حسن درك

،  شرعيان أو عقليانوهذا ما اختلف فيه الناس ، بمعنى : أنَّ الحسن والقبح هل هما  

                                                             

 .  ٨ـ  ٣ينظر : رسالةٌ في التحسين والتقبيح العقليين ـ الشيخ جعفر السبحاني  )١(

 .  ٨المصدر نفسه  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٤٢(

 ؟  الشرع أو العقل هل هو بهما الحاكموأنَّ 

 وفي المسألة رأيان :  

 الشارع حسّنه ما فالحَسَن ، )١( شرعيّان نهّماشاعرة ، من أالرأي الأول : رأي الأ 

 وليس ، وقبحها الأشياء حسن في للعقل حكم لا ، وقالوا بأنه الشارع قبّحه ما والقبيح

 كما ـ الشرع عنه يكشف أنْ  قبل الفعل في حاصل حقيقي أمرٍ  إلى عائداً  والقبح سنالحُ 

 ورود قبل للأفعال قبح ولا حسن فلا ، له المبينّ و المثبت هو الشرع بل ، ـ المعتزلة زعمهت

كان  ما فحسّن القضيّة الشارع عكس لوف ولمّـا كان الأمر تابعاً لاعتبار الشارع ، ، الشرع

 فصار الأمر وانقلب ، ممتنعاً  يكن لم كذلك ، نهحسَّ  كان قد ما وقبّح لحد الآن ، قبّحه قد

 إلى الوجوب ومن الوجوب إلى الحرمة من سخالنَّ  في كما ، قبيحاً  والحسن حسناً  القبيح

 .  )٢( الحرمة

؛  )١( العقل هو بهما الحاكم أنّ ـ من  )٣( المعتزلة و الإماميّةالرأي الآخر : رأي العدلية ـ  

                                                             

هـذا  نَّ فاعلوالمراد من كون الحسن والقبح شرعيـين ، أنَّ العـقل لا يمكن إدراك الحسن والقـبح وأ )١(

الأفعال لا  يستحـق المدح وفاعـل ذاك يستـحق الـذم ، ولا إدراك جهات الحسن والقـبح فـي فعل ٍ مـن

 قبل ورود الشرع ولا بعده .

 وهـذا التصوير لمذهـب الأشاعـرة ـ كما ذكـر الماتن طاب ثراه ـ منـقولٌ عـن شرح الـقوشجي )٢(

  . ١٠٧للتجريد 

 اختلفوا : فذهب الأقـدمون منهم إلى أنَّ حسن الأفعال وقبحها لذواتها لا لصفاتثم إن المعتزلة  )٣(

 فيها . 

 وذهـب بعض من قـدمائهم إلى إثـبات صفـة حقـيقـية تـوجب ذلك مطـلقا ً فـي الـحسن والـقـبح

 جميعا ً . 



 )٤٣(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 هو ما فمنها،  ونهيه الشارع أمر عن النظر قطع مع العقل عند ذاتية قيماً  للأفعالحيث إنَّ 

 لا والشارع ، الوصفان هذان له ليس ما ومنها ، نفسه في قبيح هو ما ومنها ، نفسه في حسنٌ 

 نفسه عند من القضيّة يعكس أنْ  له وليس ، قبيح هو عما إلاّ  ينهى ولا حسنٌ  هو بما إلاّ  يأمر

 أمر ولحسنه ، نٌ سَ حَ  نفسه في العدل إنّ :  يقولون فهم،  حسّنه ما حويقبِّ  قبّحه ما نيحسِّ  بأنْ 

 الأخلاق من وكثير والإحسان الصدق وهكذا ، تعالى بأمره سناً حَ  صار نّهأ لا ، به تعالى االله

 نهى ولذلك ، قبيحٌ  في نفسه الظلم أنّ  كما ، والإنصاف والحلم والكرم كالشجاعة الفاضلة

 .  الرذيلة الأخلاق في الأمر وهكذا ، بنهيه قبيحاً  صار أنّه لا ، عنه تعالى االله

صة الرأيين ، رأى عدم الاكتفاء بهذا المقدار من البيان ؛ ثم بعد أنْ بينَّ طاب ثراه خلا 

لعدم اتضاح رأي الطرفين في المسألة ؛ لوجود نقاط غامضة في البحث ، إنْ لم تبينَّ بوضوح 

فلا يتسنىّ الحكم لأحد الطرفين ، الأمر الذي دعاه طاب ثراه إلى بسط البحث بأوسع مما 

 ولعدم ، جهة من الموضوع هذا لأهميةكتاب ؛ أخذه على نفسه من الاختصار في هذا ال

                                                                                                                                                      

صفة  ة فـيه إلـىوذهب أبو الحسـين من متأخـريهم إلى هـذا فـي الـقـبح دون الحسن ، فـقال لا حاجـ

 محسنة ، بل يكفى انتفاء الصفة المقبحة . 

صفات  وذهـب الجـبائي إلى أنْ ليس حسن الأفـعال وقبحها لصفات حقـيقية فيها بل لوجوه اعتبارية و

 اضافية يختلف بحسب الاعتبارات كما في لطمة اليتيم تأديبا ً وظلماً  . 

 .  ١٠٦/  ١شرح الأسماء الحسنى ـ ملا هادي السبزواري  

نفـس  والمراد من كون الحسن والقبح عقليين ، أنَّ العقل يمكنه أنْ يفهم أنَّ الفعل الفلاني ممـدوح في )١(

حسـن بها  الأمر ، والآخـر مذموم وإنْ لم يرد به الـشرع المقـدس ، أو يمكـنه أنْ يـفهم الـجهة الـتي

الحسن والـقبح في  ورود الشرع ، وعـدمُ فهـمه جهات الـفعل فأمر به ، أو قـبح فـنهى عـنه إنْ كان بعـد

عن المصلحة أو المفسدة لقبح  بعـض الأفعال ، لا يقدح في عقـليـتهما ؛ لأنه يعلم اجمالا ً أنه لو كان خاليا ً

 عن الحكيم طلب فعله أو تركه . 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٤٤(

  . أخرى جهة من والأصولية الكلامية الكتب أكثر في التنقيح من حقه إعطائه

رهُ طاب   ثم أحَال الطالب ـ قبل الدخول في تفاصيل البحث ـ على الرجوع إلى ما حرَّ

 ض الاستعانة . ؛ لغر المشهورات القضايا عن )١( المنطق كتابه من الثالث الجزءثراه في 

فمن أجل ذلك عَقَدَ طاب ثراه البحث في عدة أمور ، يأتي الكلام فيها إنْ شاء االله  

  تعالى .

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ  

 نممَّ  المقام في المخالفو))  الأخباريين من جملة الملازمة فأنكرقـوله طاب ثراه : ((  

 .  )٢( الوافية شارح الصدر لسيّدوا المحققين جمال إلاّ  ليس بشأنه عتديُ 

حيث قال طاب ثراه ـ ))  الفصول كصاحب الأصوليين وبعضقـوله طاب ثراه : ((  

 عنديفي المقام الأول الذي عقده لبيان الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع ـ : ( الحق 

 ، ومقتضاه هحسب على التكليف وقوع وبين بحهوقُ  الفعل سنحُ  بين عقلاً  ملازمة لا أنْ  ...

 من الفعل جهات نعم ، وقوعه وبين الترك أو بالفعل التكليف سنحُ  بين الملازمة وإنما

 وقد ، كهبتر أو به التكليف حسنَ  هقبحُ  أو الفعل حسنُ  يقتضي فقد التكليف جهات جملة

  . التكليف نفس في أخرى جهة المعارضة يقتضي لا

 ، الظاهر بحسب ولو الملازمةُ  بها ريدأُ  ولو ، منها الواقعيةُ  بالملازمة ريدأُ  إذا هذا 

 .  )٣()  الأول المعنى إرادةُ  القوم كلمات من المستفاد لكنَّ  ، ثبوتها فالظاهر

س نهى عن ))  بذلك تفسيره تقدير علىقـوله طاب ثراه : ((   من أنَّ الشارع المقدَّ

                                                             

 .  ٣٠٨ـ  ٣٠٥الصفحة  )١(

 .  ٢٣٢مطارح الأنظار ـ الشيخ الأنصاري  )٢(

 .  ٣٣٧صول الغروية الف )٣(



 )٤٥(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ه الأخباريون بذلك .   الأخذ بالقطع العقلي ، كما فسرَّ

بأنَّ × : هذا التفسير غير سديدٍ في نظر الأصوليين ، فإنهم فسرّوا قول الإمام  إلاّ أنَّ  

النهي الوارد في الحديث ، هو النهي عن الظنون المتراكمة من هنا وهناك باسم القياس 

والاستحسان والمصالح المرسلة ، فإنَّ دين االله لا يُصاب بهذه الظنون ، دون الأحكام 

لال العقل بقبح العقاب بلا ي لا يَشكُّ فيها ذو فطرةٍ سليمةٍ ؛ كاستقالعقلية القطعية الت

، أو حكمه بأنَّ الاشتغال اليقيني يستدعي الفراغ اليقيني ، إلى غير ذلك من الأحكام بيانٍ 

  الفطرية الواضحة .

  

 

 

 

 

 

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٤٦(

  )) ٥اة (( 

ف طاب ثراه : ((   : رأمو في هنا البحثَ  قدُ أعْ  والآنقال المصنِّـ

 فيهما النزاع وتصوير والقبح الحسن معنى ـ ١

 فأي ، معانٍ  ثلاث لهما بل ، واحد بمعنى يستعملان لا والقبح الحسن إنَّ  

 : فنقول ؟ النزاع موضوع هو المعاني هذه

 وصفاً  ويقعان ، والنقض الكمال بهما ويراد والقبح الحسن طلقيُ  قد:  أولاً  

 العلم:  ـ مثلاً  ـ فيقال ؛ الأفعال لمتعلقاتو الاختيارية للأفعال المعنى بهذا

 .قبيح التعلم وإهمال قبيح الجهل:  يقال ذلك وبضد ، حسن موالتعلّ  حسن،

 الجهل وأنَّ  ، وجودها في وتطورٌ  للنفس كمالٌ  والتعلم العلم أنَّ  بذلك ويراد 

 .  وجودها في رٌ وتأخُّ  فيها نقصانٌ  التعلم وإهمال

 ، المعنى هذا باعتبار وقبحها حسنها نيةالإنسا الأخلاق من وكثير 

 باعتبار؛  حسنها إنما ذلك ونحو والإنصاف والعدالة والحلم والكرم فالشجاعة

 في نقصاننها لأ ؛ قبيحة أضدادها وكذلك ، وجودها في وقوةٌ  للنفس كمالٌ  أنها

 .  وقوتها النفس وجود

 باعتبار " بيحةق " وللثانية " حسنة ":  للأولى يقال أنه ذلك ينافي ولا 

 . الآتيين المعنيين من آخر معنى



 )٤٧(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 منهم جملة بل ، المعنى بهذا والقبح الحسن في نزاع ظاهراً  للأشاعرة وليس 

 واقعٌ  وراءها التي اليقينيات القضايا من هذه لأنَّ  ؛ عقليان بأنهما يعترفون

 . سيأتي ما على ، تطابقه خارجي

 وصفاً  ويقعان ، لها والمنافرة للنفس الملائمة بهما ويراد يطلقان قد أنهما:  ثانياً  

 . وغيرها أعيان من ومتعلقاتها للأفعال أيضاً  المعنى بهذا

 ، مطرب حسنٌ  الصوت هذا ، جميلٌ  حسنٌ  المنظر هذا:  قاتالمتعلّ  في فيقال 

 . وهكذا. . .  حسن حلو المذوق هذا

 والشرب ، حسنٌ  الجوع عند الأكل ، حسنٌ  القيلولة نوم:  الأفعال في ويقال 

 بهذه تلتذ النفس لأن الأحكام هذه وكل ، وهكذا. . .  حسنٌ  العطش بعد

 . لها لملائمتها وتتذوقها الأشياء

 النائحة ولولة ، قبيحٌ  المنظر هذا:  والأفعال المتعلقات في يقال ذلك وبضد 

 أو تتألم النفس لأن ذلك وكل ، وهكذا. . .  قبيحٌ  الشبع على النوم ، قبيحةٌ 

 . ذلك من تشمئز

:  فقل أو ، والألم اللذة معنى إلى ـ الحقيقة في ـ والقبح الحسن معنى فيرجع 

 . واحد المقصود فإنَّ  ، فعبر شئت ما ، وعدمها للنفس الملائمة معنى إلى

 قد الشئ فإنَّ  ؛ ذلك من أكثر إلى سعيتّ  والقبح الحسن من المعنى هذا إنَّ  ثم 

 به تلتذ أثر من يعقبه ما إلى بالنظر ولكنه ، ألماً  أو ذةً ل يوجب ما نفسه في يكون لا

 نفسه في الشئ يكون قد بل ، قبيحاً  أو حسناً  أيضاً  يسمى منه تتألم أو النفس



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٤٨(

 من يعقبه ما باعتبار ولكنه،  رـالمُ  الدواء كشرب ؛ النفس منه تشمئز قبيحاً 

 فيما يدخل يالوقت الألم ذلك من العقل بنظر أعظم هي التي والراحة الصحة

 .  يستحسن

 ضرالمُ  اللذيذ كالأكل ـ النفس به تلتذ حسناً  ذلك بعكس الشئ يكون قد كما 

 . يستقبح فيما يدخله الوقتية اللذة من أعظم مرض من يعقبه ما ولكن ـ بالصحة

 الأشياء فيصنِّ  أنْ  يستطيع العقلي تمييزه وبقوة الطويلة بتجاربه والإنسان 

 هاتان له ليس وما ، يستقبح وما ، يستحسن ما:  صنافأ ثلاثة إلى والأفعال

 إلى بالنظر ولو ، والمنافرة الملائمة من ماله بحسب التقسيم هذا ويعتبر ، المزيتان

 أو وقتية ةٍ لذّ  من ماله على العقل عند تسمو قد هي التي البعيدة أو القريبة الغاية

 أو العلم طلب سبيل في رمانالح ويقاسي الكثيرة المشاق ليتحمّ  نْ كمَ  ؛ وقتي ألمٍ 

 لشؤم استكراهاً  الجسدية اللذات بعض يستنكر نْ وكمَ  ، المال أو الصحة أو الجاه

 . الملائم وغير الملائم بمعنى والقبح الحسن في يدخل ذلك وكلُّ  ، عواقبها

 أي ـ عنهما يعبرَّ  وقد:  المعنى هذا عن للتجريد شرحه في القوشجي قال 

 والقبيح ، مصلحة فيه ما الحسن:  فيقال ؛ والمفسدة صلحةبالم ـ والقبح الحسن

 . منهما شيئاً  يكون لا منهما خلا وما ، مفسدة فيه ما

 آخر معنىً  والقبح للحسن أنَّ  المقصود وليس ، ذكرنا ما إلى راجع وهذا 

 استحسانَ  فإنَّ  ؛ والمنافرة الملائمة معنى غير المفسدة أو المصلحة ماله بمعنى

 . للمنافرة المفسدة واستقباحَ  للملائمة يكون نماإ المصلحة



 )٤٩(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 هما بل ، نزاعٌ  فيه للأشاعرة ليس أيضاً  والقبح الحسن من المعنى وهذا 

 حكم على توقفٍ  غير من العقل يدركه قد مما : أي ، عقليان المعنى بهذا عندهم

 .  الشرع

 يفهم ولم!  ططاً ش ارتكب فقد ، المعنى هذا في القوم بين النزاع أنَّ  توهم نْ ومَ  

 )) .  كلامهم

 فيهما النزاع وتصوير والقبح الحسن معنى ـ ١

الكلام في الأمر الأول في بيان معاني الحسن والقبح ، وقد أفاد طاب ثراه أنّ الحسُن  

والقبح لا يستعملان بمعنى واحد ، بل لهما ثلاث معانٍ ، فينبغي بيانها واحداً واحداً ، 

ف على أنَّ أيَّ   هذه المعاني هو موضوع النزاع بين العدلية والأشاعرة ؟  والتعرُّ

 والنقص .  الكمال بهما ويراد والقبح الحسن يطلق قد ول :الأ 

 وقد بحث الماتن طاب ثراه هذا المعنى ، عِبرْ مقاطع أربعة :  

 الاختيارية للأفعال ول : أنَّ الحسن والقبح بهذا المعنى ، يقعان وصفاً الأالمقطـع  

، فكما أنَّ فعلنا الاختياري يتصف بالحسن والقبح بهذا المعنى ، كذلك  الأفعال تعلقاتولم

 أنَّ  بذلك رادويُ  ، " نسَ حَ  مالتعلُّ  " و ، " نسَ حَ  العلم " : ـ مثلاً  ـ فيقال متعلق فعلنا ؛

 .  وجودها في وتطورٌ  للنفس كمالٌ  والتعلم العلم

وقع وصفاً لمتعلّق فعل الإنسان وهو العلم ، والملاحظ في المثال الأول ، أنَّ الحسن  

 بينما في المثال الثاني وقع الحسن وصفاً للتعلُّم الذي هو فعلٌ اختياري للإنسان . 

 الجهل أنَّ ، ويُراد بذلك  " قبيح مالتعلُّ  إهمال " و " قبيحالجهل  "وفي المقابل ، يقال :  

 .  دهاوجو في رٌ وتأخُّ  في النفس نقصانٌ  التعلم وإهمالَ 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٥٠(

والملاحظ في المثال الأول ، أنَّ القبح وقع وصفاً لمتعلق الفعل وهو الجهل ، بينما في 

 المثال الثاني وقع القبح وصفاً للفعل الاختياري وهو الإهمال . 

 باعتبار ، إنّما تتصف بالحسن والقبح الإنسانية الأخلاق منالمقطـع الثـاني : إنَّ كثيراً  

 إنما ونحوها ، والإنصاف والعدالة والحلم والكرم فالشجاعة؛  كمال النفس ونقصانها

 .  وجودها في وقوةٌ  للنفس كمالٌ  أنها باعتباركانت حسنةً 

 في نقصانٌ نها لأ ؛ قبيحةً  من الجُبن والبخل والسفاهة ونحوها كانت أضدادها وكذلك 

 ، كما لا يخفى .  وقوتها النفس وجود

 آخر معنى ق المذكورة ، قد يكون حُسنها وقبحها باعتبارالمقطـع الثـالث : إنَّ الأخلا 

للحُسن والقبح ، ولا تنافي في ذلك ؛ إذ قد يكون شئٌ حسناً أو قبيحاً  الآتيين المعنيين من

 بالمعاني الثلاثة ، و يكون شئٌ حسناً باعتبار معنىً وقبيحاً باعتبار معنىً آخر . 

ذا المعنى ، لم يكن مورداً للنزاع بين العدلية المقطـع الـرابع : إنَّ الحُسن والقبح به 

والأشاعرة ، بل جملةٌ من الأشاعرة يعترفون بأنّ الحُسن والقبح بمعنى الكمال والنقصان ، 

 تطابقه خارجي واقعٌ  وراءها التي اليقينيات القضايا ؛ لأنَّ هذه القضايا من نوع )١(عقليان 

 ر . ، ولا ريب فيه ، ولتفصيل الكلام محلٌّ آخ

  لها . والمنافرة للنفس الملائمة : للحُسن والقبح :المعنـى الثـانـي 

 وكلامه طاب ثراه حول هذا المعنى أيضاً ، مشتملٌ على مقاطع أربعة :  

                                                             

في أنفسها  : ( ولا نزاع في أنَّ هذا المعنى أمرٌ ثابت للصفات ٢٦٩/  ٣قال القاضي الإيجي في المواقف  )١(

 وأنَّ مدركه العقل ، ولا تعلق له بالشرع ) . 

ح والقب : ( ولـيس الـنزاع فـي الحسن ١٤٨/  ٢وقال التـفتازاني فـي شرح المـقاصد فـي عـلم الكـلام  

  بمعنى صفة الكمال والنقص ) .



 )٥١(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الاختيارية للأفعال وصفاً  يقعانول : إنَّ الحُسن والقبح بهذا المعنى أيضاً ، الأالمقطـع  

 "، و  " حسن القيلولة نوم "يقال في الأفعال الاختيارية : ؛ ف وغيرها أعيان من قاتهاومتعلّ 

نوم  "ونحوها ، فكل من  " حسن العطش بعد الشرب "، و  " حسن الجوع عند الأكل

 فعلٌ للإنسان وقد اتصف بالحسُن .  "القيلولة ، الأكل ، الشرب 

 حسن الصوت هذا "، و  " جميل حسن المنظر هذا "ويقال في متعلقات الأفعال :  

 "المنظر  "ونحوها ، فالملاحظ في المثال الأول أنَّ  " حسن حلو المذوق هذا "، و  " مطرب

متعلّق فعل  "الصوت  "متعلّقُ فعل الإنسان الذي هو النظر والمشاهدة ، وفي المثال الثاني 

متعلّق فعل  "المَذوق  "الإنسان الذي هو سماع الصوت واستماعه ، وفي المثال الثالث 

 سان الذي هو الذوق . الإن

 الأشياء بهذه تلتذ النفسوكلُّ هذه الأحكام سواء في الأفعال أم متعلّقاتها ؛ باعتبار أنَّ  

  . لها لملائمتها وتتذوقها

 "، و  " قبيح المنظر هذا "وكذا الكلام في ضدّ ذلك ؛ فيقال في الأفعال ومتعلّقاتها  

وغيرها من الأفعال أو متعلّقاتها التي  " قبيح شبعال على النوم "، و  " قبيحة النائحة ولولة

 تتّصف بالقبح . 

  . ذلك من تشمئز أو تتألم النفس لأنَّ  هذه الأحكام ؛ وكل 

وفي ضوء هذا البيان ، فيرجع الحُسن والقبح بهذا المعنى ـ في الحقيقة ـ إلى معنى اللّذة  

  . واحدٌ  المقصود فإنَّ  ، فعبر شئت ما ، وعدمها للنفس الملائمة معنى إلى:  فقل أو ،والألم 

 المقطـع الثـانـي : إنَّ الحُسن والقبح بهذا المعنى ، دائرته وسيعةٌ تشمل أقساماً ثلاثةً :  

ـ ما لا يكون الشئ في نفسه موجباً للّذة أو الألم ، ولكن بالنظر إلى العواقب الموجبة  ١ 

ذ النفس بها أو تألمهّا منها يسمّى أيضاً   : حَسناً أو قبيحاً .  لتلذُّ



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٥٢(

 باعتبار ولكنه،  المر الدواء كشربـ ما لو كان الشئ في نفسه قبيحاً تنفرُّ منه النفس ؛  ٢ 

 فيما يدخل الوقتي الألم ذلك من العقل بنظر أعظم هي التي والراحة الصحة من يعقبه ما

  . يستحسن

 ، بالصحة ضرالمُ  اللذيذ كالأكل ؛ النفس به تلتذُّ ـ ما لو كان الشئ في نفسه حَسَنَاً  ٣ 

  . يستقبح فيما دخلهيُ  الوقتية ذةاللّ  من أعظم مرضٍ  من يعقبه ما ولكن

 وما ، ستحسنيُ  ما:  أصناف ثلاثة إلى تُصنَّف والأفعال الأشياءوالحاصل : إنَّ  

 ولو ، رةوالمناف الملائمة من ماله باعتبار التقسيم هذاو ، المزيتان هاتان له ليس وما ، ستقبحيُ 

 . ينوقتي ألمٍ  أو لذةٍ  من له ما على العقل عند تسمو قد التي البعيدة أو القريبة الغاية إلى بالنظر

 الملائم بمعنى والقبح سنالحُ  في يدخل ذلك وكلُّ ثم قال طاب ثراه بكلمةٍ جامعةٍ : (  

 ) .  الملائم وغير

لـحُسن والقبح قد يُعبرَّ عنهما بـ المقطـع الثـالـث : إنَّ الفاضل القوشجي ذكر ، بأنَّ ا 

 خلا وما ، مفسدة فيه ما والقبيح ، مصلحة فيه ما سنالحَ :  فيقال؛  "المصلحة والمفسدة  "

، بما يُفْهم منه أنَّ هذا المعنى ـ المصلحة والمفسدة ـ معنىً آخر  )١( منهما شيئاً  يكون لا منهما

 .  والمنافرة الملائمةمن معاني الـحُسن والقبح يخالف معنى 

فمن هنا أتى الشيخ الماتن طاب ثراه مزيحاً هذا الفهم ، ومبيِّـناً أنَّ معنى المصلحة  

                                                             

  . ١٠٨ينظر : شرح التجريد  )١(

المصلحة  ومما ينبغي الإيماء إليه : أنَّ هذا المعنى الذي ذَكَره الفاضل القوشجي للـحُسن والقبح ـ أعني : 

مة الـثاني : ملاء ؛ حيث قـال : ( ٢٦٢/  ٣والمفـسدة ـ قـد سبـقه إلـيه الـقاضي الإيجي فـي المواقـف 

مصلحة لأعدائه ومفسدة  الغـرض ومنافـرته ، وقـد يعـبرَّ عنهما بالمصلحة والمفـسدة ... فإنَّ قـتلَ زيد

  لأوليائه ) .



 )٥٣(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

، وهو مندرِجٌ  "الملائم وغير الملائم  "والمفسدة ، ليس مستقلا� ، بل يرجع إلى ما تقدم من 

 إنما المصلحةَ  سانالإن استحسانَ  فإنَّ تحت دائرة الحسُن والقبح بالمعنى الثاني المبحوث عنه ؛ 

 والقبح سنللحُ  أنَّ  المقصود وليس،  للمنافرة إنما يكون المفسدةَ  هواستقباح للملائمة يكون

 .  والمنافرة الملائمة معنى غير المفسدة أو المصلحة له ما بمعنى آخر معنىً 

 فتحصل : أنَّ ما ذَكَره القوشجي في المقام راجعٌ إلى ما ذكرنا .  

مما لا نزاع حوله بين  ، أيضاً  والقبح سنالحُ  منع : إنَّ هذا المعنى الثاني المقطـع الـرابـ 

 العقل دركهيُ  قد مما : أي ، )١( عقليان المعنى بهذا عند الأشاعرة هما بل العدلية والأشاعرة ،

 فقد ، المعنى هذا في القوم بين النزاع أنَّ  متوهَّ  نْ ومَ  ، الشرع حكم على توقفٍ  غير من

 .  كلامهم يفهم ولم!  اشطط ارتكب

 تـوضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

فيستفاد من ذلك ، أنَّ الأفعال ومتعلّقاتها  وغيرها )) أعيان قولـه طاب ثراه : (( من

على نحوين : تارةً تكون من الأعيان الخارجية ، وأخرى من غيرها ، وتشهد لذلك الأمثلة 

هذا المنظر  "في المثال الأول من أمثلة المتعلّقات التي ذكرها الماتن طاب ثراه ؛ فمثلاً : 

هذا الصوت  "متعلَّق الفعل عينٌ من الأعيان ، بينما في المثال الثاني من أمثلتها  "حَسنٌ جميلٌ 

 متعلَّق الفعل لم يكن عيناً .  "حَسنٌ مطرب 

لم يكن فعل المكلف  "نوم القيلولة حسنٌ  "وكذا في المثال الأول من أمثلة الأفعال  

عينٌ من  "الأكل عند الجوع حَسَنٌ  "عيناً من الأعيان ، بينما في المثال الثاني من أمثلتها 

 الأعيان . 

                                                             

حا  ١٨٢/  ٨، شرح المواقـف ـ الجرجاني  ٢٦٢/  ٣ينظر : المواقـف ـ الـقاضي الإيجي  )١( ، حيث صرَّ

 : مدركه العقل كالمعنى الأول .بأنَّ ذلك ـ أي : المعنى الثاني ـ أيضا ًعقلي ، أي 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٥٤(

 وهكذا الكلام في سائر الأمثلة للـحُسن والقبح .  

 القيلولة:  الأزهري قال، و (  )١(النوم في الظهيرة  قولـه طاب ثراه : (( نوم القيلولة )) 

 .  )٢()  نومٌ  ذلك مع يكن لم وإنْ  ، الحر اشتدّ  إذا النهار نصف احةُ الاستر العرب عند

الوَلْوَلة مشتقة من مادة : ( الواو واللام ،  قبيحة )) قولـه طاب ثراه : (( ولولة النائحة

 ، وولوالاً  ولولةً  المرأة لتِ وَ لْ وَ ، فيقال : (  )٣(والوَلْولة : الإعوالُ وأصواتُ النِّساء بالبكاء ) 

 حكاية هي:  وقيل ، والاستغاثة بالويل متتابع صوت:  الولولة، و (  )٤()  تأعولَ  اإذ

 .  )٥()  النائحة صوت

 محمد بن علي الدين علاء القوشجي هو : قولـه طاب ثراه : (( قال القوشجي )) 

، وكان  العلوم غالبَ  سنه حداثة في صلحَ  الذي،  الحنفي الرومي ثم ، الأصل السمرقندي

نظر الميرزا ألغ بيك ابن شاه رخ ابن أمير تيمور كوركان ، وكان يخاطبه ولدي من  موردَ 

 لغتهم في القوشجي معنى وهوكثرة محبته له ، وكان يعطيه الباز للحفاظ عليه عند الصيد ، 

 هـ ) . ٨٧٩؛ ولذا سماّه أهل الذوق بالملاّ علي القوشجي ، وبذلك اشتُهر ، توفي سنة ( 

 البقرة سورة : أعني للزهراوين التفسير جواهرشرح تجريد العقائد ، ومن تصانيفه :  

 .  )٦(، وغيرها  القمر شكالأ حل في رسالة،  الجمعة في رسالة ، عمران وآل

                                                             

 .  ١٨٠٨/  ٥صحاح اللغة ـ الجوهري  )١(

 .  ٢٩٢/  ٧تفسير مجمع البيان ـ الشيخ الطبرسي  )٢(

 .  ٧٧/  ٦مقاييس اللغة ـ ابن فارس  )٣(

 .  ١٨٤٥/  ٥صحاح اللغة ـ الجوهري  )٤(

 .  ٢٢٦/  ٥النهاية في غريب الحديث والأثر ـ ابن الأثير  )٥(

 .  ٧٣٦/  ١، هدية العارفين ـ البغدادي  ٩٤/  ٣ر : الكنى والألقاب ـ الشيخ عباس القمي ينظ )٦(



 )٥٥(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٦اة (( 

ف طاب ثراه : (( ثالثاً   ، والذم المدح بهما ويراد يطلقان أنهما:  قـال المصنِّـ

 ما الحُسن أنَّ :  ذلك ومعنى ، فقط الاختيارية فعالالمعنى للأ بهذا وصفاً  ويقعان

 عليه استحق ما والقبيحُ  ، كافة العقلاء عند والثوابَ  عليه المدحَ  فاعله استحق

 . كافة عندهم الذمَّ والعقابَ  فاعله

عند  العقل أنَّ  أي : ، العقلاء عند فعله ينبغي ما الحُسن أنَّ  أخرى : وبعبارة 

 العقل عند أنَّ  أي : ، عندهم تركه ينبغي ما والقبيح ، علهف ينبغي أنه يدرك الكل

 . تركه ينبغي أو فعله ينبغي لا أنه يدرك الكل

وسيأتي توضيح  ، والقبح بالحُسن حكمه معنى هو للعقل الإدراك وهذا 

 . الباب في جداً  مهمة فإنها ، النقطة هذه

 يكون للعقل أنْ  اأنكرو فالأشاعرة ، النزاع موضوع هو الثالث المعنى وهذا 

 من هذا الحق للعقل فأعطوا العدلية وخالفتهم ، الشرع دون من ذلك إدراكُ 

 . الإدراك

 أو قبيحاً  حسناً  يكون قد الواحد الفعل أنَّ  هنا ، يُعلم أنْ  يجب ومما:  تنبيه 

 وملائمة ، كمالٌ للنفس فإنها ، والإحسان والحلم كالتعلم ؛ الثلاثة المعاني بجميع

 .العقلاء عند يفعلها الإنسان أنْ  ينبغي ومما ، ومصلحة نفع من مالها اعتبارب لها ؛



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٥٦(

 ؛ بالمعنى الآخر بحَسَنٍ  أوليس قبيحاً  ، المعاني بأحد حسناً  الفعل يكون وقد 

 غذاءٌ  إنه:  يقولون عنه ولذا ، للنفس الملائمة بمعنى حَسَنٌ  فإنه ـ مثلاً  ـ كالغناء

 بما العقلاء يدخل عند لا فإنه ، الثالث أو الأول ىبالمعن حسناً  وليس ، )١(للروح 

 للصوت كمالاً  هو وإن كان للنفس كمالاً  وليس ، يفعل أنْ  ينبغي فيما عقلاء هم

 التدخين ومثله ، الجهة هذه للحسن من الأول المعنى في فيدخل ، صوت هو بما

 الملائمة بمعنى حسنة هذه فإنَّ  ، المسكرات والمخدرات من النفس تعتاده ما أو

 . عقلاء هم بما العقلاء عند فعلها ينبغي مما للنفس ، ولا كمالاً  وليست ، فقط

  الأشاعرة ورأي معانيه في والقبح الحسن واقعية ـ ٢

 أمرٌ واقعي ـ القبح أي : مقابله وكذا ـ الكمال أي : الأول بالمعنى الحُسن إنَّ  

 مَنْ  على وجود توقفي ولا ، والأذواق الأنظار باختلاف يختلف لا خارجي

 . الأخيرين بالمعنيين الحُسن بخلاف ، ويعقله يدركه

 : فنقول ، والتفصيل التوضيح إلى يحتاج ما وهذا 

في نفسه  له فليس ـ ، يقابله ما وكذا ـ " الملائمة " بمعنى الحُسن أما ـ ١ 

 ؛ أمراً خارجياً  يكون قد منشؤه كان وإنْ  ، عنه ويحكي يحاذيه الخارج في بإزاء

 حُسن الشئ بل ، ذلك ونحو الأجزاء، وتناسق والطعم والرائحة كاللون

                                                             

 كـأنَّ هـذا التعـبير يريد أنْ يحاول قائـلوه به دعـوى أنَّ الغـناء كمالٌ للنـفس فـي سماعه ، وهـو )١(

  مغالطة وإيهام منهم .



 )٥٧(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 المنظور الذي يتذوق هو الإنسان فإنَّ  الخاص، أو العام الذوق وجود على يتوقف

 ، لنفسه ملائماً  هذا الشئ يجعل ذوقٍ  من عنده ما بسبب المذوق أو المسموع أو

 في الأذواق اختلفت فإذا ، اً عندهقبيح فيكون ملائم غير أو ، عنده حَسَناً  فيكون

 ذلك كان عام ذوقٍ  في اتفقوا وإذا ، عند آخرين قبيحاً  قومٍ  عند حسناً  كان الشئ

 كذلك .  قبيحاً  ، أو جميعاً  عندهم حسناً  الشئ

 ، للأشياء كالكمال واقعيةً  صفةً  ليس الملائم ، بمعنى الحُسن أنَّ :  والحاصل 

ق يُوجَد إنسان لم فلو ، وذوقه الإنسان راكإد إلاّ  الصفة هذه واقعيةُ  وليس  يتذوَّ

 . الملائمة بمعنى أنفسها حُسْنٌ  حد في للأشياء يكن لم ذوقه ، في يشبهه من ولا

 بل واقع لها لا إنهّا:  يُقال إذ ، الألوان في الحديث الرأي يعتقده ما مثل وهذا 

 لا م حيثُ الظلا ففي ، الأجسام على الضوء أطياف انعكاسات من تحصل هي

 فيها حقيقةً أجسام الموجود بل ، بالفعل موجودةٌ  ألوانٌ  هناك ليست ضوءَ 

 وليس ، الضوء عليها وقوع عند الأطياف لانعكاس منشأ هي حقيقية صفات

 . تركبت فأكثر أطيافاً  أو طيفاً  إلاّ  الألوان من واحدٍ  كلُّ 

 فيها ئ الواقعيوالش ، الملائمة بمعنى وجمالها الأشياء حسن في نقول وهكذا 

 كالصفة هو الذي ونحوهما ـ والرائحة كالطعم ـ الأشياء في الملائمة منشأ هو ما

 . الضوء أطياف لانعكاس منشأً  تكون إذْ  ، الجسم في



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٥٨(

الحُسن  هما ليسا ولكن ، واقعيان أمران أيضاً  والألم اللذة نفس أنَّ  كما 

 صفات النفس من الألمو واللذة ، الأشياء صفات من هما ليسا اللذان والقبح

  والقبح )) . للحسن المُدرِكة

كان الكلام وما زال في بيان معاني الحـُسن والقبح ، وقد تقدّم أنهما يُطلقان على معاني  

 العقل إدراك إمكان في المسلمين من والفلاسفة اتفاق الكلاميين موضع منها اثنان ثلاثة ،

 .  )١(الخلاف  منها موضع وواحدٌ  ، لها

 : فهما منهما ، الاتفاق موضع ماأ 

 واتهام الغرقى ؛ كإنقاذ عدمها بمعنى والقبح للطبع الملاءمة بمعنى الحُسن ـ ١ 

 .الأبرياء

 الجهل حَسَنٌ ، وأنَّ  العلم بأنَّ  فيقال : ؛ عدمه بمعنى والقبح الكمال بمعنى الحسُن ـ ٢ 

 . الجهل بخلاف النفس كمالٌ  فيه العلم أنَّ  يعني قبيح ،

 ، والمعتزلة وغيرهما فالأشاعرة ، الاتفاق موضع كانا اللذان هما ، المعنيان وهذان 

 ، وقد تقدم الكلام فيهما .  )٢(لهما  العقل إدراك بإمكان جميعاً  يؤمنون

 وموضع الخلاف والنزاع بعد ذلك هو في :  

 ما الحسن أنَّ  أنهما يطلقان ويراد بهما المدح والذم ، ومعنى ذلك :المعنـى الثـالـث :  

الذم  فاعله عليه استحق ما والقبيح ، كافة العقلاء عند والثواب عليه المدح فاعله استحق

 كافة .  عندهم والعقاب

                                                             

 .  ٢٦٨كيم الأصول العامة للفقه المقارن ـ السيد محمد تقي الح )١(

 .  ٨٨، شرح تـنقيح الـفصول ـ القـرافي  ٢٦٩ينظر : الأصول العامة للـفـقه المقارن ـ السيد الحكيم  )٢(



 )٥٩(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

يفعل ،  أن ينبغي مما ذاك ، أو الشئ هذا أنَّ  وبعبارةٍ أخرى : أنَّ الحُسن إدراك العقل 

 والقبح بخلافه .  ، عقلاء هم بما العقلاء مدح موضع لكان الفاعل عليه أقدم لو بحيث

النقطة  توضيح هذه وسيأتي ، والقبح بالحسن حكمه معنى هو للعقل الإدراك وهذا 

 إن شاء االله . 

، فالأشاعرة  )١(وهذا المعنى الثالث ـ كما أسلفنا ـ هو موضوع النزاع مع الأشاعرة  

إنه لا حكم  ينكرون أن يكون للعقل إدراك الحسن والقبح من دون الشرع ، وقالوا :

لأفعال العقلاء قبل ورود الشرع ، فما جاء فيه من قبل الشرع أمرٌ أو نهيٌ ، قلنا : إنه حسَنٌ 

، وخالفتهم  )٢(أو قبيحٌ ، وما لم يجئ فيه شئٌ من ذلك ، منعنا من التحسين والتقبيح فيه 

 العدلية فأعطوا للعقل هذا الحق ؛ وأنّ له إدراك ذلك . 

 الأشاعرة  ورأي معانيه في القبحو الحسن واقعية ـ ٢

ثم يقع الكلام في الأمر الثاني من الأمور التي بَحَثَها الماتن طاب ثراه ، وهو ما يتعلق  

 الأشاعرة .  ورأي معانيه بواقعية الحُسن والقبح في

والغرض من عَقْد هذا الأمر ، هو بيان جهة إنكار الأشاعرة للحُسن والقبح بالمعنى  

                                                             

معنى  : ( إنما الـنزاع فـي ٤٠٩/  ٢قال الـسيد محسـن الأعـرجي فـي المحصول فـي عـلم الأصول  )١(

 ) .  آخر ... وهو كون الفعل بحيث يستحقُّ فاعله المدح أو الذمّ 

 وإنّما الـنـزاع فـي كـون الـفعل متعـلق الـذم عـاجلا ً : ( ١٢٣وقـال الـرازي فـي الـمحـصول  

الفعل  وعـقـابه آجلا ً ، فعـندنا أنَّ ذلـك لا يثـبت إلاّ بالـشـرع ، وعـند المعـتزلة ليـس ذلـك إلاّ لـكـون

 واقعا ً على وجهٍ مخصوصٍ لأجله يستحق فاعله الذم ) . 

وهذا هو  : ( الثالث : تعلُّق المدح والثواب أو الذم والعقاب ٢٦٢/  ٣وقال القاضي الإيجي في المواقف  

  محل النزاع ، فهو عندنا شرعي وعند المعتزلة عقلي ) .

 .  ٤٠٩/  ٢، المحصول في علم الأصول ـ السيد الأعرجي  ٩٧/  ١ينظر : الإحكام ـ الآمدي  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٦٠(

 دّم ، وأنَّ إنكارهم هل يعود إلى إنكار واقعيتهما ، أم إلى إنكار إدراك العقل لهما ؟ الثالث المتق

ف على أنَّ الحُسن والقبح بأيّ معنىً من المعاني الثلاثة ،   وهذا ما يتضح من خلال التعرُّ

ي يكونان من الأمور الواقعية الخارجية ، وبأيّ معنىً منها ، يعدّان من الأمور الاعتبارية الت

 لا واقعية خارجية لها ؟ 

مةٍ وهي : أنَّ الأمور تنقسم إلى ثلاثة   وقبل الولوج في صلب البحث ، لا بأس بمقدِّ

 أقسام : 

 .. الأمور الاعتبارية .. الأمور الانتزاعية  "الحقائق  "الأمور الواقعية  

لها ما بإزاء الأمور الواقعية ، وهي : عبارة عن الواقعيات الموجودة في الخارج ، وـ  ١ 

والأذواق ، بل  الأنظار في الخارج التكويني ، وتمتاز بعنصرين : أ ـ أنها لا تختلف باختلاف

 حقيقتها محفوظة على حالها . 

ب ـ لا يتوقف وجودها على وجود مَنْ يدركها أو يعقلها ، بل يستند وجودها إلى  

ا وثبوتها ؛ كمفهوم الأرض أسبابها التكوينيية ، ولا دخل للجعل أو الاعتبار في وجوده

والسماء والماء والهواء ونحو ذلك من الواقعيات بما فيها الماديات والطبيعيات والموجودات 

 الملكوتية المجرّدة . 

الأمور الاعتبارية ، وهي عبارة عن الأشياء التي ليس لها ما بإزاءٍ في الخارج يحاذيه ـ  ٢ 

محلها وموقعها الذهن فقط ، والمتحقّقة على ويحكي عنه ولا منشأ انتزاعٍ خارجي ، بل 

أساس الفرض والاعتبار ، بحيث تدور وجوداً وعدماً مدارَ الفرض والاعتبار ، فهي 

قٍ بمجرد رفع اليد عن  قها الاعتباري بمجرد الاعتبار ، وينتفي عنها أيُّ تحقُّ تكتسب تحقُّ

نحوهما من الاعتباريات ، فإنّ الاعتبار أو نقضه ؛ كما هو الشأن في الملكية ، والزوجية و

الملكية ـ مثلاً ـ إضافةٌ بين الإنسان وما يملكه ، وهذه الإضافة طالما اعتبرها العقلاء فتكون 



 )٦١(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 موجودةً ، وإلاّ فلا ملكية في البين . 

 وبطبيعة الحال فإنَّ لدينا قسماً ثالثاً غير هذين القسمين ، وهو :  

ت من الحقائق ولا من الاعتباريات ، بل تنشأ الأمور الانتزاعية ، وهذه ليسـ  ٣ 

ق لها في الخارج أبداً ، وكلّ ما هناك أنَّ منشأ  بوساطة الذهن من الحقائق الخارجية ، فلا تحقَّ

انتزاعها في الخارج ؛ كما في الفوقية والتحتية ، فعنوان الفوقية ـ كفوقيّة سطح الدار مثلاً 

ذات السطح ، فنحن لا نجد شيئاً غير نفس السطح ،  بالنسبة إلى ساحتها ـ ليست شيئاً غير

وغير سقف الغرفة الذي يعلوها باسم فوق ، فما هناك هو نفس السطح ، لكنَّ ذهننا ينتزع 

يه  ، وهذا العنوان  "فوق  "من النسبة الخارجية بين سقف الغرفة وأرضيتها عنواناً نسمِّ

ج ، وهو ليس أمراً اعتبارياً ؛ نظراً إلى أنَّ موطنه الذهن لا الخارج ، ومبدأ انتزاعه في الخار

فوقيّة السقف نسبةً إلى الأرض ، غير قائمة باعتبار الشخص المعُتبرِ ، فالسقف يعلو سطح 

 .  )١(الغرفة شئنا أم أبينا 

وبعد هذه المقدمة ، نقول : ذكر الماتن طاب ثراه ، أنَّ الحـُسن والقبح بالمعنى الأول ـ  

، من الأمور الواقعية الخارجية ، أي : لهما بهذا المعنى واقع خارجي ،  الكمال والنقص ـ

وهذا الواقع لا يختلف باختلاف الأنظار والأذواق ، ولا يتوقف على وجود مَنْ يدركه 

 ويعقله ؛ فالعلم ـ مثلاً ـ كمالٌ للنفس ، كان هناك مَنْ يُدرك ويَعقِل ذلك أم لم يكن . 

  النفس ، كان هناك مَنْ يُدرك ذلك أم لم يكن . وكذا الجهل ، فإنه نقصٌ في 

وأما الحسُن والقبح بالمعنى الثاني ـ الملائمة للنفس والمنافرة ـ ، فليسا من الأمور  

الواقعية الخارجية ، حتى يكون لهما بإزاءٍ في الخارج يحكي عنه ، وإنما من الموجودات 

لموجود في الخارج هو منشأ انتزاعها ؛ كالطعم الانتزاعية ، التي لا وجود لها خارجاً ، وإنما ا

                                                             

  ، العقائد والكلام ـ معنى الاعتباريات والحقائق والعلاقة بينهما . ينظر : موقع المتقين )١(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٦٢(

 فإنَّ  ، الخاص أو العام الذوق وجود على يتوقف والرائحة وغيرهما ، بل حُسن الشئ

ق هو الإنسان هذا  يجعل ذوقٍ  من عنده ما بسبب المذوقَ  أو المسموعَ  أو المنظورَ  الذي يتذوَّ

 قبيحاً عنده .  فيكون ئمملا غير أو ، عنده حَسَناً  فيكون ، لنفسه ملائماً  الشئ

 ومن هنا يختلف الحـُسن والقبح ـ بهذا المعنى ـ باختلاف الأذواق والأنظار ، فإذا 

 عام ذوقٍ  في اتفقوا وإذا ، عند آخرين قبيحاً  قومٍ  عند حَسَناً  كان الشئ في الأذواق اختلفت

  . كذلك قبيحا ، أو جميعاً  عندهم حَسَناً  الشئ ذلك كان

للأشياء  واقعية صفة ليس الملائم ، وكذا ما يقابله ، بمعنى الحسن والحاصل : أنَّ  

يُوجد  لم فلو ، وذوقه الإنسان إدراك إلاّ  الصفة هذه واقعية وليس ، كالكمال والنقص

ق إنسانٌ   الملائمة بمعنى أنفسها حسن حد في للأشياء يكن لم ذوقه ، في يشبهه من ولا يتذوَّ

  ، ولا قبحٌ بمعنى المنافرة .

ثم شبَّه طاب ثراه المقامَ ، بما يُنظّر له حديثاً في الألوان ، من أنَّ الألوان التي نُبصرها في  

اء انعكاسات  على الضوء أطياف الأجسام ، لا واقعية خارجية لها ، بل هي حاصلة جرَّ

، ولذا ففي الظلام حيث لا ضوءَ فليس هناك لونٌ موجودٌ بالفعل ، بل الموجود  الأجسام

 حقيقية ، تلك الصفات تكون منشأً لانعكاس صفات فيها الظلام حقيقةً أجسامٌ  في

ٍ ، وذاك الجسم بلونٍ آخر .  وقوع عند الأطياف  الضوء عليها ، فيرُى هذا الجسم بلونٍ معينَّ

وفيما نحن فيه الأمر كذلك ، فإنَّ الحُسن والقبح بمعنى الملائمة والمنافرة ، يتوقفان  

ق  على وجود إنسانٍ  قة ، فإذا وُجد المتذوِّ ق ، وعلى وجود مناظر وروائح متذوَّ يتذوَّ

ق عند ذلك ينشأ الحُسن والقبح بالمعنى الثاني .   والمتذوَّ

ق ، ليس   ق والمتذوَّ فإذن : الحُسن والقبح بالمعنى الثاني مع قطع النظر عن المتذوِّ

في الخارج ، يعني : في الشئ موجوداً في الخارج ، نعم منشأ الملائمة والمنافرة موجودٌ 



 )٦٣(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

الخارجي خصوصيةٌ ، أوجبتْ صيرورته ملائماً للنفس ، ومماّ يُدركه الإنسان ، وبالتالي يلتذُّ 

 بهذا الإدراك ، أو مما تتنفّر منه النفس ، وبالتالي يتألم منه الإنسان . 

لم  اللذان والقبحالحُسن  هما ليسا ولكن ، واقعيان أمران أيضاً  والألم اللذة نفس أنَّ  كما 

 للحسن المدُرِكة صفات النفس من والألم في حين أنَّ اللذة ، الأشياء صفات من يكونا

  . والقبح

  

 

 

 

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٦٤(

  )) ٧اة (( 

 يفعل أنْ  ينبغي ما " بمعنى الحسن وأما ـ ٢قال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 آراء تطابق:  فقل أو ، العقلاء إدراك إلاّ  واقعية له ليس فكذلك " العقل عند

 معنى تفصيل وسيأتي ، الملائمة بمعنى الحسن في كالكلام فيه والكلام ، العقلاء

 . والقبح للحسن العقل إدراك أو والذم المدح على العقلاء تطابق

 إنكار ، والقبح الحسن إنكار من الأشاعرة غرض كان فإنْ  ، هذا وعلى 

؛  أقوالهم عن بعيدٌ  هذا ولكن ، يحصح فهو الواقعية من المعنى بهذا واقعيتهما

 منه يعلم فإنه ، الشارع حكم بعد وقبحها الأفعال بحسن يقولون كانوا لما لأنه

 كيف ، وخارجية واقعية لهما يجعل لا الشارع حكم لأنّ  ؛ ذلك غرضهم ليس أنه

 .  شرعي بل بعقلي ليس والطاعة المعرفة وجوب بأنّ  ذلك على بوارتّ  وقد! 

 فسيأتي ـ أقوالهم من الظاهر هو كما ـ العقل إدراك إنكار ضهمغر كان وإنْ  

 . ذلك في صواب على ليسوا وأنهم فيه الحق تحقيق

 : والنظري العملي العقل ـ ٣

 قبحه أو الشئ سنبحُ  يحكم العقل إنَّ :  يقولون إذْ  ـ العقل من المراد إنَّ  

 العقل " مقابل في " العملي العقل " هو ـ ، والقبح الحسن من الثالث بالمعنى

 . " النظري



 )٦٥(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 كان فإنْ  ، كاتدرَ المُ  بين بالاختلاف إلاّ  العقلين بين الاختلاف وليس 

ّ  ـ بالفتح ـ دركالمُ   الظلم وقبح العدل سنحُ  مثلُ  ـ فعليُ  لا أو فعليُ  أنْ  ينبغي امم

 لمث ـ علميُ  أنْ  ينبغي مما كدرَ المُ  كان وإنْ  ، " عملياً  عقلاً  " إدراكه فيسمى ـ ،

 " إدراكه فيسمى ـ بالعمل له علاقة لا الذي " الجزء من أعظم الكل ":  قولهم

 . " نظرياً  عقلاً 

 فعليُ  أنْ  ينبغي مما الشئ أنَّ  إدراك إلاّ  ليس ـ هذا على ـ العقل حكم ومعنى 

 هذا أنَّ  بمعنى إلاّ  ونهي أمر ولا وزجر بعث إنشاء للعقل وليس ، تركيُ  أو

 نفسه في الإرادة لحدوث سبباً  يكون : أي ، العمل لىإ العقلَ  يدعو الإدراك

 . ينبغي ما وفعل للعمل

 . وآراؤه العملي العقل مدركات هي العقلية الأحكام من المراد ، إذاً  

 إنّ  ، الأول بالمعنى والقبح للحسن كدرِ المُ  العقل من المراد تعرف هنا ومن 

 ينبغي مما لا ، علميُ  أنْ  ينبغي مما والنقص الكمال لأنَّ  ؛ النظري العقل هو به المراد

 .  يعمل أنْ 

 فعله ينبغي أنه معه يدرك فإنه ، نقصه أو الفعل كمال العقل أدرك إذا ، نعم 

 . النظري بالعقل العملي العقل فيستعين ، تركه أو

 )) .  النظري العقل حصول بعد فعلاً  العملي العقل يحصل:  فقل أو 

لقبح بأيّ معنىً من المعاني الثلاثة ، يكونان من الأمور كان الكلام في أنّ الحُسن وا

 الواقعية ، وبأيّ معنىً منها يُعدّان من الأمور الاعتبارية ؟ 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٦٦(

 وإلى الآن بينَّ طاب ثراه حال المعنيين الأول والثاني ، وبلغ الكلام ـ فعلاً ـ إلى :  

يُفعل ـ ، فأفاد طاب ثراه أنه  ـ بمعنى ما ينبغي أنْ يُفعل وما لا ينبغي أنْ  المعنى الثالث 

أيضاً لا واقعيةَ لهما إلاّ إدراك العقلاء واعتبارهم ، فهما بهذا المعنى من الأمور الاعتبارية 

، فإنْ كان للعقلاء بما هم عقلاء هذا الحكم ،  )١(المحضة التابعة لاعتبار العقلاء وإدراكهم 

وسيأتي تفصيل الكلام في ذلك في الأمر الرابع وُجِد الحُـسن والقبح بهذا المعنى ، وإلاّ فلا ، 

 إنْ شاء االله تعالى . 

 ... إلخ ) .  الأشاعرة غرض كان فإنْ  ، هذا وعلىثم قال طاب ثراه : (  

ف على المطالب المتقدمة ، نعود على ما بدأنا به الأمر الثاني المتعلَّق بواقعية   وبعد التعرُّ

الأشاعرة ، وذكرنا آنفاً أنَّ الغرض من عَقْد هذا الحُسن والقبح في معانيه وموقف رأي 

الأمر ، هو بيان جهة إنكار الأشاعرة للحُسن والقبح بالمعنى الثالث المتنازع عليه ، وأنَّ 

 إنكارهم هل يعود إلى إنكار واقعيتهما ، أم إلى إنكار إدراك العقل لهما ؟ 

 والقبح بالمعنى الثالث ؟  وعندها فنتساءل : ما غرض الأشاعرة من إنكارهم للحُسن 

هل أنَّ غرضهم إنكار واقعيتهما بمعنى أنه ليس لهما واقعيّة خارجية وما بإزاءٍ في  

الخارج ، بل هما من محض الاعتبار وتابعان لإدراك العقلاء بما هم عقلاء ، أم أنَّ غرضهم 

ا الشئ مماّ ينبغي فعله إنكار إدراك العقل لهما بمعنى أنَّ العقل غير قادرٍ على إدراك أنَّ هذ

فهو حسنٌ ، وأنَّ هذا الشئ مماّ ينبغي تركه فهو قبيحٌ ، بل لابد من التوقُّف حتى مجيئ 

 خطابٍ من قِبَل الشارع المقدس ؟ 

                                                             

من  خلافا ً للسيد الشهـيد الصدر طاب ثراه ، فإنه يرى أنَّ الحسن والقـبح بالمعنى المتـنازع عليه ، )١(

 "ول الأص الـصفات الواقعـية الـثابتة فـي الواقع بقـطع الـنظر عن العـقلاء . ينظر : دروس فـي عـلم

 .  ٢٥٤/  ٢ "الحلقة الثالثة 



 )٦٧(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

فإنْ كان غرضهم الأول ، فهو معنى صحيح ، ونتفق به مع الأشاعرة ؛ لعدم واقعيةٍ  

 ك العقلاء واعتبارهم . للحُسن والقبح ـ بالمعنى الثالث ـ إلاّ إدرا

 ولكنَّ هذا الاحتمال بعيدٌ عن مراد الأشاعرة ؛ لأمرين :  

 بعد وقبح بعضها الأفعال بعض بحسن يقولون كانواـ أنَّ الأشاعرة أنفسهم لما  ١ 

 ضرورة أنَّ  ؛ الاحتمال الأول غرضهم ليس أنْ  من ذلك ، معلَ يُ  فإنه ، لا قبله الشارع حكم

، كي نحتملَ أنهّم أنكروا واقعيتهما  وخارجيةً  واقعيةً  للحُسن والقبح يجعل لا الشارع حكم

 ، بل هو أمرٌ اعتباري ؛ لأنه حكمٌ تشريعي لا تكويني . 

ـ أنهّم رتّبوا على إنكارهم للحُسن والقبح العقليين ـ بالمعنى الثالث ـ : أنَّ وجوب  ٢ 

ح أنَّ هذا الوجوب أمرٌ المعرفة والطاعة ، وجوبٌ شرعي وليس عقلياً ، ومن الواض

 اعتباري ، فلو لم يكن هناك إنسانٌ في البين ، فلا معنى لوجوب المعرفة والطاعة . 

 فتحصل : أنَّ الاحتمال الأول غير مرادٍ لهم .  

وإنْ كان غرضهم الاحتمال الآخر ـ أي : إنكار إدراك العقل ـ كما هو الظاهر من  

  . ذلك في صوابٍ  على ليسوا نَّ الأشاعرةأو ، فيه الحق تحقيقكلامهم ، فسيأتي 

 والنظري العملي العقل - ٣

الكلام في الأمر الثالث من الأمور التي بَحَثَها الماتن طاب ثراه ، وهو ما يتعلّق  

 بمبحث تقسيم العقل إلى : النظري والعملي ، ونمرُّ على توضيح ذلك عِبرْ نقاطٍ : 

 نذ عهدٍ مبكر قسّموا العقل إلى : ولـى : إنَّ الحكماء ومالأالنقطـة  

 ـ العقل النظري .  ١ 

ـ العقل العملي ، وهذا التقسيم بمعنى إدراك الإنسان باعتبار متعلّقه ، فلو تعلّق  ٢ 

الإدراك بما من شأنه أنْ يُعلم فهو عقلٌ نظري ، ولو تعلّق بما من شأنه أنْ يُعمل فهو عقلٌ 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٦٨(

هما من مقولة الإدراك ، والاختلاف إنما هو في عملي ، فالعقلان النظري والعملي كلا

  المتعلّق .

فالعقل النظري عبارة عن القوة العاقلة التي يدرك الإنسان بها الأمور التي تُصنَّف  

، ولا ربط له بمقام العمل ؛ من  واقع لها التي الأمُور إدراكضمن ما ينبغي أنْ يُعلم ، أي : 

النقيضين ، أو استحالة الدور والتسلسل ، أو أنَّ  قبيل : حكم العقل باستحالة اجتماع

الواحد نصف الاثنين ، ونحو ذلك ، فإنَّ استحالة اجتماع النقيضين ـ مثلاً ـ أمر ثابتٌ في 

 عالم الواقع ولا ارتباط له بحيثية العمل . 

والعقل العملي عبارة عن القوة العاقلة التي يدرك الإنسان بها الأمور التي تُصنَّف  

أي :  "العدل حَسَنٌ  "من ما ينبغي أنْ يُفعل أو لا يُفعل ؛ من قبيل : حكم العقل بأنَّ ض

أي : ينبغي أنْ يُترك أو لا ينبغي أنْ يُفعل ، ونحو ذلك  "الظلم قبيحٌ  "ينبغي أنْ يُفعل ، و 

 مما يكون الحكم ناظراً إلى مقام العمل . 

ل ، لكن النظري  والحاصل : أنَّ العقل النظري والعقل العملي   يتجهمن شأنهما التعقُّ

  . والمعرفة الإدراك على فينصب ، علميُ  أنْ  ينبغي ما إلى

  . )١( والسلوك الأخلاق على فينصب ، عمليُ  أنْ  ينبغي ما إلى يتجه العمليو 

النقطـة الثـانية : هل العقل النظري والعقل العملي حقيقتان مستقلتان ، بحيث تُوجد  

قوتان عاقلتان إحداهما تُدركُ الأمور النظرية ، والأخرى تُدرِكُ الأمور العملية في الإنسان 

 ، أم أنهّما حقيقةٌ واحدةٌ ؟ 

أفاد طاب ثراه بأنهما حقيقةٌ واحدةٌ وليست هناك قوّتان عاقلتان ، ببيان : أنَّ االله تعالى  

مور الكلية ، غاية الأمر أنَّ جعل في باطن الإنسان قوةً عاقلةً واحدةً ، تكون هي المدُرِكة للأ

                                                             

 .  ٣٤ينظر : أصول البحث ـ د . الفضلي  )١(



 )٦٩(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 مُدرَكات ومتعلَّقات هذه القوّة تختلف من موردٍ إلى آخر : 

أ ـ فقد تكون مدرَكاتها من الأمور النظرية ومماّ ينبغي أنْ يُعلم ، ب ـ وقد تكون من  

ي ا د صنفي المدرَكات سمِّ لعقل الأمور العملية ومماّ ينبغي أنْ يُعمل أو يُترك ، ونظراً إلى تعدُّ

 تارةً نظرياً وأخرى عملياً ، وإلاّ فليست هناك قوّتان مدرِكتان للكليات في الإنسان . 

النقطـة الثـالثة : هل المدُرِك لحُسن الأفعال وقبحها ، هو العقل النظري أم العقل  

 العملي ؟ 

ذي هو محل وقد بيَّـن طاب ثراه ـ أولاً ـ أنَّ المُدرِك للحُسن والقبح بالمعنى الثالث ـ ال 

النزاع ـ هو العقل العملي فحسب ؛ وذلك لأنَّ المعنى الثالث من معاني الحُسن والقبح ، 

عبارةٌ عن أنَّ الحَسن ما ينبغي فعله عند العقلاء ، والقبيح ما ينبغي تركه عندهم ، ومن 

ينبغي أنْ يُفعل البينِّ أنَّ الحـُسن والقبح بهذا المعنى المتنازع عليه ، من الأمور العملية ومماّ 

أو يُترك ، فلذا يندرجان في حوزة مُدرَكات العقل العملي ، وأنَّ العدلَ حَسَنٌ أي : ينبغي 

 فعله ، والظلمَ قبيحٌ أي : ينبغي تركه . 

وعلى هذا فمعنى حكم العقل العملي بالحُسن أو القبح ، ليس إلاّ إدراك العقل  

 ولا وزجرٍ  بعثٍ  إنشاءُ  للعقل وليسفعل أو يُترك ، وتشخيصه بأنَّ هذا الشئ مماّ ينبغي أنْ يُ 

، فلذلك ليس معنى حكم العقل أمرَهُ  "لا تفعل  "أو  "افعل  "، حتى يحكم بـ  ونهي أمرٍ 

 أو نهيَهُ ، بل معنى حكمه إدراكُه . 

نعم ، هذا الإدراك يدعو الإنسانَ إلى العمل ، ويكون سبباً لحدوث الإرادة في نفسه  

 وفعل ما ينبغي . صوبَ العمل 

وفي ضوء هذا البيان ، يتضح أنَّ الأحكام العقلية التي يُبحث عنها في علم الأصول ،  

 .  وآراؤه العملي العقل كاتدرَ مُ هي 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٧٠(

ثم انطلاقاً من هذا البيان ، انتقل طاب ثراه إلى بيان العقل المدُرِك للحُسن والقبح  

... إلخ ) ، وحاصل ما  تعرف هنا ومنه : ( بالمعنيين الأول والثاني ، وذلك من خلال قول

ـ أي : الكمال  الأول بالمعنى والقبح للحسن كدرِ المُ  العقل من المرادأفاده طاب ثراه : أنَّ 

ف  والنقص الكمال أنَّ ؛ باعتبار  النظري العقل هو ، والنقص ـ من الأمور التي ينبغي التعرُّ

 .  لعمَ يُ  أنْ  ينبغي مما لا ، معلَ يُ  أنْ  ينبغي مماعليها أوّلاً وبالذات ، فهما 

نعم إذا أدرَكَ العقل النظري كمالَ فعلٍ أو نقصَه ، فإنه يأتي دور العقل العملي في حدود  

الأفعال الاختيارية خاصة دون متعلّقاتها ، فيدرك أنَّ ما حَكَمَ العقل النظري بكماله ، 

 ك . ينبغي أنْ يُفعل ، وما حَكَمَ بنقصه ، ينبغي أنْ يُتر

 العملي العقل يحصل ، وإنْ شئت فقل : النظري بالعقل العملي العقل فإذن : يستعين 

  . النظري العقل حصول بعد فعلاً 

 توضيـح بـعض مفـردات الـدرس : ـ 

إنَّ النصوص الإسلامية وضعتْ ـ )  والنظري العملي العقل ـ ٣قـوله طاب ثراه : (  

عقْل طبع  "العملي ـ تقسيماً من نوعٍ آخر ، وصنَّفته إلى بدلاً من تقسيم العقل إلى النظري و

؛ انطلاقاً من مقولة الإمام  "عقْل مسموع  "و  "عقْل مطبوع  "، أو  "عقْل تجربة  "و  "

 وكلاهما ، التجربة وعقل الطبع عقل ،العقل عقلان  "في هذا المضمار : × أمير المؤمنين 

 .  )١( " المنفعة إلى ييؤدّ 

في الطبعة الثانية من طبعات المتن ، ... )  المراد تعرف هنا ومنب ثراه : ( قـوله طا 

                                                             

 ، وعنه بحار الأنوار ـ ٢٥٠مطالب السؤول في مناقـب آل الرسول ـ محمد بن طلحة الشافعي  )١(

 .  ٥٨ح  ٦/  ٧٥العلامة المجلسي 

 وما بعدها .  ٦٦/  ١ي وللمزيد في هذا الصدد يُراجع : موسوعة العقائد الإسلامية ـ الريشهر 



 )٧١(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

هناك زيادة ( أنَّ ) ، وعلى تقدير إثبات هذه الزيادة ، لابد من حذف ( أنَّ المراد به ) في 

 السطر اللاحق . 

 

 

 

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٧٢(

  )) ٨اة (( 

ف طاب ثراه : (( وكذا  والقبح للحسن كالمُدرِ  العقل من المراد قـال المصنِّـ

 مما والمفسدة المصلحة أو وعدمها الملائمة لأنَّ  ؛ العقل النظري هو الثاني ، بالمعنى

 ما طبق على الترك أو الفعل ينبغي أنه إدراك ذلك ، ويستتبع يُعلم أنْ  ينبغي

 .علم

 المطبوع بالنجف ٥٩ ص ١ ج ـ السعادات جامع في جاء ما!  العجيب ومن 

 إنَّ  ":  هذه الصناعة خريت الرئيس الشيخ على ردّاً  ليقو إذ هـ ـ١٣٦٨ سنة

 ، الناصح المشير فهو بمنزلة النظري العقل من هو إنّما والإرشاد ، الإدراك مطلق

 . " لإشاراته المنفذ بمنزلة العملي والعقل

 العقل العملي " من يقصد ما ندري وما ، الاصطلاح عن خروجٌ  منه وهذا 

 كما في الحقيقة عقلان هناك وليس ؟ النظري للعقل حوالنص الإرشاد كان إذا "

 وللتمييز ، مُدرَكاته ومتعلقاته في الاختلاف ولكنّ  ، واحدٌ  عقلٌ  هو بل ، قدمنا

 نفس العملي العقل من وكأنه يريد ، نظرياً  وأخرى عملياً  تارةً  يسمى الموارد بين

 اللغة . في جديد عقلاً وضع الإرادة وتسمية ، للعمل والإرادة التصميم

 والقبح بالحسن العملي العقل حكم أسباب ـ ٤

 ينبغي فعله لا أو ، فاعله فيمدح فعله ينبغي الشئ أنَّ  يدرك إذْ  الإنسان إنَّ  

 ممكن شأن كلّ  وهذا ـ واعتباطاً  جزافاً  الإدراك هذا له يحصل لا ، فاعله فيذم



 )٧٣(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، هنا نذكرها أمور خمسة أحد بالاستقراء وسببه ، سبب من له لابد بل ـ حادث

 ، العقليين والتقبيح مسألة التحسين في النزاع محل في منها يدخل ما لنذكر

 :فنقول

 إدراك العقل فإنَّ  ، لها نقصٌ  أو للنفس كمالٌ  الشئ هذا أنَّ  يدرك أنْ :  الأول 

م كما ـ قبحه أو فعله بحسن للحكم يدفعه نقصه أو لكماله  ؛ تحصيلاً  ـ قريباً  تقدَّ

 . النقص لذلك دفعاً  أو الكمال لذلك

 فيه من لما أو بنفسه إما عدمها ، أو للنفس الشئ ملائمةَ  يدرك أنْ :  الثاني 

 أو دفعاً  للمصلحة تحصيلاً  قبحه ؛ أو فعله حسن فيدرك ، خاص أو عام نفعٍ 

 . للمفسدة

وإدراك  ، النقص أو الكمال إدراك أعني : ـ الإدراكين هذين من وكلٌّ 

 : نحوين على يكون ـ عدمها أو الملائمة

 الإنسان بالحسن حكم فيكون ، خاصة جزئيةٍ  لواقعةٍ  الإدراك يكون أنْ  ـ ١ 

 لأنَّ  ؛ بقوة العقل يكون لا الإدراك وهذا ، الشخصية المصلحة بدافع والقبح

 الأمور إدراك إنما يكون بل ، الجزئية الأمور لا الكلية الأمور إدراك شأنه العقل

 يستتبع قد الإدراك مثل هذا كان وإنْ  ، الخيال أو الوهم أو الحس بقوة الجزئية

ى أنْ  لا ينبغي الذم أو المدح هذا ولكن ، لفاعله ذماً  أو مدحاً   قد بل ، عقلياً  يسمَّ

ى  ولا ، الشخصية العاطفة تحكيم لأنَّ سببه ؛ عاطفياً  ـ الحديث بالتعبير ـ يسمَّ

 . التعبير بهذا بأس



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٧٤(

لكونه  الفعل ؛ بحسن الإنسان فيحكم ، كلي لأمرٍ  الإدراك يكون أنْ  ـ ٢ 

نوعية ؛ كمصلحة  مصلحة فيه لكونه أو ، والشجاعة كالعلم للنفس ؛ كمالاً 

 بما بقوة العقل يكون إنّما الإدراك فهذا ، الإنساني النوع وبقاء النظام لحفظ العدل

 . العقلاء جميع من مدحاً  فيستتبع ، عقل هو

 أو لكونه ، كالجهل للنفس ؛ نقصاً  كونه عتباربا الشئ ؛ قبح إدراك في وكذا 

 من ويستتبع ذماً  ذلك عقل هو بما العقل فيدرك ، كالظلم نوعية ؛ مفسدة فيه

 تلك باعتبار آراء العقلاء جميع عليه تطابقت إذا والذم المدح فهذا ، العقلاء جميع

 فإنه ، وعيينالن النقص أو ذلك الكمال باعتبار أو ، النوعيتين المفسدة أو المصلحة

 . موضع النزاع هي التي العقلية الأحكام من يعتبر

 والإثبات )) .  النفي محل هو الذي العقليين والقبح الحسن معنى وهو 

كان الكلام ـ أخيراً ـ في بيان العقل المدُرِك للحُسن والقبح بالمعنيين الأول والثاني ، 

سن والقبح بالمعنى الأول ، وبلغ الكلام ـ وقد بينّ طاب ثراه المراد من العقل المدُرِك للحُ 

 المراد وكذا؛ فقال : (  الثاني بالمعنى والقبح للحسن كدرِ المُ  العقل من المراد فعلاً ـ إلى بيان

 الملائمة لأنَّ ) ؛  النظري العقل هو ، الثاني بالمعنى والقبح سنللحُ  كدرِ المُ  العقل من

ف عليها أوّلاً وبالذات ،  والمفسدة المصلحة أو والمنافرة للطبع من الأمور التي ينبغي التعرُّ

، فالإنسان بطبعه يحُبُّ أنْ يتعرّف على الأمور التي تكون من مصلحته ، والأمور التي لم 

تكن كذلك بل كانت ذاتَ مفسدةٍ ، فالمصلحة والمفسدة مماّ ينبغي أنْ يُعلَم ، لا مماّ ينبغي أنْ 

 يُعمَل . 

عقل النظري إنَّ هذا الشئ حَسَنٌ وملائمٌ للطبع ، وذاك قبيحٌ مماّ نعم ، إذا أدرَكَ ال 



 )٧٥(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

يتنفّر منه الطبع ، عند ذلك يأتي دور العقل العملي ، فيدرك أنَّ هذا ينبغي فعله وذاك ينبغي 

 تركه . 

 فإذن : يستعين العقل العملي بالعقل النظري .  

 ... إلخ ) .  جاء ما ! العجيب ومنالنقطـة الـرابعـة : قوله طاب ثراه : (  

وحاصله : إنَّ المحقق النراقي طاب ثراه له كلامٌ فيما يتعلق بالعقل النظري والعقل  

 الأعمال فضائل إدراك إنَّ  " : قال أنه الرئيس الشيخ عن العملي ، حيث نقل ـ أولاً ـ

رك فضائل الأعمال ، بما يستفاد منه أنَّ الإنسان إنما يُد )١( " العملي العقل شأن من ، ورذائلها

 ورذائلها بوساطة العقل العملي . 

 أنَّ  والحقثم أعرضَ النراقي طاب ثراه عن ذلك ، وقال ردّاً على الشيخ الرئيس : (  

 والعقل ، الناصح المشير بمنزلة فهو ، النظري العقل من هو إنما ، والإرشاد الإدراك مطلق

مما يعني : أنَّ العقل النظري هو الذي يدرك ما  )٢()  لإشاراته الممضي ذنفِّ المُ  بمنزلة العملي

 ينبغي أنْ يُعلم ، كما يُدرك ما ينبغي أنْ يُفعل أو يُترك . 

وبكلمةٍ : أنَّ العقل النظري كما يُدرك الأمور النظرية ، كذلك يُدرك الأمور العملية ،  

 السياسة الاتمج في الإنسان بأعمال المتعلقوأما العقل العملي فليس من شأنه الإدراك 

 به يحكم لماـ التنفيذ  النراقي تعبير حسب بل شأنه ـ ، المنزل تدبير أو الأخلاق أو والتدبير

  . النظري العقل

ب مما أفاده ال  شيخ النراقي طاب ثراه ، وقال : إلاّ أنَّ الشيخ الماتن طاب ثراه تعجَّ

دراك في العقل النظري ؛ ... ) من حصر الإ "جامع السعادات  "ومن العجيب ما جاء في (

                                                             

 .  ٧٥/  ١ينظر : جامع السعادات ـ النراقي  )١(

 المصدر نفسه .  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٧٦(

حيث يُفهم من كلام النراقي طاب ثراه ، أنه عندنا ـ في الحقيقة ـ عقلان عقلٌ نظري 

وظيفته الإدراك ، وعقلٌ عملي وظيفته التنفيذ ، وهذا منه خروجٌ عن الاصطلاح ؛ لما تقدّم 

نهما إنّما هو في سابقاً من أنّه لا يوجَد عندنا في الحقيقة إلاّ عقلٌ واحدٌ ، والاختلاف بي

ي عقلاً  مُدرَكات ومتعلقات هذا العقل الواحد ، فإنْ كان مدرَكه مماّ ينبغي أنْ يُعلم سُمِّ

ي عقلاً عملياً .   نظرياً ، وإنْ كان مدرَكه مماّ ينبغي أنْ يُعمل به سُمِّ

إذن : لا ندري ماذا يقصد طاب ثراه من العقل العملي إذا كان الإرشاد والنصح  

 لنظري ؟ ! للعقل ا

اللهم إلاّ أنْ يقال : إنَّ مراد الشيخ النراقي طاب ثراه من العقل العملي ، نفسُ  

ى الإرادةَ عقلاً عملياً ، ومن البينّ أنَّ تسميةَ الإرادة عقلاً ،  التصميم والإرادة للعمل ، فسمَّ

 وضعٌ واصطلاحٌ جديدٌ في اللغة ، وإنْ كان لا مشاحةَ في الاصطلاح . 

 والقبح بالحسن العملي العقل حكم بابأس ـ ٤

الكلام في الأمر الرابع من الأمور التي بَحَثَها الماتن طاب ثراه ، وهو ما يتعلق ببيان  

 أسباب وعوامل حكم العقل العملي بالحُسن والقبح ، وتوضيح ذلك : 

صوله إنه من المعلوم أنَّ شأن كلِّ ممكنٍ حادثٍ ، احتياجه إلى المؤثّر ، ويستحيل ح 

 جُزافاً واعتباطاً . 

ومن جملة الممكنات ، إدراك العقل العملي لحُسن أفعالنا الاختيارية أو قبحها ،  

واستناداً إلى ذلك القانون العام ، لا يحصل هذا الإدراك جزافاً ، بل لابد له من أسباب 

لاً بيان تلك الأسباب والعوامل ، فق ام الشيخ الماتن وعوامل ، فجاء هذا الأمر الرابع متكفِّ

طاب ثراه ، باستقرائها فوجدها خمسة أمور ، فلنستعرضها ، ثم ننظر أيّـاً منها يدخل في 

 محل النزاع بين العدلية وخصومهم في مسألة التحسين والتقبيح العقليين ، فنقول : 



 )٧٧(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ول : إنَّ الإنسان عندما يُدرك بتوسط العقل النظري كمالَ فعلٍ للنفس أو الأالأمـر  

قصَه لها ، فإنّه يأتي دور العقل العملي ، ويُدرك أنَّ ما حَكَمَ العقل النظري بكماله ، ينبغي ن

 فعله ، وما حَكَمَ بنقصه ، ينبغي تركه . 

إذن : استعان العقل العملي بالعقل النظري ، مماّ يعني أنَّ من أحد عوامل ودوافع  

عقل النظري بكمال فعلٍ أو نقصه ؛ حكم العقل العملي بحُسن فعلٍ أو قبحه ، هو حكم ال

 مبغوضٌ  نفساني نقصٌ  هو الجبن أنّ  كما ، للإنسان مطلوبٌ  نفساني كمالٌ  فالشجاعة ـ مثلاً ـ

 نقصه أو لكماله العقل إدراكُ  ، و النقص عن فار للكمال الميّ  ـ بطبعهـ  والإنسان ، له

  . )١( النقص لذلك فعاً د أو الكمال لذلك تحصيلاً  ؛ قبحه أو فعله سنبحُ  للحكم يدفعه

مـر الثـانـي : إنَّ الإنسان عندما يُدرك بتوسط العقل النظر ملائمةَ فعلٍ للنفس أو الأ 

عدمَ ملائمته لها ، أي : يُشخّص بأنَّ الفعل الكذائي ملائمٌ للنفس وذو مصلحةٍ ، وأنَّ 

لعقل العملي ، ويُدرك الفعل الكذائي غير ملائمٍ لها ومشتملٌ على مفسدةٍ ، فإنّه يأتي دور ا

أنَّ ما كان ملائماً للنفس ، حسنٌ أي : ينبغي فعله ، وما كان منافياً لها ، قبيحٌ أي : ينبغي 

 تركه . 

إذن : من أحد عوامل وموجبات حكم العقل العملي بحُسن فعلٍ أو قبحه ، هو حكم  

 العقل النظري بالملائمة أو عدمها . 

 أو الملائمة وإدراكَ  ، النقص أو الكمال إدراكَ  : أعني كين ـثم إنَّ كلا� من هذين الإدرا 

  : نحوين على يكون ـ عدمها

بأنْ يكون مرتبطاً بشخص المدُرِك ،  ، خاصة جزئيةٍ  لواقعةٍ  الإدراك يكون أنْ أحدهما :  

، بمعنى : أنه يُدرك أنَّ  الشخصية المصلحة بدافع والقبح سنبالحُ  الإنسان حكم فيكون

                                                             

 .  ٣٠ينظر : رسالة في التحسين والتقبيح ـ الشيخ السبحاني  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٧٨(

كذائي كمالٌ لشخصه ، أو نقصٌ كذلك ، أو يُدرك أنَّ شيئاً ما مشتملٌ على مصلحةٍ ال  الشيء

 عائدةٍ لشخصه ، أو مفسدةٍ كذلك ، من دون علاقةٍ بحفظ النظام وبقاء النوع الإنساني . 

 يثير فإنه ، الشخصية مصلحته يلائم بفعلٍ  أحدٌ  إليه نَ أحسَ  إذا مثال ذلك : إنَّ الإنسان 

 لو ، وفي المقابل فعله على المدح مراتبه وأقل ، جزائه إلى ذلك فيدعوه ، عنه الرضا نفسه في

 فيدعوه ، عليه السخط نفسه في يثير فإنه ، الشخصية مصلحته يلائم لا بفعلٍ  أحدٌ  إليه أساءَ 

  . فعله على هذمُّ  مراتبه وأقل ، والانتقام منه التشفي إلى ذلك

لحُسن والقبح مما يرتبط بشخص الإنسان ، ليس قوةَ إلاّ أنَّ المدُرِك لهذا النحو من ا 

 مُدرِك يكون إنما بل ، الجزئية الأمور لا الكلية الأمور إدراك شأنه العقل لأنَّ  العقل ؛

 مدحاً  يستتبع قد الإدراك هذا مثل كان وإن ، الخيال أو الوهم أو الحس ةَ قوّ  الجزئية الأمور

ـ المستتبع لهذه  " الذم " أو " المدح"	 هذا ا تسمية مثلإلاّ أنَّ المناسب هن ، لفاعله ذماً  أو

، لا العقل  الشخصية العاطفة تحكيم سببه لأنَّ  ؛ "العقلي  "دون  "العاطفي  "الحوادث ـ بـ 

 المدُرِك للأمور الكلية . 

، بأنْ يكون مرتبطاً بنوع البشر لا بشخص  كلي لأمرٍ  الإدراك يكون أنْ ثانيهما :  

النوعية ، فيحكم  المصلحة بدافع والقبح سنبالحُ  الإنسان حكم فيكون رِك ،الإنسان المدُ

الإنسان بحسن الفعل ؛ إما لكونه كمالاً للنفس ؛ كالعلم ، فالعلم كمالٌ نوعي بمعنى أنه 

العدلَ  "كمالٌ للجميع ، أو لاشتماله على مصلحةٍ نوعيةٍ ؛ كالعدل ، فإنَّ الإنسان يدرك أنَّ 

نه ملائمٌ للنفس ؛ لاشتماله على مصلحةٍ نوعيةٍ عامة ، أَلاَ وهي مصلحة يعني أ "حَسَنٌ 

 ، عقل هو بما العقل بقوة يكون إنما الإدراك فهذاحفظ النظام وبقاء النوع الإنساني ، 

  . العقلاء جميع من مدحاً  فيستتبع

لنفس ؛ وكذا الحال في جانب التقبيح ، فيحكم الإنسان بقبح الفعل ؛ إما لكونه نقصاً ل 



 )٧٩(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

كالجهل ، فالجهل نقصٌ نوعي بمعنى أنه نقصٌ للجميع ، أو لاشتماله على مفسدةٍ نوعيةٍ ؛ 

يعني غير ملائمٍ للنفس ؛ لاشتماله على  "الظلم قبيحٌ  "كالظلم ، فإنَّ الإنسان يدرك أنَّ 

 ذلك عقل هو بما العقل فيدرك مفسدةٍ نوعيّةٍ عامّة ، توجب الهرج والمرج واختلال النظام ،

 .  العقلاء جميع من اً ذمّ  ويستتبع

فالملاحظ ، أنَّ الملاك في الجميع هو النوع : الكمال النوعي ، النقص النوعي ، المصلحة  

 النوعيّة ، المفسدة النوعيّة . 

وهذا النحو الثاني من التحسين والتقبيح ـ مما يكون الغرض من الحكم بالمدح والذم ،  

نظام وبقاء النوع الإنساني ؛ بلحاظ اشتمال العدل على المصلحة راجعاً إلى ما فيه حفظ ال

هو المناسب لحكم العقلاء ـ والذي  النوعيّة العامة ، والظلم على المفسدة النوعيّة العامة ـ

تصحّ نسبته إلى الشارع كذلك بما هو رئيس للعقلاء ، كما سيأتي بيانه ـ دون النحو الأول ؛ 

ستحقاق المدح على فاعل العدل ، واستحقاق الذمّ على فاعل وذلك لأنَّ حكم العقلاء با

الظلم ، موجبٌ لما فيه صلاح العامة ، دون المدح والذم المترتّب عليهما لداعٍ شخصي 

 غريزي ، فإنه لا يترتب عليهما مصلحة عامة ، ولا يندفع بهما مفسدة عامة . 

ن نقول : إنَّ العقلاء بما هم فتحصل : أنَّ بحثنا مع الأشاعرة ، في هذا النحو ، فنح 

يحكمون بالتحسين والتقبيح ، وباستحقاق المدح والذم  عقلاء ـ بعد إدراك العقل النظري ـ

 ، بينما الأشاعرة ينكرون ذلك . 

 جميع عليه تطابقت إذا والذم المدح فهذاوإلى ذلك أشار الماتن طاب ثراه ؛ بقوله : (  

 النقص أو الكمال ذلك باعتبار أو ، النوعيتين المفسدة أو المصلحة تلك باعتبار العقلاء آراء

 الحسن معنى وهو،  النزاع موضع هي التي العقلية الأحكام من يعتبر فإنه ، النوعيين

 ) .  والإثبات النفي محل هو الذي العقليين والقبح



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٨٠(

  )) ٩اة (( 

ف طاب ثراه : ((   الآراء " عامةال العقلية الأحكام هذه وتسمىقـال المصنِّـ

 المشهورات القضايا قسم من وهي ، " الصلاحية التأديبات " و " المحمودة

 معدودة غير القضايا فهذه ، الضروريات القضايا مقابل في برأسه قسمٌ  هي التي

 في سيأتي كما الأشاعرة ومنهم الناس بعض توهمه كما ، الضروريات قسم من

 مبادئ في " المنطق " من لثالثا الجزء في ذلك أوضحت وقد ، دليلهم

 . فراجع ، القياسات

 العقليين والقبح سنبالحُ  يقولون إذْ  ـ العدلية أنَّ  ، جيداً  لكم يتضح هنا ومن 

 من المعدودة المشهورة والقضايا المحمودة الآراء من والقبح سنالحُ  أنَّ  يريدون ـ

 . عقلاء هم بما العقلاء آراء عليها تطابقت التي وهي الصلاحية التأديبات

 ، ذلك واقعها أنَّ  : أي ، الآراء تطابق وراء واقعٌ  لها ليس المشهورة والقضايا 

 ومعنى،  العقلاء لدى ممدوح فاعله أنَّ  ، عندهم العلم أو العدل سنحُ  فمعنى

 . لديهم مذموم فاعله أنَّ  ، والجهل الظلم قبح

 المشهورات في االقضاي هذه أمثال دخول من ـ نقول ما على شاهداً  ويكفينا 

 قاله ما ـ الضروريات قسم من ليست وأنها الشهرة إلاّ  لها واقع لا التي الصرفة

 وربما ، بالمحمودة ةالمسماّ  الآراء : ومنها ":  الإشارات منطق في الرئيس الشيخ

 خلي لو آراء وهي ، الشهرة إلاّ  لها عمدة لا إذ ؛ الشهرة باسم خصصناها



 )٨١(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

.  بها والاعتراف قضاياها بقبول يؤدب ولم وحسه هووهم المجرد وعقله الإنسان

 سلب بأنَّ  حكمنا مثل ؛ حسه أو وهمه أو لعقله طاعة الإنسان بها يقض لم. . 

 وهكذا ، ". . .  عليه يقدم أنْ  ينبغي لا قبيح الكذب وأنَّ  ، قبيح الإنسان مال

 .  الطوسي الدين نصير الخواجا العظيم شارحها وافقه

 الموجود " الإنساني الخلق " والقبح سنبالحُ  الحكم أسباب ومن:  الثالث 

 وجود فإنَّ  ، والشجاعة الكرم خلق نحو ؛ أنواعه في اختلافهم على إنسانٍ  كل في

 مدحفيُ  فعلها ينبغي مما ـ مثلاً  ـ الكرم أفعالَ  أنَّ  لإدراك سبباً  يكون الخلق هذا

 . هافاعل ذمفيُ  تركها ينبغي مما البخل وأفعالَ  ، فاعلها

 المفسدة أو العامة المصلحة جهة من يكون لا قد العقل من الحكم وهذا 

 . الموجود الخلق بدافع بل ، النقص أو للنفس الكمال جهة من ولا ، العامة

 والقبح الحسن هذا يكون ، العقلاء جميع بين اً عامّ  الخلق هذا كان وإذا 

 كان إذا النزاع محل في يدخل إنما ولكن ، آراؤهم عليه تتطابق بينهم مشهوراً 

 إلى ذلك فيدعو ، نوعيةٌ  عامةٌ  مصلحةٌ  أو للنفس كمالٌ  فيه أخرى جهةٍ  من الخلق

 في " قياتلُ الخُ  " عن ذكرته ما إلى القسم هذا في الرجوع ويجب ، والذم المدح

 بهذه الإنساني الخلق قضاء توجيه لتعرف " ٢٠ ص ٣ ج " المنطق

 )) . المشهورات

 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٨٢(

 ميّة هذه الأحكام العقلية العامّة ؟ تسالكلام في  

ى    "وقد أفاد الماتن طاب ثراه ما حاصله : إنَّ هذه الأحكام العقلية العامّة ، تسمَّ

، "المشهورات الصرفة  "و  "حمودات الم "و  "التأديبات الصلاحية  "و  "الآراء المحمودة 

في مقابل القضايا وهي قسمٌ من الأقسام الستّة للمشهورات التي هي قسمٌ برأسه 

،  )١(الضروريات ؛ على أساس أنَّ الضروريات مندرجة في اليقينيات ، بل هي أصولها 

؛ باعتبار أنَّ القضية اليقينية  )٢(واليقينيات صنفٌ مستقلٌّ من أصناف مبادئ القياس الثمانية 

 ستة علىمنها  تالبديهياو ، البديهيات إلى محالة لا تنتهي كسبية ونظرية ، تنقسم إلى بديهية

 وحدسيات ، ومتواترات،  وتجربيات ، ومشاهدات ، أوليات:  ـ الاستقراء بحكم ـ أنواع

 .  وفطريات ،

فتبينّ أنَّ المشهورات التي نحن بصددها ، قسمٌ مقابلٌ للضروريات ، وبينهما فروق  

إلى أنَّ الأشاعرة لمّـا لم ثلاثة ، كما ستبينَّ لاحقاً إنْ شاء االله تعالى ، وأما الآن فنشير إجمالاً 

مٍ واشتباهٍ ، كما سيأتي في دليلهم .   يهتدوا إلى الفرق بينهما ، فلذا وقعوا في توهُّ

 أنَّ  يريدون ـ العقليين والقبح سنبالحُ  يقولون إذ ـ العدلية أنَّ  : داً جيّ  يتضح هنا ومن 

 بما العقلاء آراء عليها تتطابق التي المشهورة والقضايا المحمودة الآراء من والقبح سنالحُ 

،  الآراء تطابق وراء خارجي واقعٌ  لها وليس ، الصلاحية التأديبات من؛ لما فيها  عقلاء هم

 العلم أو العدل حسن فمعنىبل هي أمور اعتبارية تابعة لاعتبار العقلاء وإدراكهم ؛ 

 .  لديهم مذمومٌ  علهفا أنَّ  والجهل الظلم قبح ومعنى،  العقلاء لدى ممدوحٌ  فاعله أنَّ  عندهم

 المشهورات في القضايا هذه أمثال دخول من ثم استشهد طاب ثراه على ما أفاده ـ 

                                                             

 وما بعدها .  ٢٩٤/  ٣ينظر : المنطق للشيخ الماتن  )١(

 وما بعدها .  ٢٩٣ينظر : المصدر نفسه  )٢(



 )٨٣(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الشيخ قاله ماب ـ الضروريات قسم من ليست اوأنهّ  ، الشهرة إلاّ  لها واقع لا التي الصرفة

 اسمب خصصناها وربما ، بالمحمودة المسماة الآراء : ومنها (:  الإشارات منطق في الرئيس

 ووهمه المجرد وعقله الإنسان خلي لو آراء وهي،  الشهرة إلاّ  لها عمدة لا إذْ  ؛ المشهورة

 أو لعقله طاعةً  الإنسان بها يقضِ  لم ... بها والاعتراف قضاياها بقبول بيؤدّ  ولم وحسه

 أنْ  ينبغي لا قبيح الكذب وأنَّ  ، قبيح الإنسان مال سلب أنَّ  حكمنا مثل ؛ حسه أو وهمه

منهم شارح  العلماء من وغيرهم الحكماء جلّ  ذلك على تبعه، و )١(... )  عليه يقدم

 .  )٢( الطوسي الدين نصير الخواجا العظيم الإشارات

  هذا تمام الكلام حول الأمر الثاني . 

الخُلُق  "مر الثـالـث : ومن أسباب وعوامل حكم العقل العملي بالحُسن والقبح ، الأ 

في كلّ فردٍ فردٍ من الإنسان على اختلافهم في أنواع ذلك الخُلُق ؛ من الموجود  "الإنساني 

 يكونـ  )٣(ـ في كلّ إنسانٍ  الخلق هذا وجود فإنَّ قبيل : خُلُق الكرم والشجاعة ونحوهما ، 

 وأفعالَ  ، فاعلها العقلاء فيمدح فعلها ينبغي مما ـ مثلاً  ـ الكرم أفعالَ  أنَّ  لإدراك سبباً 

  . فاعلها وافيذم تركها ينبغي مما البخل

 ثم إنَّ حكم العقلاء بمقتضى الخُلُق الإنساني ، على نحوين :  

ـ تارةً يحكمون بدافع الخلق الموجود فحسب ، من دون ملاحظة المصلحة والمفسدة  ١ 

 النوعيتين ، أو الكمال والنقص النوعيين . 

ون ـ مضافاً لذلك ـ ـ وأخرى لا يحكمون لمحض وجود الخلق الإنساني ، بل يلحظ ٢ 

                                                             

 .  ٢٢٠ـ  ٢١٩/  ١بيهات ـ ابن سينا الإشارات والتن )١(

 .  ٢٢١ينظر : المصدر نفسه  )٢(

 مع وجود التفاوت في الأفراد بطبيعة الحال .  )٣(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٨٤(

جنبة المصلحة والمفسدة النوعيتين ، أو الكمال والنقص النوعيين ، وبهذا اللحاظ يأتي 

 الحكم بالحسُن أو القبح . 

والخُلُقيّات باللحاظ الأول خارجةٌ عن محل البحث والنزاع ، وإنما تدخل في محل  

لسببين الأولين ، ولا تكون سبباً النزاع باللحاظ الآخر ، ويكون مآلها ـ في الحقيقة ـ إلى ا

 مستقلا� في قبالهما . 

 جهة من يكون لا قد ، العقل من الحكم وهذاوإلى ذلك أشار طاب ثراه ؛ بقوله : (  

 الخلق بدافع بل ، النقص أو للنفس الكمال جهة من ولا ، العامة المفسدة أو العامة المصلحة

 . الموجود

 بينهم مشهوراً  والقبح سنالحُ  هذا يكون ، العقلاء جميع بين اً عامّ  الخلق هذا كان وإذا 

  ) . والذم المدح إلى ذلك فيدعو...  النزاع محل في يدخل ماإنّ  ولكن ، آراؤهم عليه تتطابق

 تـوضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

وقد شرحها الشيخ الماتن طاب ثراه في  قـولـه طاب ثراه : (( التأديبات الصلاحية )) 

 .  )١( "المنطق  " كتابه

 في دليلهم )) سيأتي كما الأشاعرة ومنهم الناس بعض توهمه قـولـه طاب ثراه : (( كما 

قد يُستشكل في المقام : بأنَّ الأشاعرة ينفون ـ أساساً ـ كونَ الحُسن والقبح عقليين ، فكيف 

 وريان ؟ يقول الماتن طاب ثراه إنهّم توهمّوا بأنَّ الحُسن والقبح أمران عقليان ضر

ويمكن التفصيّ عن ذلك : بأنَّ الأشاعرة توهمّوا بأنَّ العدلية يروْنَ الحُسن والقبح  

أمرين عقليين ضروريين ، لا أنَّ الأشاعرة توهمّوا بأنَّ الحُسن والقبح أمران عقليان 

ح ضروريان ، ومما يدل على هذا التوهم ، ما سيأتي في دليلهم من قولهم : إنَّ الحُسن والقب

                                                             

 .  ٣٠٨ـ  ٣٠٧/  ٣ )١(



 )٨٥(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

لو كانا عقليين ، لما اختلف فيهما اثنان ، والحال أنَّ الاختلاف حاصلٌ ، مما يدلّ على أنهّما 

 ليسا بعقليين . 

فهذه العبارة منهم تدلّ على أنهّم توهمّوا بأنَّ العدلية يروْنَ الحُسن والقبح من الأقسام  

في مقام الجواب عليهم ،  العقلية الضرورية لا من المشهورات ، وسيأتي من الماتن طاب ثراه

أنّنا نجعل الحُسن والقبح من المشهورات ، والمشهورات يمكن أنْ يختلف فيها اثنان ، 

 فيبطل دليلهم . 

 سينا بن االله عبد بن الحسين علي أبوهو :  الرئيس )) قـولـه طاب ثراه : (( الشيخ 

 شمال في بلخ من أبوه كان ، الرئيس بالشيخ الملقب المعروف الفيلسوف الشيخ ، البخاري

 فولد السامانية الدولة من منصور بن نوح زمن في " بخارا " مملكة وسكن ، أفغانستان

 من وقليلاً  والكتابة المطالعة من فارغاً  آنٍ  في يكن لم نهأ ويحكىهـ ) ،  ٣٧٠سنة ( بها ولده

 .  يهجع الليل

 ، والتنبيهات الإشارات ، الإشارات ، القلبية الأدويةوله مؤلفات كثيرة ، منها :  

 .  )١(هـ )  ٤٢٨(  سنة بهمدان، وغيرها ، وتوفي  جزأ عشرين في نصافالإ ، الكلية الأرصاد

 الحسن بن محمد بن محمدهو :  الطوسي )) الدين قـولـه طاب ثراه : (( الخواجا نصير 

 في رأساً  انكوالمتكلمين ، و الحكماء وأفضل والمحققين العلماء سلطان ، الجهرودي الطوسي

 ١١ في دلِ وُ .  عليه به يشير فيما طيعهيُ  فكان " هولاكو " عند همنزلتُ  تْ لَ عَ ،  العقلية العلوم

 هراشتُ  ولذلك ؛ بها ونشأ " نيسابور قرب " بطوسهـ )  ٥٩٧ ( سنة الأولى جمادى

 له يقال موضعٍ  من قم عمالأ من بجهرود المعروف " ودرُ  چه " من أصله وكان،  بالطوسي

 ذلك في واتخذ " مراغة " بمدينة العظيم دصَ الرَّ  عمل قد، وحُكي أنه طاب ثراه  " ارةشَ وِ  "

                                                             

 .  ٣٠٨/  ١، هدية العارفين ـ البغدادي  ٣٢١ـ  ٣٢٠/  ١ينظر : الكنى والألقاب ـ القمي  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٨٦(

 أعوانه من وكان ، اً مجلد ألف أربعمائة على تزيد وكانت ، الكتب من ملأها عظيمةً  خزانةً 

 .  خان هلاكو الملك إليهم أرسل جماعة العلماء من دالرصَ  على

 أصول تحرير و ، الدائرة تربيع : له يقال ؛ القطاع شكل : منها ، جليلة كتباً  وصنف 

 والتنبيهات الإشارات مشكلات وحل ، الكلام بتجريد عرفيُ ،  العقائد تجريد و ، قليدسأ

،  الهيئة في المجسطي وتحرير ، سينا ابن إشارات من الإلهيات قسم وشرح ، سينا لابن

 ، وغيرها .  المتعلمين ،وآداب النجوم في والتحصيل

 و جعفر بن موسى مامينالإ جوار في ودفنهـ ) ، ٦٧٢ ( سنة الغدير يوم فيوتوفي  

  . )١( فيه ندفَ يُ  فلم العباسي للناصر دعِ أُ  الذي المكان في ، السلام عليهما الجواد

في  " الخلقيات "عن ذكرته ما إلى القسم ، هذا في الرجوع قولـه طاب ثراه : (( ويجب 

الشيخ الماتن طاب ثراه ، العودةَ إلى كلماته في كتاب المنطق في وقد طَلب  المنطق ... ))

؛ لتعرف توجيه قضاء الخلق الإنساني بهذه المشهورات ، وقد أفاد  )٢( "الخُلُقيّات  "مبحث 

 طاب ثراه هناك : 

وتسمى الآراء المحمودة  "ت الخُلُقيّا "إنَّ القسم الثالث من أقسام المشهورات ،  

ايا والتصديقات التي تطابقت عليها آراء العقلاء ، وسبب هذا الاشتهار ، وهي القضأيضاً 

والتطابق ، وجود الخلق الإنساني في كلّ فردٍ من أفراد البشر ، وبموجِبه يحكمون بتحسين 

 ، الوطن أو الحرم محافظة بوجوب كالحكمبعض الأمور ، وتقبيح بعضها الآخر ؛ 

 ، وغير ذلك .  والبخل بنالج وقبح والكرم الشجاعة سنبحُ  وكالحكم

 ثم يتساءل : ما معنى الخـُلُق الإنساني ؟  

                                                             

 .  ٣٠/  ٧وما بعدها ، الأعلام ـ الزركلي  ٢٥٠/  ٣ينظر : الكنى والألقاب ـ القمي  )١(

 وما بعدها .  ٣٠٩/  ٣ينظر :  )٢(



 )٨٧(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

التعريف المشهور عند الحكماء وعلماء الأخلاق للخلق ، هو : ملكةٌ تحصل في النفس  

 ؛ بسهولة الفعل منه يحصل ، درجةً  يبلغ وجهٍ  على المرء من الصادرة الأفعال رتكرُّ  من

 بدل بغير العطاء فعلُ  منه يتكرر أنْ  بعد إلاّ  للإنسان قاً لُ خُ  يكون لا فإنه ـ مثلاً ـ كالكرم

  . فتكلُّ  غير من بسهولة الفعل منه يحصل حتى

فوا   إلاّ أنَّ الشيخ المظفر طاب ثراه علَّق على هذا التعريف ، بأنَّ المشهور وإنْ عرَّ

 المعنى بهذا قالخل هو فيها الشهرة حصول في السبب فجعلواالخلقيات والخلق بهذا المعنى ، 

  . تركه ينبغي مما أو فعله ينبغي مما هذا أنَّ  إدراك إلى العملي للعقل داعياً  باعتباره ؛

ولكنّـا ـ إذ دققنا ـ نجد أنَّ التعريف غير تامٍّ ؛ إذْ لا يُنكر أنَّ الخلقيات المذكورة ـ أعني  

قضايا مشهورة ومما  و... ـ: الشجاعة حَسَنٌ ، الجبن قبيحٌ ، الكرم حَسَنٌ ، البخل قبيحٌ ، 

 يرى الجبان فإنّ  ، الفاضل الخلق رزقيُ  لم نْ مَ  حتىتطابقت عليها آراء العقلاء ، يحكم بها 

وإنْ  ، إليها وأصغى نفسه إلى رجع إذا لنفسه اهاويتمنّ  صاحبها ويمدح الشجاعة سنحُ 

، هذا من  اذبوالك والمتكبرِّ  البخيل وكذلك ، الشجاعة إلى الحاجة موضع في نيجبُ  كان

 جانب . 

فليس  ، الجمهور عند عامة غير الفاضلة الأخلاق ومن جانبٍ آخر ، أنّـا نجد أنّ  

الجميع في الخارج متّصفين بالشجاعة والكرم والعدالة والصدق وغيرها من الأخلاق 

ـ الملكة  المعنى بذلك الخلق كان ، وعندها فلو بها يتحلىّ  نْ مَ  منهم القليل الحميدة ، بل

 وقبح الجبن بحسن، لَزِم من ذلك أنْ يحكم الجبان  فيها للحكم السبب هو النفسانية ـ

؛ على أساس امتلاكه ملكة الجبن ، كما كان الشجاع يحكم بحسن الشجاعة وقبح  الشجاعة

 ، الإمساك وحسن الكرم بقبح البخيلُ الجبن ؛ لامتلاكه ملكة الشجاعة ، وأنْ يحكم 

، وهذا اللازم كما ترى ، فالملزوم مثله  وهكذا ... الكذب نوحس الصدق بقبح والكذابُ 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٨٨(

 في البطلان ، فليس الخلق بالمعنى المذكور ، وعليه فما معنى الخلق الإنساني ؟ 

... إلخ )  : يقال أنْ  الباب هذا في والصحيحوهذا ما بيَّنه طاب ثراه ؛ بقوله : (  

 وحاصله : 

لذي خَلَقَه االله تبارك وتعالى في قلب الإنسان ، إنَّ الخلق عبارة عن الحسّ الباطني ا 

 " المعبرّ عنه بـ هو الحسّ  وذلك ، ومقابحها الأفعال محاسنَ وجَعَله حجةً عليه ، وبه يدرك 

عند قدماء الأخلاق يُعبرّ عنه بعدة و ، الحديث الأخلاق علم مصطلحفي  " الضمير

  ."السليم الحس " أو ، " المستقيم العقل " أو ، " العملي العقل " أو ، " القلب "تعبيرات : 

وليس المهم في المقام هو التعبير عن ذلك الحسّ الباطني ، بل المهم هو أنَّ كلَّ إنسانٍ  

إذا راجع وجدانه ، يجد هذا الحسَّ أو الضميرَ ، وبنوره يحكم بأنَّ الفعل الكذائي حَسَنٌ ، 

 دخيلة في المدوي االله صوت هو،  الضميرو والفعل الكذائي قبيحٌ ، وهذا الحسُّ في القلب أ

 عين ويقرَّ  الرذيلة مرتكب بيؤنّ  كيف نجده ونحن ، )١( عليه ويحاسبها به يخاطبها نفوسنا

 الجواب في تتحد البشرية الضمائر وجميع،  إنسانٍ  كل قلب في موجود وهو ، الفضيلة فاعل

 .  والرذيلة الفضيلة بين زالتميي في جميعاً  تشترك فهي ، الأفعال عن استجوابها عند

عي بأنَّ صوت الضمير موجودٌ في جميع أفراد الإنسان   وفي نفس الوقت لا ندَّ

 إذ ؛ النفس قوى كسائر ، وضعفه التمييز هذا قوة فيبالتساوي ، بل يختلف ويتفاوت 

مٌ .  وضعفاً  قوةً  الأفراد في تتفاوت  ، ولكن أصلُ وجوده في الجميع مسلَّ

                                                             

وإلى هـذا المعـنى تـشير روايـات باب العـقـل والجهـل ، من أنَّ االله تعـالى لمّـا خَـلَق العـقـلَ  )١(

تيِ وجَلاَليِ مَا خَلَقْتُ خَلْقاً (اسْتَنْطَقَه ثُمَّ قَالَ لَه : أَقْبلِْ فَأَقْـبَلَ ثُمَّ قَالَ لَه : أَدْبرِْ  هُـوَ  فَأَدْبَرَ ، ثُمَّ قَالَ وعِزَّ

ا اكَ أَنهْىَ وإيَِّ اكَ آمُرُ وإيَِّ اكَ  كَ أُعَاقِبُ أَحَـبُّ إلَِـيَّ مِنْـكَ ولاَ أَكْمَلْـتُكَ إلاَِّ فـِيمَنْ أُحِـبُّ ، أَمَا إنيِِّ إيَِّ وإيَِّ

 . ، هو العقل العملي ، والمراد من العقل ح ١٠/  ١اب العـقل والجهل . الكافي ـ الـشيخ الكليني كتأُثيِبُ)



 )٨٩(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

تهار القضايا الخـُلُقية عند الجمهور ، هو ما أودعه المولى سبحانه وتعالى إذن : سببُ اش 

،  ومقابحها الأفعال محاسنفي قلب كلِّ إنسانٍ من ضميرٍ يدوي في داخله ، وبه يدرك 

 فتصير تلك القضايا مماّ تطابقت عليها آراء العقلاء . 

بعض الناس ؛  على يصعب، مماّ  الضمير ومن الجدير بالتنبيه أنّ العمل بما يمليه 

وهذا شأن  ، والرغبات الشهواتلاحتياجه إلى مجاهداتٍ نفسيةٍ ، حتى تمكنه السيطرة على 

مَنْ يريد ترسيخ الخُلُق الفاضل ، وعليه ألاّ ييأس بل يلزمه الجد والمثابرة على ذلك حتى 

 معها يسهل التي قلُ الخُ  ملكة عنده تتكون حتى عادةً  واتخاذه العمل رتكرُّ يحصل لديه بعد 

  . الفعل

فالنتيجة : أنَّ الخـُلُقيات من المشهورات ، لا بالمعنى المشهور ، بل بالمعنى الذي أفاده  

 الشيخ المظفر طاب ثراه . 

  

 

 

 

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٩٠(

  )) ١٠اة (( 

 " والقبح سنبالحُ  الحكم أسباب ومن:  الرابعقال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 والحمية والأنفة والحياء والشفقة والرحمة الرقة حون؛  " النفساني الانفعال

 . غالباً  إنسانٌ  منها يخلو لا التي النفس انفعالات من ذلك غير إلى. . .  والغيرة

 الرقة من الغريزة في لما اتباعاً  الحيوان تعذيب بقبح يحكم الجمهور فنرى 

 الأيتام رعايةب ويعنى ، والمرضى الضعفاء عينيُ  نْ مَ  يمدح والجمهور ، والعطف

 كشف بقبح ويحكم ، والشفقة الرحمة مقتضى لأنه ؛ الحيوانات بل والمجانين

 الأهل عن المدافع ويمدح ، الحياء مقتضى لأنه ؛ البذيء والكلام العورة

 من ذلك غير إلى. . .  والحمية الغيرة مقتضى لأنه ؛ والأمة والوطن والعشيرة

 . الناس بين العامة الأحكام هذه أمثال

 أنْ  ينبغي بل ، عقليين وقبحاً  سناً حُ  انيعدّ  لا والقبح سنالحُ  هذا ولكن 

 "  ب المنطقيين عند هذه القضايا وتسمى ، انفعاليين أو عاطفيين يايسمَّ 

 مع النزاع محل في والقبح سنالحُ  هذا يدخل لا هذا ولأجل ، " الانفعاليات

 لأنه ؛ الأحكام هذه في هورللجم الشرع متابعة بلزوم نحن نقول ولا ، الأشاعرة

 صفات من نهالأ ؛ فيه وجودها يستحيل بل ، الانفعالات هذه للشارع ليس

 في والقبح سنبالحُ  العقل لحكم الشارع حكم بملازمة نقول نحن وإنما ، الممكن

 من الشارع أنّ  فباعتبار ـ سيأتي ما على ـ الصلاحية والتأديبات المحمودة الآراء



 )٩١(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، عقلاء هم بما بحكمهم يحكم أنْ  فلابد ، العقل خالق بل ، رئيسهم بل العقلاء

 يتابع الشارع إنّ :  نقول ولا ، عاطفيون هم بما بحكمهم يحكم أنْ  يجب لا ولكن

 .  مطلقةً  متابعةً  أحكامهم في الناس

 القادم احترام كاعتيادهم ؛ " الناس عند العادة " الأسباب ومن:  الخامس 

 سنبحُ  ذلك لأجل فيحكمون ، بالطعام الضيف واحترام ، له بالقيام ـ مثلاً  ـ

 . الضيف وإطعام للقادم القيام

 قطر أو بلدٍ  بأهل تختص العادة تكون فقد ، ومتنوعة كثيرة العامة والعادات 

 لأجل فتختلف ، عصر في أو العصور جميع في الناس جميع تعمُّ  وقد ، أمة أو

 الذين القوم عند مشهورةً  فتكون ، العادة بحسب بها كميحُ  التي القضايا ذلك

 . غيرهم دون العادة تلك لهم

 ، بها المستهينين ونيذمُّ  العامة العادات على المحافظين الناس يمدح وكما 

 قبيحة سيئةً  أو ، شرعيةٍ  أو عاطفيةٍ  أو عقليةٍ  ناحيةٍ  من حسنةً  العادة كانت سواء

 ، هاحلقَ  اعتادوا إذا يتهلح رسليُ  نْ مَ  ونيذمُّ  فتراهم ، النواحي هذه إحدى من

 المألوف غير يلبس نْ مَ  ونيذمُّ  وتراهم ، إرسالها اعتادوا إذا الحليقَ  ونويذمُّ 

 . مارقاً  يعدونه أو به يسخرون ربما بل ، هلبسَ  يعتادوا لم أنهم لمجرد عندهم

؛  " عاديين " يايسمَّ  أنْ  ينبغي بل ، عقليين ليسا أيضاً  والقبح سنالحُ  وهذا 

 . " العاديات " المناطقة عرف في فيهما القضايا وتسمى ، العادة شأهمامن لأنّ 



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٩٢(

 أيضاً  نحن نقول ولا ، النزاع محل في والقبح سنالحُ  هذا أيضاً  يدخل لا ولذا 

 هم بما فيها يحكموا لم لأنهم ؛ هذه أحكامهم في للناس الشارع متابعة بلزوم

 . العادة بدافع : أي ، معتادون هم بما بل عقلاء

 بحرمة حكمه مثل ؛ الشارع لحكم موضوعاً  تكون قد العادات بعض ، نعم 

 لا الحكم هذا ولكنَّ  ، الناس عند هلبسُ  المعتاد غير اللباس : أي ، الشهرة لباس

 فيهم يثير وجهٍ  على مزيهِّ  في الناس مخالفة لأنّ  بل ، الناس لحكم المتابعة لأجل

 شئ وهذا ، شرعاً  اللباس هذا لحرمة موجبةٌ  مفسدةٌ  فيه ، والاشمئزاز السخرية

 . فيه نحن ما غير آخر

 الموضوع كشف لغرض الكلام أطلنا وقد ـ ذكرنا ما جميع من فتحصل 

 مع للنزاع موضعاً  الثالث بالمعنى وقبحٍ  سنٍ حُ  كلُّ  ليس أنه ـ : تاماً  كشفا

 ، كلي نحوٍ  على نقصه أو الشئ كمال إدراكَ  سببه كان ما خصوص بل ، الأشاعرة

 مصلحةٍ  جهة من أيضاً  كلي نحوٍ  على عدمها أو ملائمته إدراكَ  سببه كان وما

 هي الأسباب هذه من الناشئة العقلية الأحكام فإنّ  ؛ نوعيةٍ  مفسدةٍ  أو نوعيةٍ 

 يتابعهم أنْ  لابد الشارع أنّ  فيها عيندَّ  التي وهي ، عقلاء هم بما للعقلاء أحكامٌ 

 هذا عن الباحثين من جملةٍ  كلام في الخلط نم عَ قَ وَ  ما تعرف وبهذا ، حكمهم في

 )) .  الموضوع

 



 )٩٣(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

لا زال الكلام فيما يتعلَّق ببيان أسباب وعوامل حكم العقل العملي بالحُسن والقبح ،  

 وقد تعرضنا لحد الآن لثلاثٍ منها ، وبلغ الكلام ـ فعلاً ـ إلى : 

الانفعال  "سن والقبح ، مـر الـرابـع : من أسباب وعوامل حكم العقل العملي بالحُ الأ 

 ، ةفَ والأنِ  ، والحياء ، والشفقة،  والرحمة ، الرقةالموجود في الإنسان ؛ من قبيل :  "النفساني 

 لاتنفعل وتتأثّر بها ، والتي  التي النفس نفعالاتا من ذلك إلى غير ... والغيرة ، والحمية

 ور أو قبحه . ، وبتوسطها يحكم بحُسن بعض الأم غالباً  إنسانٌ  منها يخلو

 الغريزة في لما باعاً اتّ بل  ، لفائدةٍ  لا الحيوان تعذيب بقبح ـ مثلاً  ـ يحكم الجمهور فترى 

 كان وإن مطلقاً  الروح ذي تعذيب بقبح يحكم بغريزته الجمهور بل ، والرحمة الرقة من

  . والعادات الشرائع عنه تصرف أنْ  لولا لفائدةٍ 

بل  والمجانين الأيتام برعاية ويعنى ، والمرضى اءالضعف يعين نْ مَ  يمدح والجمهور 

؛  والكلام البذيء العورة كشف بقبح يحكم كما ، والشفقة الرحمة مقتضى لأنه الحيوانات ؛

 مقتضى لأنه؛  والأمة الوطن أو والعشيرة الأهل عن عدافِ المُ  ويمدح ، الحياء مقتضى لأنه

  . الناس عند العامة الأحكام أمثال هذه من ذلك غير إلى ... والغيرة الحمية

 عقليين وقبحاً  سناً حُ إلاّ أنَّ هذا النحو من الحسُن والقبح ، ليس من الصحيح تسميّته  

 بـ المنطقيين عند هذه القضايا وتسمى ، " انفعاليين " أو " عاطفيين " يايسمَّ  أنْ  ينبغي بل ،

 .  " الانفعاليات "

لأشاعرة ، كما أنّه خارجٌ عن محلّ النزاع مع وهذا النحو خارجٌ عن محلّ النزاع مع ا 

الأخباريين ؛ باعتبار أنهّم ينكرون الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع ، بينما نحن 

 الأصوليون نُثبت الملازمة بينهما . 

 هذه أمثال في للجمهور الشرع متابعة بلزوم نقولولكن نحن ـ القائلون بالملازمة ـ لا  



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٩٤(

 يستحيل بل ، النفسية الانفعالات هذه المقدّس عن لشارعا لوّ ؛ لوضوح خ الأحكام

، فلا يمكن متابعة العقل في  لا واجب الوجود الممكن صفات من نهالأ؛  فيه وجودها

أحكامه ؛ بعد أنْ لم تكن الأحكام العقليّة الناشئة منه ـ أي : من الانفعال ـ أحكاماً للعقلاء 

  لمقدّس في حكمهم .بما هم عقلاء لكي يتابعهم الشارع ا

 المحمودة الآراء في والقبح سنبالحُ  العقل لحكم الشارع حكم بملازمة نقول وإنما 

 خالق بل ، رئيسهم بل العقلاء من المقدّس الشارع أنَّ  فباعتبار والتأديبات الصلاحية ؛

  . عاطفيون هم بما لا عقلاء هم بما بحكمهم يحكم أنْ الأمر الذي يحُتّم  ، العقل

  .مطلقةً  متابعةً  أحكامهم في الناس يتابع المقدّس الشارع نَّ بأ نقول لاالجملة : فنحن بو 

العادة عند  "مـر الخـامـس : من أسباب حكم العقل العملي بالحُسن أو القبح الأ 

، وهي القضايا والتصديقات  "العاديات  " ، أو ما يُعبرّ عنه في عرف المناطقة بـ "الناس 

 ـ مثلاً  ـ القادم احترام كاعتيادهم؛  )١(مهور بسبب جريان العادة عندهم التي يقبلها الج

 وإطعامِ  للقادم القيامِ  سنبحُ  ذلك لأجل فيحكمون ، بالطعام الضيف واحترام ، له بالقيام

 ، وبطبيعة الحال يحكمون بقبح ما يضادُّهما .  الضيف

 ثم إنَّ العادات كثيرة وذات أقسام :  

 مّةً بحيث تعمُّ جميع الناس ، وهي : ـ فقد تكون عا ١ 

 أ ـ عامّة في جميع العصور . ب ـ في عصرٍ .  

 ـ وقد تكون خاصّةً ، وهي :  ٢ 

 أ ـ إمّا خاصّة لأهل بلدٍ ، أو قطرٍ . ب ـ أو أمةٍ ومذهبٍ .  

ومن المعلوم أنَّ القضايا التي يحكم بها بحسب العادة ، تختلف باختلافها ، فتكون  

                                                             

 .  ٣١١/  ٣ينظر : المنطق ـ الشيخ المظفر  )١(



 )٩٥(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 المشهور يكون بل ، غيرهم عند مشهورة غير،  العادة تلك لهم الذين القوم ندع مشهورةً 

  . هاضدَّ 

 العادات، على المحافظ يمدحونوعلى أساس تلك العادات والتقاليد ، نجد أنَّ الناس  

قوا في العادات ،  بها المستهين المخالف ونويذمُّ   من نةً سَ حَ  كانتأ سواء، من دون أنْ يفرِّ

 .  النواحي هذه إحدى من قبيحةً  سيئةً أم كانت  ، شرعيةٍ  أو عاطفيةٍ  أو يةٍ عقل ناحيةٍ 

إذا  الحليق ونويذمُّ  ، هاحلقَ  اعتادوا كانوا إذا هلحيتَ  رسليُ  نْ مَ  ونيذمُّ فمثلاً : نراهم  

 يعتادوا لم أنهم لمجرد عندهم المألوف غير يلبس نْ مَ  ونيذمُّ  ونراهم ، إرسالهَا اعتادوا كانوا

 خارجاً عن عاداتهم وتقاليدهم .  مارقاً  ونهيعدُّ  أو به يسخرون ربمابل  ، لبسه

أي : ليس للعقلاء بما هم  ، عقليين ليسا ـ أيضاً  ـ والقبح الحسنوهذا القسم من  

 ، العادة منشأهما ؛ باعتبار أنَّ  " عاديين " ايسميَّ  أنْ  ينبغي بل عقلاء تطابقُ آراء عليه ،

  . " العاديات " المناطقة عرف في فيهما القضايا وتسمى

مع الأشاعرة ؛ إذْ  النزاع محلّ  في والقبح الحسن هذا ـ أيضاً  ـ يدخل لا فمن أجل ذلك 

 لم لأنهم ؛ كلِّ ما يحكمون به بحسب عاداتهم في للناس الشارع متابعة لزوملا دليلَ على 

 ، فلا تلازم في البين .  العادة بدافع : أي ، معتادون هم بما بل عقلاء هم بما فيها يحكموا

نعم ، بعض العادات قد تقع موضوعاً لحكم الشارع المقدّس ؛ كحكمه بحرمة لباس  

 .  )١(الشهرة 

                                                             

.  ٤،  ٣،  ٢،  ١من أبـواب أحكـام الملابس ، الأحاديث  ١٢باب  ٣٥٤/  ٣الوسائل ـ الحر العاملي  )١(

من حيث جنس  د الناس ؛ بأنْ يلبس خلاف زيّهوالمراد من لباس الشهرة : اللباس غير المعـتاد لبسُه عن

 اللباس ، أو من حيث لونه ، أو من حيث وضعه وتفصيله وخياطته . 

 .  ٤٢م  ٣٥١/  ٢ينظر : العروة الوثـقى ـ السيد اليزدي  



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٩٦(

نته   ولكنَّ حكم الشارع هذا ليس من باب متابعة الشارع لعادة الناس ، وأنَّ ما حسَّ

ام الشارع المقدس العادة يحكم الشارع بوجوبه وما قبَّحته العادة يحكم بحرمته ، بل أحك

تابعةٌ للملاكات من المصالح والمفاسد ، وبما أنَّ لباس الشهرة مشتملٌ على المفسدة ؛ نظراً 

؛ الأمر  مفسدةٌ  فيه،  والاشمئزاز السخرية فيهم يثير وجهٍ  على مزيهّ  في الناس مخالفةإلى أنَّ 

 الذي دعا الشارع المقدّس إلى تحريمه . 

 ة لباس الشهرة تكمن في : : أنَّ مفسد )١(وبكلمةٍ  

إنَّ من أهم أغراض الشارع المقدس وأهدافهِ ، إيجادَ الألفة بين الناس وتقارب قلوبهم  

، في حين أنَّ لباس الشهرة يدعو إلى اشمئزاز الجمهور من اللابس  )٢(واجتماع كلمتهم 

هم إيّاه ، وهذه مفسدة في نظر الشارع ، فلذا حَكَمَ  رهم منه وذمِّ  بتحريمه . وتنفُّ

، وخارجٌ عن محل البحث ؛ فإنَّ محلّ البحث فيما  فيه نحن ما غير آخر شئٌ إلاّ أنَّ هذا  

يحكم الشارع على وفق ما يعتاده الجمهور ، ويتابعهم عليه ، وإنْ كان حكمه عديمَ الملاك 

 في ذلك المورد . 

لكلام فيه ـ ؛ بقوله : ثم ذَكَرَ طاب ثراه خلاصة البحث في الأمر الرابع ـ الذي أطال ا 

ـا نريد أنْ نخرج بهذه النتيجة : إنَّ الحُسن  ذكرنا ما جميع من فتحصل(  ... إلخ ) ، وهو أنَّ

والقبح بالمعنى الثالث ـ المتنازع فيه ـ له أسبابٌ وعوامل متعدّدة ، وليس محلا� للنزاع مع 

                                                                                                                                                      

 المؤمن أو أنه : ( اللباس الـذي يُظهِـرُ المؤمـنَ فـي شنعةٍ وقـباحةٍ وفـظاعةٍ عـند الناس ؛ لحرمة هـتك 

  . ٢٤٧م  ١١٣نفسه وإذلاله إياها ) . المسائل المنتخبة ـ السيد السيستاني 

 .  ٣١٢/  ٣ينظر : المنطق ـ الشيخ المظفر  )١(

فَ بَينَْ قُـلُوبكُِمْ  "كما يـشير لذلك قـوله تعالى :  )٢( قُـوا ... فَأَلَّ  وَاعْـتَصِمُوا بحَِـبْلِ االلهَِّ جمَيِعًا وَلاَ تَفَـرَّ

  . ١٠٣سورة آل عمران : من الآية  "تُمْ بنِعِْمَتهِِ إخِْوَانا ً فَأَصْبَحْ 



 )٩٧(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 مع للنزاع موضعاً  الثالث ىبالمعن وقبحٍ  سنٍ حُ  كلُّ الأشاعرة بتمام تلك الأسباب ، فليس 

 :  سببه كان ما خصوص بل ، الأشاعرة

 .  كلي نحو على نقصه أو الشئ كمالأ ـ إدراك  

 أو نوعيةٍ  مصلحةٍ  جهة من ـ أيضاً ـ  كلي نحو على عدمها أو ملائمة الشئ إدراكب ـ  

 للعقلاء كامٌ أح هي هذين السببين ، من الناشئة العقلية الأحكام؛ وذلك لأنَّ  نوعيةٍ  مفسدةٍ 

أي : لا بما هم عاطفيون أو انفعاليون أو أصحاب عاداتٍ ورسومٍ ونحو  ، عقلاء هم بما

 في يتابع العقلاء أنْ  لابد المقدّس الشارع أنَّ  فيها عيندَّ ذلك ، وهذه الأحكام هي التي 

تابع بها ، باعتباره منهم ، بل رئيسهم ، بل خالق العقل ، ولا نقول بأنَّ الشارع ي حكمهم

الجمهور في أحكامهم متابعةً مطلقةً ، حتى ولو كان حكمهم بما هم عاطفيون ، أو 

 انفعاليون ، أو أصحاب عادات ونحو ذلك . 

وعلى هذا : فحكم العقل العملي بالحُسن والقبح ـ بمقتضى الخُلُق الإنساني ، أو  

 رجٌ عن محلِّ النزاع . الانفعال النفساني ، أو العادات عند الناس ، أو ما شابه ذلك ـ خا

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

وهي ))  " الانفعاليات " بـ المنطقيين عند هذه القضايا ىوتسمّ قولـه طاب ثراه : ((  

 والحياء والشفقة والرحمة كالرقة ؛ عام نفساني انفعالٍ  بسبب الجمهور يقبلها التيالقضايا ( 

 .  )١()  غالباً  إنسانٌ  منها يخلو لا التي الانفعالات من لكذ ونحو ، والغيرة والحمية فةنِ والأَ 

 

                                                             

 .  ٣١١ـ  ٣١٠/  ٣المنطق ـ الشيخ المظفر  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ......................................................   )٩٨(

  )) ١١اة (( 

ف طاب ثراه : ((   الذاتيين والقبح الحسن معنىـ  ٥قـال المصنِّـ

  : أقسام ثلاثة إلى ينقسمان الثالث بالمعنى والقبح سنالحُ  إنَّ  

 " بـ فيه والقبح سنالحُ  ويسمى ، والقبح سنللحُ  " علة " هو ماـ  ١ 

 لا عدلٌ  هو بما العدل فإنَّ  ، والجهل والعلم والظلم العدل مثل ؛ " الذاتيين

 أنْ  لابد فإنه ، " العدل " عنوان صدق ما متى أنه : أي ، أبداً  ناً سَ حَ  إلاّ  يكون

 ظلمٌ  هو بما الظلم وكذلك ، ناً سِ محُ  عندهم عدّ ويُ  العقلاء عند هفاعلُ  عليه مدحيُ 

 فاعله فإنّ  ، " الظلم " عنوان صدق ما متى أنه : أي ، قبيحاً  إلاّ  يكون لا

 . سيئاً مُ  عدّ ويُ  عندهم مذموم

؛  " العرضيين "  ب فيه والقبح سنالحُ  ىويسمّ  ، لهما " مقتضٍ  " هو ما ـ ٢ 

 نٌ سَ حَ  فهو ونفسه ليخُ  لو الصديق تعظيم فإنَّ  ، وتحقيره الصديق تعظيم : مثل

 الصديق تعظيم ولكن ، ونفسه خلي لو حٌ قبي كذلك هوتحقيرَ  ، عليه ممدوح

 لظلم سبباً  كان إذا كما ؛ مذموماً  قبيحاً  يكون أنْ  يجوز الصديق تعظيم أنه بعنوان

 " عنوان صدق بقاء مع قبيحاً  يكون أنْ  يستحيل فإنه ، العدل بخلاف ، ثالثٍ 

 ناً سَ حَ  يكون أنْ  يجوز له تحقيرٌ  أنه بعنوان الصديق تحقير كذلك ، " العدل

 ناً سَ حَ  الظلم يكون أنْ  يستحيل ولكن ، لنجاته سبباً  كان إذا كما ؛ عليه دوحاً مم

 )) .  " الظلم " عنوان صدق بقاء مع



 )٩٩(   ..........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  الذاتيين والقبح الحسن معنى ـ ٥

الكلام حول الأمر الخامس من الأمور التي عَقَدَ الماتن طاب ثراه فيها بحثَهُ حول  

 يتعلق بتفسير الحُسن والقبح الذاتيين . التحسين والتقبيح العقليين ، وهو ما 

 ينقسمان ـ بمعنى المدح والذم ـ الثالث بالمعنى والقبحوقد أفاد طاب ثراه : أنَّ الحُسن  

 :  أقسام ثلاثة إلى

 "وقبل بيان الأقسام ، لا بأس بذِكْر مقدمةٍ نقف من خلالها على المراد من كلمتي  

 "العليّة ، الاقتضاء  "في البحث ، وهي : إنَّ كلمتي الواردتين  "الاقتضاء  "و  "العليّة 

 تأتيان بمعنيين : 

العلةَ التامّةَ ، وإنْ شئت فقل :  "العلة  "ـ بمعنى الإيجاد والتأثير ، فيكون المراد من  ١ 

 العلة الموجِدة للشئ ؛ كطلوع الشمس ـ مثلاً ـ فإنه علةٌ لوجود النهار . 

لة الناقصة ، وإنْ شئت فقل : جزء العلة ؛ باعتبار أنَّ الع "الاقتضاء  "والمراد من  

جزئها الآخر هو عدمُ المانع ؛ كالنار ـ مثلاً ـ فإنها مقتضٍ لإيجاد الإحراق ، شريطة فقدان 

 المانع ؛ كالرطوبة ـ مثلاً ـ حتى يؤثِّر المقتضي أثرَه . 

للحكم أو عدمه ،  ـ كون العنوان المحكوم عليه بالحُسن أو القبح تمامَ الموضوع ٢ 

كونُ العنوان المحكوم عليه بالحُسن أو القبح في حدّ ذاته ، تمامَ  "العلة  "فالمراد من 

الموضوع لحكم العقلاء بأحدهما ، أو لحكم الشارع بالوجوب أو الحرمة ؛ وهذا كالعدل 

ن دون والظلم ، فالعدلُ علةٌ للحُسن بمعنى أنّه تمام الموضوع لحكم العقلاء بالحُسن ، م

 اندراجه تحت عنوانٍ آخر . 

وليس المراد بالعلة ، معنى الإيجاد والتأثير ، وإنْ شئت فقل : العلة الموجِدة ؛ فإنَّ  

 عنوان العدل ليس موجِداً لحكم العقلاء كما لا يخفى ، فإذاً ما هو الموجِد ؟ 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٠٠(

، الباعثة للعقلاء الموجِدُ لحكم العقلاء إنما هو وجود المصلحة العامة في عنوان العدل  

 على أنْ يحكموا بمقتضى عقولهم بمثل هذا الحكم . 

وكذا الكلام بالنسبة للظلم ، فإنه علةٌ لحكم العقلاء بالقبح ، بمعنى أنَّ الظلم تمام  

 الموضوع ، لا علةٌ موجِدةٌ لحكمهم بالقبح ، بالتفصيل المتقدم . 

، ومعنى ذلك أنَّ الخمر تمامُ  "حرامٌ الخمر  "ولنأخذ مثالاً لحكم الشارع ؛ فمثلاً :  

 الموضوع لحكم الشارع بالحرمة ، لا أنَّ عنوان الخمر موجِدٌ للحرمة ، وهذا واضح . 

إذاً ما هو الموجِد للحرمة ؟ الموجِدُ لها إنما هو نهي الشارع المقدس ، والخمر لا محلَّ له  

 ع لا حكمَ للشارع أصلاً . من الإعراب سوى كونه موضوعاً للنهي ؛ إذْ بدون الموضو

هذا كلّه بالنسبة لمعنى العلة ، وأما الاقتضاء ، فالمراد منه أنَّ العنوان ليس في حدّ ذاته  

تمامَ الموضوع لحكم العقلاء بالحُسن أو القبح ، بل بتوسّط عنوانٍ آخر ، فإن اندرج هذا 

درج تحت عنوانٍ قبيحٍ كان العنوان تحت عنوانٍ حَسَنٍ كان هذا العنوان حَسَناً ، وإن ان

 قبيحاً . 

ولكن هذا العنوان لو خُليّ وطبعه من دون طرو عوارض خارجية ، كان ـ لا محالة ـ  

 داخلاً تحت العنوان الحَسِن أو القبيح ، وستأتي أمثلته إنْ شاء االله تعالى . 

 ما سيبيِّنه الماتن ، على "العلية ، والاقتضاء  "والمراد في المقام هو المعنى الثاني لكلمتي  

 .  )١(طاب ثراه في آخر هذا الأمر الخامس 

ه لهذه المقدمة ، نقول : إنَّ كلَّ فعلٍ من أفعالنا الاختيارية ، معنونٌ بعنوانٍ ؛   وبعد التوجُّ

من قبيل عناوين : العدل ، والصدق ، والضرب ، وتعظيم الصديق ، وغيرها ، وهذه 

 طوائف ثلاثة :  العناوين يمكن أنْ تُصنَّف إلى

                                                             

 .  ٦١ـ  ٦٠/  ٢ـ الشيخ المحمدي  "شرح فارسي  "ينظر : شرح أصول فقه  )١(



 )١٠١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ولـى : بعضها علّةٌ لحكم العقلاء بالحُسن أو القبح ، بمعنى أنّه تمام الموضوع لهذا الأ 

 الحكم ، وأنّه متى ما انطبق هذا العنوان حَكَم العقلاء بالحسُن أو القبح بدون توقّفٍ . 

 المحكومن ؛ بلحاظ أنَّ العنوا " الذاتيين " في هذا القسم بـ والقبح سنالحُ  ىويسمَّ  

متّصفاً بأحدهما ، بلا حاجةٍ إلى  يكون ، ذاته حدّ  وفي نفسه في هو بمابالحُسن أو القبح  عليه

  . بأحدهما اتصافه في واسطةٍ  إلى يحتاجاندراجه تحت عنوانٍ آخر ، فلا 

 نٌ سَ حَ  بما هو عدلٌ  العدل فإنّ ،  والجهل والعلممثال ذلك : عنوان العدل والظلم ؛  

أي :  ، أبداً  عنه سنالحُ  يتخلّف أنْ  ومحالٌ  ، آخر عنوانٍ  طروّ  إلى نهسْ حُ  يحتاج لا بحيث ذاتاً 

 عدُّ ويُ  العقلاء عند فاعله عليه يمدح أنْ  لابد فإنه ، " العدل " عنوان صدق ما متى أنه

 .  سناً محُ  عندهم

 متى أنهي : قبيحٌ ذاتاَ ، ومحالٌ أنْ يتخلّف القبح عنه أبداً ، أ ظلمٌ  هو بما الظلم وكذلك 

  . سيئاً مُ  عدُّ ويُ  عندهم مذمومٌ  فاعله فإنّ  ، " الظلم " عنوان صدق ما

 بالتقريب المتقدّم نفسه .  "العلم والجهل  "والكلام حول  

الطـائفـة الثـانية : بعض العناوين مقتضٍ لحكم العقلاء بالحُسن أو القبح ، وليس تمام  

ان الذي فيه اقتضاء الحُسن والقبح ، ليس في حدّ ذاته الموضوع لهذا الحكم ، بمعنى أنَّ العنو

وفي نفسه متّصفاً بالحسن أو القبح ، بل بتوسط اندراجه تحت عنوانٍ آخر ، فيحتاج في 

اتّصافه بأحدهما إلى واسطةٍ ، وبتوسط طروّ عوارض خارجية يتصف هذا العنوان ـ مع 

كن هذا العنوان لو خُليّ وطبعه كان الحفاظ على عنوانه ـ بالحُسن تارةً والقبح أخرى ، ول

داخلاً تحت العنوان الحَسن ويكون مقتضياً لحكم العقلاء بالحُسن ، أو تحت العنوان القبيح 

 ويكون مقتضياً لحكمهم بالقبح . 

؛ نظراً إلى أنّ حكم العقلاء  "العرضيين  "ويسمّى الحُسن والقبح في هذا القسم بـ  



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٠٢(

لُ الحسنَ قبيحاً والقبيحَ حَسَناً ، ولم يكن ذاتياً بالحُسن والقبح ، يتغيرّ بطر وّ عناوين تحوِّ

 حتى يكون محفوظاً . 

، فإنَّ الصدق بما هو صدقٌ ، مقتضٍ للحُسن ، أي :  "الصدق والكذب  "مثال ذلك :  

لو خلي وطبعه لكان مؤثِّراً في إدراك العقلاء بأنه مما ينبغي فعله ويمدحون فاعله ، ولكن 

نوان أنه صدقٌ ـ أي : مع الحفاظ على عنوانه ـ يمكن أنْ يكون قبيحاً مذموماً ؛ الصدق بع

كما لو كان مظنةّ الفتنة وإراقة الدماء ، فإنه حينئذٍ يصير قبيحاً ، بخلاف العدل ـ أي : في 

  . " العدل " عنوان صدق بقاء مع قبيحاً  يكون أنْ  يستحيلالقسم الأول ـ فإنه 

بما هو كذبٌ مقتضٍ للقبح ، أي : لو خلي وطبعه لكان مؤثِّراً في وهكذا الكذب ، فإنه  

إدراك العقلاء بأنه مما ينبغي تركه ويذمّون مرتكبه ، ولكنَّ الكذب مع بقاء صدق عنوان 

الكذب ، يمكن أنْ يكون حَسَناً ممدوحاً عليه ؛ كما لو كان سبباً لنجاة مؤمنٍ أو إصلاح 

 بقاء مع سناً حَ  يكون أنْ  يستحيلحَسَناً ، بخلاف الظلم فإنه ذات البين ، فإنّه حينئذٍ يصير 

  . " الظلم " عنوان صدق

 منوطٌ  المقتضي وتأثير ، والقبح للحسن مقتضيانفتحصل : أنَّ الصدق والكذب ،  

 .  يقتضيه فيما تأثيره من يمنع عنوانٍ  طروّ  بعدم

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

فإنَّ عنوان تعظيم الصديق مقتضٍ )) وتحقيره الصديق تعظيم مثلقولـه طاب ثراه : (( 

 في نٌ سَ حَ  هو الذي " العدل " عنوان تحتللحُسن ، أي : أنّه لو خُليّ وطبعه ، لكان داخلاً 

، فلا شكّ  عامةٌ  نوعيةٌ  مصلحةٌ ـ أي : لتعظيم الصديق ـ  له تكون الاعتبار بهذا : أي ، ذاته

م الصديق في الخارج ظلمَ شخصٍ ثالثٍ ، كان قبيحاً مذموماً في حُسْنه ، أما لو أوجب تعظي

 عنوان عن يخرج ولا ، " الظلم " عنوان تحت ـ الصديق تعظيم هو بما ـ حينئذٍ  يدخل لأنه؛ 



 )١٠٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

، بل العنوان محفوظٌ ، وهذا بخلاف العدل ـ أي : في القسم الأول ـ  للصديق تعظيماً  كونه

  . " العدل " عنوان صدق ءبقا مع قبيحاً  يكون أنْ  يستحيل فإنه

 ونفسه ليّ خُ  لو عنوانٌ مقتضٍ للقبح ، أي : أنّه فإنه ، الصديق تحقير في : يقال وكذلك 

ـ  له تكون الاعتبار بهذا : أي ، ذاته بحسب قبيحٌ  هو الذي " الظلم " عنوان تحت يدخل

تحقير الصديق  كان ، فلا شكَّ في قبحه ، أما لو عامةٌ  نوعيةٌ  مفسدةٌ أي : لتحقير الصديق ـ 

 بما هو تحقير الصديق ـ حينئذٍ  يدخل لأنه ؛ ناً سَ حَ  كان ، محترمةٍ  نفسٍ  لنجاة سبباً  في الخارج

، بل مع بقاء صدق  للصديق تحقيراً  كونه عنوان عن يخرج ولا ، " العدل " عنوان تحت

 مع ناً سَ حَ  نيكو أنْ  يستحيل العنوان ، وهذا بخلاف الظلم ـ أي : في القسم الأول ـ فإنّه

  . )١( " الظلم " عنوان صدق بقاء

                                                             

 كان إليه من وهذا المعنى موجودٌ في رواياتنا ؛ حيث كان المعصوم عليه السلام يذمُّ أقرب مَنْ  )١(

لزرارة ،  أصحـابه ؛ دفاعا ً عـنه وحفاظا ً عليه ، ونحو ذلك من الـدواعي ؛ كـما في ذمِّ الإمام الـصادق

اقرأ مني : ( -بتـبليغ أبـيه  في بعـض ما أمر عـليه السلام عبدَ االله بن زرارة -بقـوله  ×وقد بيـَّن ذلك 

الناس والعدو يسارعون إلى كل مَنْ  فإنّ  دفاعا ً مني عنك ؛على والـدك السلام ، فـقل له : إنما أعيبُك 

به بناه وحمدنا مكانه ، لإدخال الأذى في مَنْ نحبُّه ونُقرِّ ، يرمونه لمحبتـنا له وقُـربه ودنوه منّا ، ويرون  قرَّ

  عيبناه نحن، وأن نحمد أمره . إدخال الأذى عليه وقـتله ، ويحمدون كـلَّ مَنْ 

محمود  نك رجلٌ اشتهـرت بنا ولميلـك إلـينا ، وأنت فـي ذلك مذموم عـند الناس غـيرفإنما أعيـبك ؛ لأ

ونقصك ، ويكون  الأثر ؛ لمودتك لنا ولميلك إلينا ، فأحبـبتُ أنْ أعيبَك ؛ ليحمدوا أمرك في الـدين بعيـبك

في البحر فأردتُ يعملون  أما السفـينة فكانت لمساكين "بذلك منا دفع شرهم عنك ؛ يقول االله جل وعز 

هذا التـنزيل مـن عـند االله ، لا واالله ! ما عابها إلاّ  ."ورائهم ملك يأخذ كل سفينة غصبا أنْ أعيبها وكان 

 لكي تسلم مـن الملك ولا تعـطب على يديه ، ولقد كانت صالحة ليس للعيب منها مساغ والحمد االله .

وميتاً  ،  اس إليّ ، وأحـبُّ أصحاب أبي عليه السلام حيّا ًفافهم المثل يرحمك االله ! ، فإنك واالله أحبُّ الن



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٠٤(

                                                                                                                                                      

يرقب عبور كل  فإنك أفضل سفـن ذلك البحر الـقمقام الزاخر ، وإنّ من ورائـك ملكا ً ظلوما ً غصوبا ً

فرحمة االله عليك حيّاً  ورحمته  سفينة صالحة ترد من بحر الهدى ؛ ليأخذها غصبا ً ثم يغصبها وأهلها .

  . ٢٢١رقم  ٣٤٩/  ١ يك ميتا ً ... ) . اختـيار معرفة الرجال ـ الطوسيورضوانه عل



 )١٠٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ١٢اة (( 

 نفسه في فيه اقتضاء ولا له يةعلّ  لا ما ـ ٣قال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 عنوانٌ  عليه انطبق إذا تارةً  سنبالحُ  يتصف قد وإنما ، أصلاً  والقبح سنللحُ 

 ؛ قبيحٌ  عنوانٌ  ليهع انطبق إذا أخرى بالقبح يتصف وقد ، كالعدل ؛ نٌ سَ حَ 

؛  قبيحاً  ولا سناً حَ  يكون فلا أحدهما عنوانُ  عليه ينطبق لا وقد ، كالظلم

 ؛ قبيح ولا حسن ولا ، للتشفي وقبيحٌ  للتأديب سنٌ حَ  فإنه ، ـ مثلاً  ـ كالضرب

 .  الروح ذي غير كضرب

 بما بأحدهما عليه المحكوم العنوان أنَّ :  ذاتياً  القبح أو سنالحُ  كون ومعنى 

 عنوانٍ  تحت اندراجه جهة من لا ، به محكوماً  يكون ، ذاته حدّ  وفي نفسه في هو

 . بأحدهما اتصافه في واسطةٍ  إلى يحتاج فلا ، آخر

 بل،  به متصفاً  ذاته حدّ  في ليس العنوان أنَّ :  لأحدهما مقتضياً  كونه ومعنى 

 أو سنالحَ  العنوان تحت داخلاً  كان وطبعه ليخُ  لو ولكنه ، آخر عنوانٍ  بتوسط

 العدل " عنوان تحت يدخل ونفسه ليخُ  لو الصديق تعظيم أنَّ  ترى لاَ أَ  ؛ القبيح

 أما ، عامة نوعية مصلحة له تكون الاعتبار بهذا : أي ، ذاته في نسَ حَ  هو الذي "

 تعظيم هو بما حينئذٍ  يدخل لأنه ؛ قبيحاً  كان محترمة نفسٍ  لهلاك سبباً  كان لو

  . للصديق تعظيماً  كونه عنوان عن يخرج ولا " ظلمال " عنوان تحت الصديق



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٠٦(

 " عنوان تحت يدخل ونفسه ليخُ  لو فإنه ، الصديق تحقير في قاليُ  وكذلك 

 نوعية مفسدة له تكون الاعتبار بهذا : أي ، ذاته بحسب قبيحٌ  هو الذي " الظلم

 تحت حينئذٍ  يدخل لأنه ؛ سناً حَ  كان محترمة نفسٍ  لنجاة سبباً  كان فلو ، عامة

  . للصديق تحقيراً  كونه عنوان عن يخرج ولا " العدل " عنوان

 وأنفسها ليتخُ  لو ذاتها حدّ  في فليست الثالث القسم من العناوين وأما 

 . اقتضاء ولا علية لها تكون لا فلذلك ، قبيحٍ  أو سنٍ حَ  عنوانٍ  تحت داخلة

 أنّ  : العلية من المراد فإنّ  ، هنا والاقتضاء العلية معنى يتضح هذا وعلى 

 .  القبح أو سنبالحُ  العقلاء حكم موضوع تمام هو بنفسه العنوان

 هو فيما داخلاً  يكون وطبعه ليخُ  لو العنوان أنّ  : الاقتضاء من والمراد 

 ما والاقتضاء العلية من المراد وليس ، القبح أو بالحسن العقلاء لحكم موضوعٌ 

 علية لا أنه البديهي من فإنه ؛ يجادوالإ التأثير بمعنى أنه معناهما من معروف هو

 الموضوع علية باب من إلاّ  العقلاء أحكام في الأفعال لعناوين اقتضاء ولا

 )) .  لمحموله

كان كلامنا ـ أخيراً ـ في أنّ العناوين التي تتّصف بها أفعالنا الاختيارية ، يمكن أنْ 

  وبلغ الكلام ـ فعلاً ـ إلى : تصنفّ إلى طوائف ثلاثة ، تقدّم الكلام حول اثنتين منها ،

الطـائفة الثـالثـة : بعض العناوين في حد ذاته لا علّةٌ للحكم بالحُسن والقبح ، ولا  

مقتضٍ لذلك ، بل الحُسن والقبح في هذا القسم اعتباري محض ، وتابعٌ للعناوين الطارئة 

انطبق عليه عنوانٌ قبيحٌ  عليه ، فإذا انطبق عليه عنوانٌ حَسَنٌ كالعدل اتصف بالحُسن ، وإذا



 )١٠٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 كالظلم اتصف بالقبح ، وإنْ لم ينطبق عليه عنوانُ أحدهما فلا يكون حَسَناً ولا قبيحاً . 

، فإن كان ضرب اليتيم للتأديب ، كان داخلاً تحت  "الضرب  "مثال ذلك : عنوان  

م فيكون عنوان العدل فيكون حَسَناً ، وإنْ كان للتشفّي ، كان داخلاً تحت عنوان الظل

قبيحاً ، وأما إذا كان متعلق الضرب غير ذي الروح ـ أي : الجماد ـ فلا يكون حَسَناً ولا 

 قبيحاً . 

 :  مختلفة والقبح الحسن جهة منفالنتيجة في نهاية المطاف : أنَّ الأفعال الاختيارية  

 .  كذلك قبيحٌ  أو بالذات نٌ سَ حَ  فبعضهاأ ـ  

  لقبحا أو سنللحُ  مقتضٍ  وبعضهاب ـ  

 .  بالاقتضاء حتّى هاوقبحَ  هاسنَ حُ  العقل يدرك لا وبعضهات ـ  

 الأفعال جميع سنحُ  دركيُ  العقل أنَّ  تدّعي لا إذنبما يتبينّ من ذلك كلّه : أنَّ العدلية  

 .  ذلك من شيء يشذّ  لا بحيث قبحها أو

العدلية وإنْ شئت فقل : أنَّ الهدف من هذا البحث ، هو تشخيص محلّ النزاع بين  

والأشاعرة ، وأنه دائرٌ بين الإيجاب الجزئي ـ وأنَّ العقل يحكم على بعض الأفعال بالحُسن 

والقبح ـ والسلب الكلي ـ وأنَّ العقل لا يحكم على شئٍ من الأفعال بالحُسن والقبح ـ ، 

 فالعدلية ذهبت إلى الأول ، والأشاعرة إلى الثاني . 

) ... إلخ أنَّ :  ذاتياً  القبح أو سنالحُ  كون ومعنىله : ( ثم تعرّض الماتن طاب ثراه ؛ بقو 

إلى أنه ما معنى كون الحُسن أو القبح ذاتياً ، أو مقتضياً لأحدهما ؟ وهذا ما تقدّم شرحه في 

 المقدمة التمهيدية التي قدّمناها في الدرس السابق . 

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

وللمحقق الأصفهاني طاب ))  ذاتياً  القبح أو الحسن نكو ومعنىقولـه طاب ثراه : ((  



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٠٨(

 راديُ  ذا ما "؛ حيث قال ـ بعنوان  والتقبيح التحسين ذاتية تفسير فيمٌ قيِّ  في المقام كلامٌ  ثراه

 ذاتياً  الظلم وقبح العدلحديثُ كون حُسن  وأماـ : (  " الظلم وقبح العدل حسن ذاتية من

 ـ باب الإيساغوجي ـ ؛ الكليات كتاب في عليه صطلحالم هو ما الذاتي من المراد فليس ،

 . والظلم للعدل فصلاً  ولا جنساً  ليس والذم المدح استحقاق أنَّ  لوضوح

 يكفي ما هناك الذاتي لأنَّ  ؛ البرهان كتاب في عليه المصطلح هو ما منه المراد وليس 

 وإلاّ  ، ـ مثلاً ـ  نالإنسا إلى بالإضافة كالإمكان ؛ منه انتزاعه صحة في الشئ نفس وضع

 الاستحقاق أنّ  لبالتأمّ  الواضح ومن ، ممتنعاً  أو واجباً  إما ، ذاته حدّ  في الإنسان لكان

 ، التصرف أنحاء بحسب خاصة مقولةٌ  ، ـ مثلاً  ـ الغير مال سلب لأنَّ  ؛ كذلك ليس المزبور

 ، غصبٌ  أنه منه نتزعيُ  التصرف ذات مقام عن الخارجة المالك كراهة إلى وبالإضافة

 نتزعيُ  ـ ذاته مقام عن خارجٌ  أيضاً  وهو ـ بنوعه عليه النظام اختلال بترتُّ  إلى وبالإضافة

 غصباً  كونه على المتفرع الاستحقاق نتزعيُ  فكيف ، عامة مفسدة وذو بالنظام مخلّ  أنه منه

 . ؟ الغير مال في التصرف ذات مقام عن بالنظام مخلا�  وكونه

 بعنوانه العدل أنَّ  بمعنى ، ذاتياً  عرضاً  الحكمين كون ، والقبح سنالحُ  بذاتية المراد بل 

 عنوان تحت اندراجه لحاظ دون من والذم المدح باستحقاق عليهما يحكم ، بعنوانه والظلم

 لو عليه يترتب ما لغير معروضاً  حفظها مع تكون ربما فإنها العناوين سائر بخلاف ، آخر

 للمؤمن كهلِ المُ  الصدق في عنوانهما حفظ مع فإنها ، " والكذب الصدق " كـ ؛ ونفسه ليخُ 

 الظلم تحت اندراجه بلحاظ ؛ الأول على الذم استحقاق يترتب ، للمؤمن المنجي والكذب

 إلى الإحسان عنوان تحت لاندراجه ؛ الثاني على المدح استحقاق يترتبو ، المؤمن على

 في العدل عنوان تحت الأول درجين ونفسهما والكذب الصدق ليخُ  لو كان وإنْ ،  المؤمن

 لا نفسها في التي الأفعال سائر عن فضلاً ]  القول في[  الجور عنوان تحت والثاني ، القول



 )١٠٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  )١()  مذموم أو ممدوح عنوان تحت تندرج

 ، العقلي وقبحها الأفعال سنحُ  هو إنما ، المقام في الذاتي من المراد أنّ  : يظهرومن هذا  

 العقل بأنَّ  قال نْ فمَ  ، الشرعي وقبحها الأفعال سنحُ  إلى ذهبوا الذين الأشاعرة مقابل في

 إلى بَ هَ ذَ  فقد ، الوصفين بأحد ـ هو هو بما إليه نظر إذا ـ الفعل وصف على القدرة له

 . الذاتيين العقليين والتقبيح التحسين

 لشرعبا يستعين وإنما القبح أو بالحسن الفعل وصف عن العقل بعجز قال نْ مَ  وأما 

  . )٢( الذاتيين غير الشرعيين والتقبيح التحسين إلى بَ هَ ذَ  فقد ، وحكمه

  

                                                             

 .  ٤٤ـ  ٤٣/  ٢نهاية الدراية في شرح الكفاية  )١(

  . ٢٠ينظر : رسالة في التحسين والتقبيح ـ الشيخ السبحاني  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١١٠(

  )) ١٣اة (( 

ف طاب ثراه : ((   : الطرفين أدلةـ  ٦قال المصنِّـ

 لنعطي ، بصيرة بعين الطرفين أدلةَ  نواجه أنْ  نستطيع السابقة الأمور بتقديم 

 عدة في ذلك عن نبحث ونحن ، طلوبةالم النتيجةَ  ونأخذ لأحدهما العادل الحكمَ 

 : فنقول ، مواد

 إلى وأشرنا ، المشهورات القضايا من والقبح سنالحُ  قضية أنَّ  ذكرنا اإنّ  ـ ١ 

 يقابل قسمٌ  المشهورات أنَّ  من المنطق من الثالث الجزء في درستموه كنتم ما

 أهم وهو ـ الأشاعرة دليل في المغالطة نعرف ومنه ، كلها الست الضروريات

 : يقولون إذ ـ أدلتهم

 حكمه بين فرقٌ  كان لما ، العقل به يحكم مما والقبح سنالحُ  قضية كانت لو 

 موجود الفرق ولكنَّ  ، الجزء من أعظم الكل بأن حكمه وبين القضية هذه في

 . الأول في الاختلاف وقوع مع اثنان فيه يختلف لا الثاني الحكم إذ ؛ قطعاً 

 لينتج التالي نقيضُ  فيه ثنياستُ  قد ، الاستثنائي قياسال نوع من الدليل وهذا 

 . المقدم نقيض

 ومنعها ، ممنوعة ـ الشرطية الجملة وهي ـ الأولى مةالمقدّ  أنَّ :  عنه والجواب 

 ، المشهورات من ـ قلنا كما ـ والقبح سنالحُ  قضية لأنَّ  ؛ آنفاً  تقدم مما علميُ 

 ملازمة فلا ، اليقينيات ولياتالأ من " الجزء من أعظم الكل أنّ  " وقضية



 )١١١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 به يحكم مما الأولى القضية كون من يلزم حتى واحدٍ  بابٍ  من هما وليس بينهما

 . الثانية القضية وبين بينهما فرق يكون ألاّ  ، العقل

 ليكون ، الأوليات وبين هذه المشهورات بين الفروق جميع نذكر أنْ  وينبغي 

 : ثلاثة وجوه من والفارق ، الأخرى على إحداهما قياس بطلان وضوحاً  أكثر

 الأوليات في والحاكمَ  ، العملي العقلُ  التأديبات قضايا في الحاكمَ  أنّ :  الأول 

 . النظري العقلُ 

 والأوليات ، العقلاء آراء تطابق إلاّ  لها واقع لا التأديبية القضية أنّ :  الثاني 

 . خارجي واقع لها

 ونفسه ليخُ  لو عاقلٍ  كلُّ  بها يحكم أنْ  يجب لا التأديبية القضية أنّ :  الثالث 

 من نقلناه ما على الرئيس الشيخ قال كما ، بها والاعتراف بقبولها يتأدب ولم

 تصور يكفي التي الأولية القضية كذلك وليس ، الثاني الأمر في سبق فيما عبارته

 . وهلة لأول بها الحكم في عاقلٌ  يشذَّ  ألاّ  لابد فإنه ، الحكم في طرفيها

 كان لو هإنّ :  قالوا أنْ  ، العقليين والقبح سنالحُ  إنكار على أدلتهم ومن ـ ٢ 

 ؛ والاعتبارات الوجوه باختلاف وقبحها الأشياء سنحُ  اختلف لما عقلياً  ذلك

 ضرر فيه كان إذا عليه مذموماً  خرىوأ عليه ممدوحاً  مرةً  يكون إذ ، كالصدق

 فيه كان إذا عليه وممدوحاً  عليه مذموماً  يكون بالعكس الكذب وكذلك ، كبير

 . وقبحه سنهحُ  يختلف مما ونحوها والقعود والقيام كالضرب ؛ كبير نفع



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١١٢(

 الأشياء سنحُ  أنَّ  من ، ذكرناه مما يظهر هوأشباهِ  الدليل هذا عن والجواب

 هو بما العدل فإنّ  ؛ اختلاف فيه يقع لا ذاتياً  كان فما ، ثلاثةٍ  أنحاءٍ  على وقبحها

 : أي ، أبداً  ناً سَ حَ  يكون لا ظلمٌ  هو بما الظلم وكذلك ، أبداً  قبيحاً  ونيك لا عدلٌ 

 " الظلم " عنوان دام وما ، ممدوح فهو صادقاً  " العدل " عنوان دام ما أنه

  . مذموم فهو صادقاً 

 إنْ  الصدق : فمثلاً  ؛ والاعتبارات بالوجوه يختلف فإنه عرضياً  كان ما وأما 

 " الظلم " عنوان تحت دخل وإنْ  ، ممدوحاً  كان ، " العدل " عنوان تحت دخل

 . الأمثلة من كرذُ  وما الكذب وكذلك ، قبيحاً  كان ،

 سنبالحُ  تتصف أنْ  لابد الأشياء جميع بأنّ  يقولون لا العدلية أنّ :  والخلاصة 

 )) .  الإشكال من كرذُ  ما يلزم حتى ، أبداً  بالقبح أو أبداً 

مور التي عَقَدَ الماتن طاب ثراه فيها بحثَه حول الكلام في الأمر السادس من الأ

التحسين والتقبيح العقليين ، وهو ما يتعلّق بأدلة طرفي النزاع ، وقد أفاد طاب ثراه أنه 

 نواجه أنْ  نستطيع ـ أعني : الأمور الخمسة التي تقدّم البحث فيها ـ السابقة الأمور بتقديم

 النتيجة ونأخذ لأحد طرفي النزاع ، العادل القضاء لنعطي؛  بصيرة بعينٍ  الطرفين أدلة

 فيما نحن فيه .  المطلوبة

 ؟ شرعيان أو عقليانوبحثنا كان متمركزاً حول : أنَّ حُسن الأفعال وقبحها هل هما  

 ؟  الشرعُ  أو العقلُ  بهما الحاكم أنّ  بمعنى

كمَ بهما هو فالأشاعرة ذهبوا إلى نفي التحسين والتقبيح العقليين ، وقالوا بأنَّ الحا 

 الشرع ، ولكنّ العدلية ذهبوا إلى إثبات ذلك ، وقالوا بأنَّ الحاكمَ بهما هو العقل . 



 )١١٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 وأما الآن فالبحث في أدلة الطرفين :  

وقد عَرَض الشيخ الماتن طاب ثراه أهمّ تلك الأدلة ، فبينَّ دليلين للأشاعرة ، ودليلين  

 للعدلية . 

 شـاعرة : الأدليـلا  

، فقد عَرَضَه طاب ثراه بعد تمهيدٍ ، وحاصله : أنا ذكرنا في بيان الأمر يل الأول الدلأما  

، وقلنا إنَّ  )١(الرابع أنَّ مبادئ الأقيسة ثمانية : يقينيات ، ومظنونات ، ومشهورات ، و... 

قضية الحُسن والقبح بالمعنى المبحوث عنه ، داخلة في قسم القضايا المشهورات التي هي 

؛ لاندراجها في اليقينيات ،  )٢(ه في مقابل القضايا الضروريات والبديهيات الستة قسمٌ برأس

  فهما ـ المشهورات واليقينيات ـ من واديين ، وسيأتي بيان الفروق بينهما .

والغرض من هذا التمهيد ، مجرد الإشارة إلى أنَّ الأشاعرة خلطوا بين هذين البابين ،  

 فابتلي دليلهم بالمغالطة . 

وبعد التمهيد ، نقرّر الدليل الأول لهم ، وحاصله : لو كان الحاكم بحُسن الأفعال  

وقبحها هو العقل ، لما كان فرقٌ بين حكمه في قضية التحسين والتقبيح ، وبين حكمه بأنَّ 

 الكل أعظم من الجزء . 

 وبين نهبي التفاوت وقع لما ، ضرورياً  وقبحها الأشياءبحُسن  العلم كان لووبكلمةٍ :  

 .  الجزء على الكل بزيادة العلم

 لكنَّ التالي باطلٌ بالوجدان ، فالمقدّم مثله في البطلان .  

                                                             

 .  ٢٩٣/  ٣ينظر : المنطق ـ الشيخ المظفر  )١(

ات ، ومشاهـدات ، وتجـربيات ، ومتواتـرات ، وحـدسيات ، وهي ـ بحكـم الاستـقـراء ـ : أولـي )٢(

  . ٢٩٤وفطريات . ينظر : المصدر نفسه 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١١٤(

بيان الملازمة ـ أي القضية الشرطية ـ : أنَّ الحاكم في القضيتين لو كان هو العقل ، فلا  

  . تتفاوت لا الضرورية العلومتفاوتَ في الأحكام العقلية ، وإنْ شئت قلت : إنَّ 

بيان بطلان التالي ـ أي : اللازم ـ : وجود الفرق قطعاً ؛ بدليل أنَّ الحكم الثاني وأنّ  

الكلَّ أعظم من الجزء ، مما لا يختلف فيه اثنان ، بل العقلاء بأسرهم متفقون على ذلك ، 

 بخلاف قضية الحُسن والقبح ، فالاختلاف واقعٌ فيها بين العدلية والأشاعرة كما لا يخفى . 

 .  )١(فالنتيجة : أنَّ الحُسن والقبح ليس عقليين  

 نقيض لينتج التالي نقيض فيه استثني قد الاستثنائي القياس نوع منوهذا الدليل  

 .  )٢( المقدم

وقد أجاب الماتن طاب ثراه على ذلك بما حاصله : أنّـا نمنع الملازمة في استدلالهم وأنَّ  

العقل ، فلازمه عدم الفرق بين البابين ، بل نقول : إنَّ  الحاكم بالحُسن والقبح إذا كان هو

الحاكم بالحُسن والقبح هو العقل ، ومع ذلك الفرقُ بين البابين واضحٌ ، في حين أنهم 

 من أعظم الكل قضية مثل على والقبح سنالحُ  قضيةَ  قاسواغفلوا في استدلالهم ؛ حيث 

 سنالحُ  قضيةَ  أنّ  مع ، الضروريات من فهو لالعق به حكم ما كلّ  أنَّ  ظنوا موكأنهّ  ، الجزء

 ، العملي العقل هو بها والحاكم ، خاصة المحمودات قسم ومن المشهورات من والقبح

 العقل هو بها والحاكم ، الأولية الضرورية اليقينيات من " الجزء من أعظم الكلّ  " وقضيةَ 

 الفارق مع قياساً  قياسهم اً ــ إذ فكان ، تقدم كما العقلين بين الفرق وغير خفي ، النظري

بعد  ؛ عقليين والقبح سنالحُ  كون في هذا يضر ولا ، محالة لا بينهما واقعٌ  والتفاوت!  العظيم

                                                             

 .  ٣٢٩ينظر : كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ـ العلامة الحلي  )١(

ف على القياس ٢٦٧/  ٢لا بأس بالرجوع إلى كتاب المنطق للشيخ المظفر  )٢(  وما بعدها ، للتعـرُّ

 . الاستثنائي 



 )١١٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 لم كما ، واحداً  شيئاً  وهفظنُّ  ، القضايا هذه مثل في الحاكم العقل معنى عليهم اختلط أن

،  متقابلان قسمان ماأنهّ  مع ، واحداً  شيئاً  فحسبوهما واليقينيات المشهورات بين قوايفرِّ 

 يختلف أحدهما عن الآخر من وجوهٍ ثلاثةٍ : 

 العقلُ  الأوليات في والحاكم ، العملي العقلُ  التأديبات قضايا في الحاكم نّ إ ـ ١ 

 .النظري

 واقعٌ  لها والأوليات ، العقلاء آراء تطابق إلاّ  لها واقع لا التأديبية القضية نّ إ ـ ٢ 

 . خارجي

 بقبولها يتأدب ولم ونفسه ليّ خُ  لو عاقل كلّ  بها يحكم أنْ  يجب لا التأديبية القضية نّ إ ـ ٣ 

 فإنه ، الحكم في طرفيها تصور يكفي التي الأولية القضية كذلك وليس ، بها والاعتراف

  . وهلة لأول بها الحكم في عاقل يشذَّ  ألاّ  لابد

فحاصله : لو كان الحُسن والقبح  ـ وهو قياس استثنائي آخر ـ ،خـر الآالدليـل وأما  

عقليين ، لما اختلف حُسن الأشياء وقبحها باختلاف الوجوه والاعتبارات ، والتالي باطلٌ ، 

 فالمقدّم مثله في البطلان . 

 قابلٍ  غيربيان الملازمة : أنَّ الحاكم لو كان هو العقل ، فحكم العقل كلي وعامٌّ  

كان حَسَنَاً دائماً ، وإذا حَكَم بقبح شئٍ كان  ، فإذا حكم بحُسن شئٍ  أصلاً  للتخصيص

 قبيحاً كذلك ، ولا يختلف باختلاف الجهات . 

بيان بطلان التالي : اختلاف كثيرٍ من الأفعال حُسْناً وقبحاً ، باختلاف الوجوه  

والاعتبارات ؛ كالصدق ـ مثلاً ـ فإنّه تارةً يكون ممدوحاً عليه ، وأخرى مذموماً عليه ، فيما 

 ذا كان مشتملاً على ضررٍ كبير . إ

وكذلك الكذب بالعكس ، فإنّه يكون مذموماً عليه ، وممدوحاً عليه ، فيما إذا كان فيه  



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١١٦(

 .  الهلاك من نبي لإنقاذ الكذب تعينَّ  إذا فيمانفع كبير ، بل قد يجب 

 .  وظلماً  اً حدّ  والضرب كالقتل ؛ أخرى ويحرم تارةً  يجب فعلٍ  كل وكذا 

 .  )١(س حُسْن الأشياء وقبحها عقلياً ، بل شرعي إذن : لي 

 الدليل هذا عن والجوابوقد أجاب الشيخ الماتن طاب ثراه على ذلك ؛ بقوله : (  

... إلخ ) ، وقبل تقرير الجواب لا بأس باستذكار ما تقدّم منه  ذكرناه مما يظهر وأشباهه

 : أقسام ثلاثة على والقبح نسالحُ  إلى بالنسبة الأفعال عناوين أنطاب ثراه ، وهو : 

 نفسهما حد في فإنهما ، والظلم كالعدل ؛ والقبح سنللحُ تامة  علةٌ  هو ما:  الأول 

  . لهما ذاتيان والقبح فالحسن ، آخر عنوانٍ  تحت اندراجهما إلى حاجة دون من بهما محكومان

 ، الكذبو كالصدق؛  مؤثراً  لكان وطبعه خلي لو أي،  لهما مقتضٍ  هو ما:  الثاني 

 فعليُ  نْ أ ينبغي مما بأنه العقلاء إدراك في التأثير اقتضاء فيه صدق هو بما فالصدق

 عادةً  يتم لا التأثير هذا ولكن ، لديهم مذموم فإنه الكذب بخلاف ، عليه فاعله ويمدحون

 قتل يوجب ما الصدق في يكون كأنْ  ؛ لأهميته نظراً  ؛ تأثيره من يمنع له مزاحمٍ  وجود مع

 إنَّ  وحيث،  وهكذا ، مؤمن على ظالم تسلط أو ، عرض انتهاك أو ، المحترمة النفس

 والقبح سنالحُ  ىيسمّ  والقبيحة الحسنة العناوين تحت اندراجهما جهة من بهما توصيفهما

  . بالعرضيين فيهما

بالنسبة إلى  علية ولا اقتضاء فيه ليسكان الحُسن والقبح اعتبارياً محضاً ، و ما:  الثالث 

 ، مفسدة أو مصلحة عليه ترتبت لم ما بهما يتصف لا فهو ـ مثلاً ـ كالضرب لحُسن والقبح ؛ا

 وإذا ، العدل عنوان تحت اندراجه باعتبار ؛ ناً سَ حَ  كان التأديب مصلحة عليه تترتب فإذا

 ، الظلم عنوان تحت اندراجه باعتبار ؛ قبيحاً  كان والتجاوز كالتشفي ؛ مفسدة عليه تترتب

                                                             

 .  ١٤٩/  ٢ينظر : شرح المقاصد في علم الكلام ـ التفتازاني  )١(



 )١١٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  . بهما يتصف فلا ، النائم أو الساهي كضرب ؛ شئٌ  عليه يترتب لم وإذا

 لما ، عقلياً  ذلك كان لو(  بأنه هذا استدلالهم على الجواب يتضح ، العرض وبهذا 

 يتم لا) ، فإنَّ هذا الإشكال  والاعتبارات الوجوه باختلاف وقبحها الأشياء سنُ حُ  لفاختَ 

 أنّ ، والحال قد عرفت  ذاتيين إلاّ  يكونان لا والقبح نالحس أنَّ  إلى يذهب نْ مَ  مبنى على إلاّ 

 هو بما العدل فإنّ  ؛ اختلاف فيه يقع لا ذاتياً  كان فما ، أنحاء على هاوقبحَ  الأشياء سنَ حُ 

 دام ما أنه : أي ، أبداً  ناً سَ حَ  يكون لا ظلم هو بما الظلم وكذلك ، أبداً  قبيحاً  يكون لا عدل

  . مذموم فهو ، صادقاً  الظلم عنوان دام وما ، حممدو فهو صادقاً  العدل عنوان

 والاعتبارات بالوجوه يختلف فإنه ، لا أم لهما مقتضياً  كانأ سواء ، عرضياً  كان ما وأما 

 تحت دخل وإنْ  ، ممدوحاً  كان العدل عنوان تحت دخل إنْ  ، الضرب أو الصدق : فمثلاً ؛ 

 الحكم ؛ فإنّ  ناحية في لا الموضوع ةناحي في الاختلاف ولكنّ  ، قبيحاً  كان الظلم عنوان

 قد فإنها الموضوعات في فالتغيرُّ  ، فيه تغير ولا ، ثابتٌ  الظلم وقبح العدل سنبحُ  الحكم

 .  بالقبح فتتصف الظلم مصداق تكون وقد ، سنبالحُ  تصففت العدل مصداق تكون

 ، الكلية الموجبة سبيل على لهما الذاتية ثباتإ ريدأُ  إذا للنقضنعم ، يصلح هذا الدليل  

 .  موضوعٌ  له يبقى فلا ، التقسيم من ذكرناه ما على أما

 لابد وعلى نحو الموجبة الكلية ، الأشياء جميع بأنّ  يقولون لا العدلية أنّ :  والخلاصة 

  . الإشكال من كرذُ  ما يلزم حتى ، أبداً  بالقبح أو أبداً  سنبالحُ  تتصف أنْ 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١١٨(

  )) ١٤اة (( 

 بما مذهبهم على العدلية استدل وقد ـ ٣ـف طاب ثراه : (( قـال المصنِّ 

 : خلاصته

 غير من عاقلٍ  كلّ  عند الظلم وقبح الإحسان سنحُ  ضرورةً  المعلوم من إنه 

 . الشرائع منكر حتى يدركه ذلك فإنّ  ، شرع اعتبار

 بمعنى أو والمنافرة الملاءمة بمعنى ذلك في والقبح سنالحُ  بأنّ  : عنه وأجيب 

 لا افإنّ  فيه المتنازع بالمعنى وأما ، فيه نزاع لا مسلم وهو ، والنقص الكمال صفة

 . به العقلاء جزم نسلم

 وقبح الإحسان بحسن العقلاء حكم ضرورة يدعي نْ مَ  إنّ :  نقول ونحن 

 . الظلم لفاعل وذمهم الإحسان لفاعل مدحهم ضرورة يدعي الظلم

 جميع عن لتواتره ؛ ضروريان ءالعقلا من والذم المدح هذا أنّ  في شك ولا 

 بأنّ  شعورهم ـ قدمنا كماـ  لهذا العقلاء يدفع والذي ، مكابر ومنكره ، الناس

 بنقص وشعورهم ، وبقائه الإنساني النوع لمصلحة متهوملاء للعادل كمال العدل

 . وبقائه الإنساني النوع لمصلحة ومنافرته الظلم

 من إلاّ  يثبتان لا كانا لو والقبح نسالحُ  بأنّ  : أيضاً  العدلية واستدل ـ ٤ 

 . الشرع طريق من حتى أصلاً  يثبتان لا فهما ، الشرع طريق

 : الآتي النحو على الملازمة هذه بعضهم رصوّ  وقد 



 )١١٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، عليه الفاعل ذلك مع مدح إذا إلاّ  سناً حَ  يكون فلا بشئٍ  رَ مَ أَ  إذا الشارع إنّ  

 أنه تعرف أين ومن ، عليه الفاعل ذم إذا إلاّ  قبيحاً  يكون فلا شئٍ  عن ىنهََ  وإذا

 ذلك كان إذا إلاّ  ؟ عنه المنهي فاعل ويذم به المأمور فاعل الشارع يمدح أنْ  يجب

 وهو ، العقل حكم على عنه المنهي وقبح به المأمور سنحُ  فتوقف ، عقلاً  واجباً 

 . المطلوب

 والمفروض عنه المنهي فاعل وذم به المأمور فاعل مدح الشارع أنّ  ثبت لو ثم 

 إلاّ  وذمه مدحه في صادق أنه نعرف أين فمن ، هعقابُ  هوذمَّ  هثوابُ  الشارع مدحَ  أنّ 

 والقبح سنالحُ  ثبوت فيتوقف ، عليه يستحيل عقلاً  قبيح الكذب أنّ  ثبت إذا

 . شرعاً  لهما ثبوت فلا عقلاً  ثبوت لهما يكن لم فلو ، عقلاً  ثبوتهما على شرعاً 

 الشئ كون في يكفي بأنه : التصوير هذا نع الأشاعرة بعض أجاب وقد 

 ـ والنهي والأمر ، النهي به يتعلق نْ أ قبيحاً  كونه وفي ، الأمر به يتعلق أنْ  ناً سَ حَ 

 من وذم مدح ثبوت فرض إلى حاجة ولا ، وجداناً  ثابتان ـ الفرض حسب

 . الشارع

 ، لقبحوا سنالحُ  معنى في النزاع أصل إلى يرجع ـ الحقيقة في ـ الكلام وهذا 

 المستدل لأنّ  ؛ المطلوب على ومصادرة دعوى صرف وجوابه الدليل فيكون

 الشئ صافاتّ  في واجبان لأنهما ؛ عقلاً  والذم المدح يجب أنه إلى قوله يرجع

 واجبين غير لأنهما ؛ عقلاً  يجبان لا أنهما إلى قوله يرجع والمجيب ، والقبح سنبالحُ 

 . والقبح سنالحُ  في



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٢٠(

 : فنقول ، آخر وجهٍ  على الدليل تصوير والأحسن 

 ، الشرعية والنواهي الأوامر طاعة وجوبُ  الطرفين عند المسلم من إنه 

 حسب شرعي وجوبٌ  الأشاعرة عند الوجوب وهذا ، المعرفة وجوب وكذلك

 من بأمرٍ  يثبت أنْ  لابد ؟ الوجوب هذا يثبت أين من:  لهم فنقول ، دعواهم

 الأمر هذا طاعة تجب أين من:  لهم فنقول ، لأمرا هذا إلى الكلام فننقل ، الشارع

 له فلابد أيضاً  شرعياً  كان وإنْ  ، المطلوب فهو عقلياً  الوجوب هذا كان فإنْ  ؟

 النهاية غير إلى نمضي وهكذا . . . إليه الكلام فننقل ، طاعةٍ  من له ولابد أمرٍ  من

 وهو ، الشارع أمر على تتوقف لا عقلي وجوبها طاعة إلى ننتهي حتى نقف ولا ،

 . المطلوب

 ولو ، العقليين والتقبيح التحسين على يتوقف أصلها من الشرائع ثبوت بل 

 الطريق هذا إلى الكلام ننقل لأنا ؛ ثبوتها لاستحال شرعي طريقٍ  من ثبوتها كان

 . النهاية غير إلى فيتسلسل الشرعي

 )) .  عقلاً  ثبوتهما على يتوقف شرعاً  والقبح سنالحُ  ثبوت أنّ :  والنتيجة

كان الكلام وما زال في استعراض أدلة الطرفين ، وذكرنا أنَّ الشيخ الماتن طاب ثراه ، 

عَرَض أهم تلك الأدلة ، فبينَّ دليلين للأشاعرة ، ودليلين للعدلية ، وقد تقدّم الكلام حول 

 دليلي الأشاعرة ، وبلغ ـ فعلاً ـ إلى بيان دليلي العدلية : 

 المدح باستحقاق الضروري للعلم، فحاصله : البداهة العقلية ؛ ول الأالدليـل أمّـا  

 لم نْ وإ عاقل لكل حاصلٌ  العلم وهذا ، والعدوان الظلم على والذم ، حسانوالإ العدل على



 )١٢١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الحكم ومنكرـ مثلاً ـ ،  )١( كالبراهمة ؛ أيضاً  الشرائع منكر به يحكم ولهذا ، بدينٍ  نيتديَّ 

 ليس والتقبيح بالتحسين الحكمعندها فلا يتّجه القول : بأنَّ ، و )٢( فسطائيسو الضروري

 عليها يعتمد التي ، الراسخة الدينية التعاليم وليد هو وإنما ، العقل صميم من ناتجاً 

؛ وذلك  الناس أذهان في الفكرة تلك لرسوخ سبباً  ذلك فصار ، دعواتهم في المصلحون

 ، فيها وافرٍ  سهمٍ  على حازوا الذين صلحينالم دعوة من ناتجةً  الفكرة تلك كانت لولأنه 

 عامة الفكرة تلك أنَّ  نجدإلاّ أنَّ الوجدان قاضٍ بخلاف ذلك ؛ فإنّـا  ، بهم لاختصت

 . )٣(إيمانية خلفيات يمتلكون لا الذين حتى البشرية والطوائف الأمم كافة تشمل

                                                             

ولهم  هم قبيلة بالهند فيهم أشراف أهـل الهـند ، ويقـولون : إنهّم من وُلـد برهمي ملك من ملوكهـم ؛ )١(

قائلون  علامة ينفردون بها ، وهي خـيوط ملـوّنة بحمرة وصفرة يتقلـَّدونها تقـلَّد الـسيوف ، وهم

العقـول ، ومن  نفي النبوّات أصلا ً وقرّروا استحالتها في -كذلك  -التوحيد ! ومن أصول هذه الطائفة ب

خطأ ؛ فإنّ هؤلاء هم  الناس مَنْ يظن أنهم سُمّوا براهمة ؛ لانتـسابهم إلى إبراهيم عليه السلام ، وذلك

السلام ! والقوم الذين اعتقدوا  المخصوصون بنفي النبوات أصلا ً ورأسا ً فكيف يقولون بإبراهيم عليه

بالنور والظلمة على رأس أصحاب  نبوة إبراهيم عليه السلام من أهل الهند فهم الثنوية منهم القائلون

وهـم الـبوذيّون ؛ وأصـحـاب الفكـر  الاثـنين ، وقد تفـرّقوا أصنافا ً ، فمنهم : أصحاب الـبددة ،

 المنسوبة إليهم ؛ وأصحاب التناسخ .  والنجـوم وأحكـامهاوالـوهم ، وهـم العـلماء منهـم بالفـلـك 

ـ  ٢٥٠/  ٢ ، الملل والنحـل ـ الشهـرستاني ٦٩/  ١ينظر : الفصل في الملل والأهـواء والنحل ـ ابن حزم  

٢٥٢  . 

 .  ٨٣ينظر : نهج الحق وكشف الصدق ـ العلامة الحلي  )٢(

 .  ٤٨ني ينظر : رسالة في التحسين والتقبيح ـ السبحا )٣(

القـبح  وقـد صاغ العلامة الحلي طاب ثـراه هـذا الـدلـيل بـقـياس استـثـنائي ، وأنه لـو كـان الحُـسن و 

الهـند ـ بأسرهـم  شرعيـين ، لما حَكَـمَ بهما مَنْ ينكر الشرع ، والتالي باطل ؛ فإن البراهمة ـ وهـم حكماء



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٢١(

 في بما يعترفوا أنْ  من اً دّ بُ  للقاعدة المنكرون يجد لم ، بمكان رصيناً  الدليل هذا كان ولما 

، وقالوا :  والقبح الحسن معانفأجابوا على هذا الدليل بتثليث  ، بعض دون معانيها بعض

ـ  ومقابلهما حسانوالإ العدل : أعني ـ المذكورة الأمور في والقبح سنبالحُ إنَّ جزم العقلاء 

، إلاّ أنَّ هذا  والنقص كمالال صفةبمعنى  أو ، له والمنافرة للغرض الملائمة بمعنىإنّما هو 

 مسلّمٌ لا نزاع فيه . 

 واستحقاق تعالى االله عند والذم المدح متعلق كونه وهووأما بالمعنى المتنازع فيه ـ  

 هاكلّ  الأفعال لأنّ  وذلكـ ، فإنّـا لا نسلّم جزمَ العقلاء به ؛  حكمه في والعقاب الثواب

 ، وعقابه فاعله ذم ولا وثوابه فاعله دحم يقتضي بحيث نفسه في منها شئٌ  وليسسواء ، 

 .  )١( عنها ونهيه بها الشارع أمر بواسطة كذلك صارت وإنما

 عييدّ  نْ مَ  كلَّ  إنّ وقد أجاب الماتن طاب ثراه على جواب الأشاعرة ، بما حاصله :  

 فاعلَ يمدحون  أنَّ العقلاء عييدّ  ، الظلم وقبح الإحسان سنبحُ  العقلاء حكم ضرورةَ 

 من والذم المدح هذا أنّ  في شك ولا،  كذلك الظلم فاعلَ ويذمون  بالضرورة ، نالإحسا

 ؛ لإنكاره أمراً ضرورياً .  مكابر ومنكره ، الناس جميع عن؛ لتواتر ثبوته  ضروريان العقلاء

 إذن : الحـُسن والقبح بالمعنى الثالث ، أيضاً من الضروريات .  

 بأنّ  وإدراكهم شعورهم ـ ، قدمنا كما ـ أو الذمّ المدح  لهذا العقلاء يدفع الذينعم ،  

 الظلم بنقص وشعورهم ، وبقائه الإنساني النوع لمصلحة متهوملاء للعادل كمالٌ  العدل

                                                                                                                                                      

ضـرورة العقل في ذلك ،  بالحُسن والقـبح ؛ مستـندين إلى يـنكرون الـشرائع والأديان كـلَّها ، ويحكمـون

  . ٨٣ينظر : نهج الحق وكشف الصدق  فالمقدّم مثله في البطلان ، فينتج : أنهما ليسا شرعيين .

الأسماء  ، شرح ١٨٣/  ٨، شرح المواقـف ـ الجرجاني  ١٥١/  ٢ينظر : شرح المقاصد ـ التفـتازاني  )١(

 .  ١٠٧/  ١بزواري الحسنى ـ ملا هادي الس



 )١٢٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  )١(، وإلاّ فالمدح أو الذمّ مما لا ريب فيه  وبقائه الإنساني النوع لمصلحة ومنافرته

 قبح مطلقاً لو ثبتا شرعاً . ، فمحصله : انتفاء الحُسن والخر الآالدليـل وأما  

 وهذا الدليل يمكن تصويره بنحوين :  

ر بعضهم ... إلخ ) ـ وحاصله : إنَّ الأ   سنالحُ ول : ـ ما أشار إليه بقوله : ( وقد صوَّ

أنهما لم يثبتا لا شرعاً ولا عقلاً ،  فلازم ذلك ، الشرع طريق من إلاّ  يثبتان لا كانا لو والقبح

 لمقدّم مثله . والتالي باطلٌ ، فا

بيان الملازمة : أنَّ أمر الشارع المقدس بمجرده ، لا يصيرِّ المأمور به حَسَنَاً إلاّ إذا مَدَح ـ  

مضافاً لذلك ـ الفاعلَ عليه ، بأنْ يثيبه على ذلك ، كما أنَّ نهيه بمجرده ، لا يصيرِّ المنهي عنه 

 ذلك .  قبيحاً إلاّ إذا ذمَّ الفاعلَ عليه ، بأنْ يعاقبه على

 ويذمَّ  به المأمور فاعلَ  الشارع يمدح أنْ  يجب أنه تعرف أين منوعندها فيتساءل :  

 ، وهل هناك سوى العقل مما له هذا الحكم ؟  ؟ عنه المنهي فاعلَ 

  .المطلوب وهو ، العقل حكم على عنه المنهي وقبح به المأمور سنحُ  فتوقَّ إذن :  

 نعرف أين فمن ، عنه المنهي فاعلَ  وذمَّ  ، به المأمور فاعلَ  حَ دَ مَ  الشارعثم حتى لو أنَّ  

 ؟  وذمه مدحه في صادقٌ  أنه

ليس أمامنا سبيلٌ سوى القول : بأنَّ الشارع المقدس حكيمٌ ، والحكيم لا يصدر منه  

                                                             

 وما أحسَن ما قاله الـشوكاني بعد عرضه لأدلـتهم : ( وبالجملة : فالكلام في هـذا البحث يطول )١(

تحقيق الحق  وإنكار مجرد إدراك العقل لكون الفعل حسنا ً أو قبيحا ً ، مكابرة ومباهتة ) إرشاد الفحول إلى

د المعاني  وما اختلقه بعض الأشاعرة ، ، وما قاله العلامة الشيخ محمد حسن المظفر : ( ٩ من تعـدُّ

تسليم للحقّ لكن بوجه  والتـفصيل فيها فإنّما قصدوا به الفـرار لكن في غـير الطريق المستـقيم ، أو

  . ٤٢٣/  ٢المعارضة ) دلائل الصدق 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٢٤(

القبيح ، وحيث إنَّ الكذب قبيح عقلاً ، فيستحيل صدوره من المولى الحكيم عقلاً ، ففي 

 ثبوتٌ  لهما يكن لم فلو ، عقلاً  ثبوتهما على شرعاً  والقبح سنالحُ  ثبوت نهاية المطاف توقّف

  . شرعاً  لهما ثبوت فلا عقلاً 

 نحكم لموبكلمةٍ : لو لم يستقلّ العقل بحُسن بعض الأفعال وقبح بعضها الآخر ،  

ن ـ ع شئٍ  عن أخبرنا فإذا ـ كبيراً  علواً  ذلك عن تعالى ـ االله من وقوعه فجاز ، الكذب بقبح

 قيل ولو ، عليه الكذب لتجويز لم نجزم بصدق كلامه ؛ ، قبيحٌ  حَسَنٌ أو أنهطريق أنبيائه ـ 

وتعالى ـ  سبحانه شهادته إنّ :  فنقول ، أنبيائه مقالة صدق على شهد وتعالى سبحانه إنه

  ؟ هذا كلامهم في صدقهم نعلم أين فمن ، طريقهم عن إلاّ  إلينا تصل لمحسب الفرض ـ 

  ؟ يكذب لا ـ باالله والعياذ ـ وتعالى سبحانه أنه نعلم أين من ذلك إلى أضف 

 سنبحُ  ـ شئٍ  كل قبل ـ العقل باستقلال إلا تندفع لا والتجويزات ، الاحتمالات فهذه 

  . القبح عن همنزَّ  وتعالى سبحانه وأنه ، الكذب وقبح الصدق

ن والقبح عقلاً ـ مثله ، فينتج : والتالي باطلٌ إجماعاً ، فالمقدّم ـ أعني : عدم ثبوت الحسُ 

 ثبوت الحُسن والقبح العقليين . 

هذا ، وقد أجاب بعض الأشاعرة عن هذا التصوير بما حاصله : إنكم ذكرتم في بيان  

الملازمة ، أنّ مجرد أمر الشارع ونهيه لا يوجب حُسن المأمور به ، وقبحَ المنهي عنه ، بل لابد 

شارع ـ أعني : الثواب والعقاب ـ حتى يصير المأمورُ به من فرض ثبوت مدحٍ وذمٍّ من ال

 حَسَنَاً والمنهيُّ عنه قبيحاً . 

 يتعلق نْ أ قبيحاً  كونه وفي ، الأمر به يتعلق أنْ  ناً سَ حَ  الشئ كون في يكفينحن نقول :  

، فبمجرد تعلّق  الشارع من وثوابٍ وعقابٍ  وذمٍّ  مدحٍ  ثبوت فرض إلىبلا حاجةٍ  ، النهي به

مر يصير المأمور به حَسَناً ، وإنْ لم يكن مدحٌ وثوابٌ ، وبمجرد تعلّق النهي يصير المنهي الأ



 )١٢٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  وجداناً  ثابتان والنهي الأمرعنه قبيحاً ، وإنْ لم يكن ذمٌّ وعقابٌ ، والمفروض أنَّ 

، حتى يُقال بأنهما عقليان ،  الشارع من وذمٍّ  مدحٍ  ثبوت فرضإذن : لا حاجة لنا إلى  

 مَّ يُستنتَج توقُّف حُسن المأمور به وقبح المنهي عنه ، على حكم العقل ؟! ومن ثَ 

وقد علَّق الشيخ الماتن طاب ثراه في المقام : بأنَّ هذا الكلام ـ سواء ً من المستدل أم من  

 يجب هأنّ  إلى قوله يرجع المستدل لأنّ المجيب ـ صرف دعوىً ومصادرة على المطلوب ؛ 

 ، القبح، والمنهي عنه ب سنبالحُ  المأمور به صافاتّ  في واجبان لأنهما ؛ عقلاً  والذم المدح

 سنالحُ اتصاف الشئ ب في واجبين غير لأنهما ؛ عقلاً  يجبان لا ماأنهّ  إلى قوله يرجع والمجيب

من دون حكم العقل بالمدح  ، بل مجرد الأمر والنهي يوجب الحُسن والقبح ، والقبح

 . والذمّ 

لام ـ في الحقيقة ـ إلى أصل النزاع في معنى الحُسن والقبح ، وأنَّ إذن : يرجع هذا الك 

 الأشاعرة قائلون بأنّ الحسُن والقبح شرعيّان ، والعدليّة قائلون بأنهّما عقليّان . 

ر هذا الدليل ـ أي : الثاني ـ على وجهٍ   ومن هنا نجد أنَّ الماتن طاب ثراه ارتأى أنْ يُصوَّ

 اماً للمنكرين ، وهذا هو : آخر ، بما يكون أكثر إلز

...  آخر وجهٍ  على الدليل تصوير والأحسنخر : ـ ما أشار إليه بقوله : ( الآالنحـو  

 الأوامر طاعة وجوب ـ عدليّةً وأشاعرةً ـ الطرفين عند المسلم من إنهإلخ ) ـ وحاصله : 

 وبٌ وج الأشاعرة عند الوجوب وهذا ، معرفتها وجوب وكذلك ، الشرعية والنواهي

 من بأمرٍ  يثبت أنْ  لابد ؟ الوجوب هذا يثبت أين من:  لهم فنقول ، دعواهم حسب شرعي

سُولَ  وَأَطِيعُوا االلهََّ أَطِيعُوا "، من خلال قوله تعالى :  الشارع ،  )١( " مِنْكُمْ  الأْمَْرِ  وَأُوليِ  الرَّ

 الأمر هذا طاعة تجب أين نمف إنَّ هذا أيضاً أمرٌ ، : لهم فنقول ، الأمر هذا إلى الكلام فننقل

                                                             

 .  ٥٩سورة النساء : من الآية  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٢٦(

 أمرٍ  من له فلابد ، أيضاً  شرعياً  كان وإنْ  ، المطلوب فهو عقلياً  الوجوب هذا كان فإنْ  ؟

 ولافيتسلسل  ، النهاية غير إلى نمضي وهكذا . . . إليه الكلام فننقل ، طاعةٍ  من له ولابد

 لا ية ومعرفتها عقليٌّ الأوامر والنواهي الشرع طاعة القول بأنَّ وجوب إلى ننتهي حتى نقف

  . المطلوب وهو ، الشارع أمر على فتوقّ ي

 على يتوقف ، أصلها من السماوية الشرائع ثبوت ثم ترقّى طاب ثراه وأفاد : بأنّ  

 ننقل الأنّ  ؛ ثبوتها لاستحال شرعي طريق من ثبوتها كان ولو ، العقليين والتقبيح التحسين

  . النهاية غير إلى سلفيتسل ، الشرعي الطريق هذا إلى الكلام

.الكلام  عقلاً  ثبوتهما على يتوقف ، شرعاً  والقبح سنالحُ  ثبوت أنَّ :  النهائية النتيجةف 

إدراك  "في المبحث الثانـي من مباحث مسألة التحسين والتقبيح العقليين الثلاثة ، في 

 .  "العقل للحُسن والقبح 

ول ، إلى ثبوت الحُسن والقبح في وقد خلُص الشيخ الماتن طاب ثراه في المبحث الأ 

الأفعال واقعاً وذاتاً ، بمعنى أنّ بعض أفعالنا حَسَنٌ في الواقع ونفس الأمر ، وصل إلينا 

 خطابٌ من الشارع المقدّس أم لم يصل إلينا ، وبعضَها قبيحٌ في الواقع ونفس الأمر كذلك . 

قعاً وذاتاً ، بل هو تابعٌ لبيان خلافاً للأشاعرة المنكرين للحُسن والقبح في الأفعال وا 

 الشارع المقدّس ولا استقلاليّة للعقل في فهْم ودرْك حُسن الأفعال وقبحها . 

 تـوضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ  

 كلّ  عند الظلم وقبحُ  الإحسان حسنُ  ضرورةً  المعلوم من إنهقولـه طاب ثراه : ((  

 ؛ عقليان وهما(  : بقوله ؛ طاب ثراه الطوسي ققالمحوقد أشار إلى هذا الدليل ... ))  عاقلٍ 

العلامة الحلي طاب  تلميذه وأوضحه) ،  شرعٍ  غير من الظلم وقبح الإحسان سنبحُ  للعلم

 شرعٍ  إلى نظر غير من بعضها وقبح الأشياء بعض سنَ حُ  بالضرورة نعلم اإنّ  ( : بقوله ثراه ؛



 )١٢٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، عليه ويذم والظلم الإساءة وبقبح ، عليه ويمدح الإحسان سنبحُ  يجزم عاقلٍ  كلَّ  فإنّ  ؛

 والملاحدة البراهمة لحكم ؛ الشرع من مستفاداً  وليس ، الشك يقبل لا ضروري حكمٌ  وهذا

 .  )١()  بالشرائع منهم اعتراف غير من به

 أصلاً  يثبتان لا فهما ،...  والقبح سنالحُ  بأن أيضاً  العدلية واستدلقولـه طاب ثراه : ((  

هذا هو الدليل الثاني للعدلية الذي أشار إليه المحقق الطوسي ))  لشرعا طريق من حتى

  ، بما ذكرناه . )٢(طاب ثراه ، وأوضحه تلميذه العلامة الحلي طاب ثراه 

                                                             

 .  ٤١٨كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد  )١(

 نظر : المصدر نفسه . ي )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٢٨(

  )) ١٥اة (( 

ف طاب ثراه : ((   : الثاني المبحثقال المصنِّـ

 والقبح سنللحُ  العقل إدراك

 نسب فقد ، الأفعال في العقليين بحوالق سنالحُ  ثبوت من متقدّ  ما بعد 

 أنْ  إنكار ـ بعضهم كلمات من يظهر ما على ـ الأخباريين جماعة إلى بعضهم

 والقبح سنالحُ  من شئٌ  يثبت فلا ، والقبح سنالحُ  ذلك إدراك حق للعقل يكون

 . العقل بإدراك الواقعيين

 شئٍ  على مادالاعت جواز بعدم القول ، الإجمال على عنهم قطعاً  الثابت والشئ 

 بأحد القول هذا فسر وقد ، الشرعية الأحكام إثبات في العقلية الإدراكات من

 : منهم الباحثين عبارات اختلاف حسب ثلاثة وجوه

 التي مسألتنا هي وهذه ، الواقعيين والقبح سنللحُ  العقل إدراك إنكار ـ ١ 

 . الثاني المبحث هذا لها عقدنا

 الشرع حكم وبين بينه الملازمة إنكار العقل كإدرا بثبوت الاعتراف بعد ـ ٢ 

 . الثالث المبحث في الآتية المسألة هي وهذه ،

 وجوب إنكار الملازمة وثبوت العقل إدراك بثبوت الاعتراف بعد ـ ٣ 

 حجية إنكار إلى ذلك ومرجع ، العقل طريق من الثابت الشرعي الحكم إطاعة



 )١٢٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 مباحث " الكتاب هذا من الثالث الجزء في ذلك عن البحث وسيأتي ، العقل

 . " الحجة

 والقبح سنالحُ  بثبوت الاعتراف بعد الأول التفسير أرادوا نْ فإ ، وعليه 

 والقبح سنللحُ  واقعية لا أنه تقدم قد لأنه ؛ له معنى لا كلام فهو العقليين

 لذلك العقلاء إدراك إلاّ  ـ الثالث المعنى وهو ـ الأشاعرة مع فيه المتنازع بالمعنى

 فيما أوضحناه ما على ، القبيح فاعل وذم الحسن فاعل مدح على آرائهم تطابقو

 . سبق

 ،العقل بإدراك اعتراف فهو ، المعنى بهذا والقبح سنالحُ  بثبوت اعترفوا وإذا 

 جاز إذا إلاّ  لهما العقل إدراك وبين والقبح سنالحُ  ثبوت بين للتفكيك معنى ولا

 .  نفسه عن الشئ تفكيك

 ، التفكيك هذا جاز الأولين بالمعنيين والقبح سنالحُ  فسروا إذا ، نعم 

 . عندهم النزاع موضع ليسا ولكنهما

 المبحث في قدمناه بعدما البيان هذا من أكثر إلى يحتاج لا واضح الأمر وهذا 

 . الأول

 الثالث المبحث

 الشرع وحكم العقل حكم بين العقلية الملازمة ثبوت

 شئٍ  سنبحُ  العقل حكم إذا أنه ـ متقدّ  ما على ـ ناه العقلية الملازمة ومعنى 

  . )) ؟ طبقه على الشرع يحكم أنْ  عقلاً  يلزم هل ، قبحه أو



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٣٠(

، ولابأس أنْ نستذكر ما ذكره  إدراك العقل للحُسن والقبحالكلام في المبحث الثاني : 

 حدّ  في للأفعال بأنّ  القول فرض بعد إنهحول هذا المبحث في التمهيد ؛ حيث قال : ( 

 تعليم عن مستقلا�  والقبح سنالحُ  وجوهَ  إدراك من العقل يتمكن هل ، وقبحاً  سناً حُ  أنفسها

 الشارع بيان بدون به يأخذ أنْ  للمكلف هل نهتمكُّ  تقدير وعلى ؟ لا أو وبيانه الشارع

 ) .  ؟ الموارد بعض في أو مطلقاً  إما ذلك له أوليس ، وتعليمه

هم جماعة من الأخباريين ، فقد ذكر المحقق النائيني وطرف البحث في هذا النزاع  

 تمعتج الذي نّ أ لاّ إ في المقام ، جداً  مختلفةً  كانت وإن: أنَّ كلمات الأخباريين  )١(طاب ثراه 

 والقبحَ  سنَ الحُ إنكار إدراك العقل  هو ـ )٢( بعضهم كلمات من ـ على ما يظهر كلماتهم عليه

 لزوم، و العقل بإدراك الواقعيين والقبح سنالحُ  من شئ يثبت فلا ، الأفعال في العقليين

 غير فهو وساطتهم فيه كنت لم حكمٍ  فكلُّ  ، التبليغ في عليهم االله سلام الأوصياء توسط

 .  آخر بطريقٍ  المكلف إلى واصلاً  الحكم ذلك كان وإن ، والباعثية الفعلية مرتبة إلى واصل

ـ  الأخباريين جماعةي طاب ثراه ونسبه إلى وهذا المعنى ـ الذي ذكره المحقق النائين 

 الأحكام إثبات في العقلية الإدراكات من شئٍ  على الاعتمادلازمه القول بعدم جواز 

نا تفسيره وتبيان المراد منه في هذا المبحث .  الشرعية  ، وهو الذي يهمُّ

 اختلاف بسْ حَ  ثلاثة وجوه بأحدوقد أفاد الماتن طاب ثراه أنَّ هذا القول يفسرَّ  

 :  منهم الباحثين عبارات

لهما ، فالأفعال  العقل إدراك إنكار،  العقليين والقبح سنالحُ  بثبوت الاعتراف بعدـ  ١ 

ذاتُ حُسنٍ وقبحٍ واقعيين ، إلاّ أنَّ العقل قاصرٌ عن إدراك ذلك ، بل يبقى منتظراً إلى 

                                                             

  . ٤٠/  ٢ينظر : أجود التقريرات ـ تقرير بحث النائيني للسيد الخوئي  )١(

 .  ٢٥٩ينظر : الفوائد المدنية ـ الملاّ محمد أمين الاسترآبادي  )٢(



 )١٣١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 وصول خطابٍ من الشارع المقدّس . 

 وبين بينه الملازمة إنكار للحُسن والقبح ، العقل راكإد بثبوت الاعتراف بعد ـ ٢ 

  . الشرع حكم

 الحكم إطاعة وجوب إنكار ، الملازمة وثبوت العقل إدراك بثبوت الاعتراف بعد ـ ٣ 

،  العقل حجية إنكار ، الذي يرجع ـ هذا الإنكار ـ إلى العقل طريق من الثابت الشرعي

 ة وغير واجب الاتّباع . وأنَّ حكم العقل بالملازمة مسلوب الحجيّ 

 ه مفصّلاً في مباحث الحجة . عن البحثالثالث ، فسيأتي  التفسير أرادوا نْ فإ ، وعليه 

  . القادم الثالث المبحث في الآتية المسألة هيوإنْ أرادوا التفسير الثاني ، فهذه  

شاعرة ثبوت ، فإما أنْ تنكروا كالأ له معنى لا كلام فهووإنْ أرادوا التفسير الأول ،  

الحُسن والقبح العقليين الواقعيين ، وإما أنكم إذا اعترفتم بثبوت الحُسن والقبح العقليين ، 

 سنللحُ  واقعية لا أنهمن  موسّعاً  متقدّ فلا معنى للقول بأنَّ العقل لا يُدرك ذلك ؛ لما 

 إدراك إلاّ  ـ "م المدح والذ " الثالث المعنى وهو ـ الأشاعرة مع فيه المتنازع بالمعنى والقبح

 إذا، وعندئذٍ ف القبيح فاعل وذمّ  سنالحَ  فاعل مدح على آرائهم وتطابق لذلك العقلاء

 للتفكيك معنى ولا ، العقل بإدراك اعترافٌ  فهو المعنى بهذا والقبح سنالحُ  بثبوت اعترفتم

؛ بأنْ  سهنف عن الشئ تفكيك جاز إذا إلاّ ،  لهما العقل إدراك وبين والقبح سنالحُ  ثبوت بين

 وهذا كما ترى .  "الإنسان ليس بإنسان  "يقال ـ مثلاً ـ : 

ـ وهو الكمال والنقص ، المصلحة  الأولين بالمعنيين والقبح سنالحُ  وافسرّ  إذا ، نعم 

؛ بأنْ يقال : إنه يمكن أنْ يكون للشئ كمالٌ أو نقصٌ في  التفكيك هذا جاز والمفسدة ـ

 قادر على إدراكه . الواقع ، إلاّ أنَّ العقل غير 

 أكثر إلى يحتاج لا واضح الأمر وهذا،  عندهم النزاع موضع ليساإلاّ أنَّ هذين المعنيين  



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٣٢(

  . الأول المبحث في مناهقدّ  بعدما البيان هذا من

 المبـحث الثـالـث

 الشرع وحكم العقل حكم بين العقلية الملازمة ثبوت

 وحكم العقل حكم بين العقلية لازمةالم ثبوتثم يقع الكلام فـي المبحث الثالث :  

  الشرع

 وهذا المبحث مشتملٌ على عدّة مطالب :  

 فـي تـأريخ هذه المسـألة :  ولالأالمطلـب  

 هذا عن اكتفاؤهم طاب ثراه ، التوني الفاضل على متقدَّ  نْ مَ  بيناعلم أنّ المعروف  

 المبحث هذا لَ عَ جَ  نْ مَ  أول أنّ و ، " والقبح سنللحُ  العقل إدراك " إثبات بعنوان العنوان

، وأنّ العقل يُدرك حُسن  العقلي بالحكم التزم حيث؛ المذكور الفاضل هو بعنوان الملازمة ،

 نممَّ  جماعةٌ  ذلك في عهبِ تَ  ثم ، الشرعي الحكم وبين بينه الملازمة لكنهّ نفىو الأشياء وقبحَها ،

 .  )١( "كم العقل وحكم الشرع الملازمة بين ح "، فجعلوا عنوان المسألة  عنه رتأخّ 

  وهذا المطلب لم يتعرّض له الماتن طاب ثراه . 

 فـي بيان معنـى المـلازمـة العقلـيّة :  المطلـب الثـانـي 

 سنبحُ  العقل مَ كَ حَ  إذا أنه كما تقدّم تعريفها فيما سبق ـ ـ هنا العقلية الملازمة ومعنى 

  ؟ طبق ما حَكَمَ به العقل ، أو لا على شرعال يحكم أنْ  عقلاً  يلزم هل ، قبحه أو شئٍ 

 وهذه الملازمة عقليّةٌ ؛ باعتبار أنَّ الحاكم بها هو العقل .  

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : 

... إلخ ))  اختلاف حسب ثلاثةٍ  وجوهٍ  بأحد القول هذا سرِّ فُ  وقدقولـه طاب ثراه : ((  

                                                             

 .  ٢٣٠ينظر : مطارح الأنظار ـ الشيخ الأنصاري  )١(



 )١٣٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

، وجهاً رابعاً لحمل كلامهم عليه ، وهو وقد أضاف الشيخ الماتن طاب ثراه في الهامش 

 وأوقع النزاع عقدة، وبهذا الوجه حلَّ  الشرعية الأحكام لملاكات العقل إدراك إنكار

، وهذا الوجه سيأتي منه طاب ثراه عند التعرض لرأي صاحب  الطرفين بين التصالح

 الفصول طاب ثراه . 

  

  

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٣٤(

  )) ١٦اة (( 

 ، علمنا تخصُّ  التي الأصولية المسألة هي وهذهه : (( قال المصنِّـف طاب ثرا

 فسر الأخباريين نّ إ:  سابقاً  قلنا وقد ، لها مةكالمقدّ  كان الكلام من متقدّ  ما وكل

 بإنكار ـ بعضهم كلام من يظهر الذي المتقدمة الثلاثة الوجوه أحد في ـ كلامهم

 نعرف ولم ، لفصولا صاحب منهم أنكرها فقد الأصوليون وأما ، الملازمة هذه

 . الأخباريين وكلام كلامهم توجيه وسيأتي ، موافقاً  له

 أي ـ قبحه أو شئٍ  سنبحُ  مَ كَ حَ  إذا العقل فإنّ  ، عقلاً  ثابتة الملازمة أنّ  والحق 

 حفظ من فيه لما شئ سنحُ  على عقلاء هم بما جميعاً  العقلاء آراء تطابقت إذا أنه :

 هذا الحكم فإنّ  ـ بذلك الإخلال من فيه لما هقبح على أو ، النوع وبقاء النظام

 بل منهم لأنه ؛ بحكمهم الشارع يحكم أنْ  فلابد ، الجميع رأي بادي يكون

 بما يحكم أنْ  لابد العقلاء كسائرـ  العقل خالق بل ـ عاقل هو بما فهو.  رئيسهم

 رأي بادي الحكم ذلك كان لما حكمهم في شاركهم لم أنه فرضنا ولو ، يحكمون

 .  الفرض خلاف وهذا ، ميعالج

 ورد لو أنه : وهي،  أخرى مسألةٍ  عن هنا نبحث أنْ  ينبغي ذلك ثبوت وبعد 

 ، " والرسول االله أطيعوا " : تعالى كقوله العقل حكم مورد في أمرٌ  الشارع من

 أنه أو ، مولى هو بما منه أمر أنه:  أي ، مولوي أمرٌ  هو هل الشارع من الأمر فهذا



 )١٣٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 أمر أنه : أي ، العقل به مكَ حَ  ما إلى الإرشاد لأجل أمر أنه : أي ، إرشادي أمرٌ 

 ؟  عاقل هو بما منه

 أمرٌ  هو هل الشارع من الأمر هذا مثل أنّ  في هنا النزاع أنّ :  أخرى وبعبارة 

 ؟ إرشادي أنه معنى وهو ، تأكيدي أمرٌ  أنه أو ، مولوي أنه معنى وهذا ، تأسيسي

 حكم أنّ  فرضيُ  حيث ؛ للإرشاد هأنّ  والحق ، ذلك في الخلاف وقع لقد 

 فلا ، به للقيام إرادته وانقداح الحسن الفعل إلى المكلف لدعوة كافٍ  هذا العقل

 هو بل ، ولغواً  عبثاً  يكون بل ، ثانياً  المولى قبل من الداعي جعل إلى حاجة

 . الحاصل تحصيل باب من يكون لأنه ؛ مستحيل

 المستقلات موارد في الأوامر من الشرع نلسا في يرد ما فكلُّ  ، وعليه 

 )) .  تأسيساً  لا ، العقل لحكم تأكيداً  يكون أنْ  لابد ،العقلية

كان الكلام وما زال في مسألة الملازمة العقلية ، وذكرنا أنّ المسألة المذكورة مشتملة على 

  :عدّة مطالب ، تقدّم الكلام في اثنين منها ، وبَلَغَ الكلام ـ فعلاً ـ إلى 

 فـي تحرير محـلّ النـزاع :  المطلـب الثـالـث 

وهذا المطلب وإنْ لم يتعرض له الشيخ الماتن طاب ثراه مستقلا� ، ولكنهّ أشار إليه  

 هي ، والتقبيح التحسين قضايا إنّ :  قلنا نحن ولكنْ ضمناً في أكثر من موضعٍ ؛ كقوله : ( 

 وفي ، الجميع رأي بادي وهي عقلاء هم بما كافة العقلاء آراء عليها تطابقت التي القضايا

 عام سببٍ  من لا ـ إلى قوله ـ العقل أدركه ما كلّ  فليس ، مطلقاً  لا بالملازمة نقول مثلها

 ) .  مسألتنا موضوع في يدخل لا ، للجميع

ونزيد هذا بياناً  "وكقوله ـ بعد أنْ قرّر كلمات المحقق الأصفهاني طاب ثراه ؛ بقوله :  



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٣٦(

 هذا ولأجل ـ إلى قوله ـ عقل هو بما للعقل سبيل فلا ، هذا وعلىـ : (  "... وتوضيحاً 

 ) .  الأحكام على الشرعية الأدلة من والاستحسان القياس نعتبر لا نحن أيضاً 

 وحاصله : إنَّ هاهنا أمرين لا ينبغي الخلط بينهما :  

وذمّ المسيء ، فهل الأول : إذا استقلّ العقل بالتحسين والتقبيح ؛ كمدح المحُسِن  

يستقلُّ بأنَّ الأمر كذلك عند الشرع ، فيكون الشارع آمراً بالإحسان وزاجراً عن الظلم ، 

 ومادحاً للمُحسِن وذامّاً للمسيء ؟ 

الأمر الآخر : إذا استقلّ العقل بوجود المصلحة في الفعل أو المفسدة فيه ، واستقلّ  

فهل يكشف ذلك عن كونه واجباً ، أو حراماً  بلزوم فعل الأولى والاجتناب عن الثانية ،

 عند الشرع ، بحيث يكون العلم بالمصالح والمفاسد من مصادر التشريع الإسلامي ، أو لا؟ 

 ومحلُّ النزاع إنما هو في الأمر الأول دون الثاني .  

ا إذن : الباحث عن الملازمة إنّما يبحث في الأمر الأول ، وهو أنَّ حُسن الأفعال وقبحه 

عند العقل ـ مع قطع النظر عن اشتمالها على المصلحة أو المفسدة ـ هل يستلزم كونها كذلك 

عند الشرع ، بحيث يكون الحَسَن عند العقل حَسَناً عند الشرع أيضاً ، وما يكون قبيحاً عند 

 العقل قبيحاً عند الشرع أيضاً . 

فهو خارجٌ عن محلّ النزاع  وأما الأمر الآخر ـ وهو كون الفعل ذا مصلحة أو مفسدة ـ 

، ولا يمكن جعله طريقاً إلى الحكم الشرعي ؛ لعجز العقل عن إحاطته بالمصالح والمفاسد 

 حتّى يصبح من مصادر التشريع بهذا المعنى ، فربما يدرك المصلحة ويغفل عن موانعها . 

الأول ؛ باعتبار وعليه ، فمقولة أنَّ العقل من مصادر التشريع ، إنّما تحُمل على المعنى  

أنَّ المدُرَك أمرٌ عامٌّ ، وهو حُسنُ الفعل بما هو ، وقبحه كذلك إذا صَدَر من فاعلٍ مختار ، 

 وليس خاصّاً بمُدرَكٍ معينٍّ . 



 )١٣٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

والخلاصة : أنَّ محلَّ النزاع في المسـألة ، الملازمة بين المستقلاّت العقليّة وبين حكم  

قبحه ، هل يلزم منه عقلاً حُكم الشارع على طبق ما  الشرع ، فحكمُ العقل بحُسنِ شئٍ أو

 أدركه العقل ، أو لا ؟ . 

 كالمقدمة كان الكلام من تقدم ما وكلّ  ، علمنا تخصّ  التي الأصولية المسألة هي وهذه 

  . لها

 فـي بيـان الأقوال فـي مسـألة الملازمـة :  المطلـب الـرابـع

حكم و العقل حكم بينح العقليين في الملازمة وقد اختلف القائلون بالتحسين والتقبي 

 ، عمدتها قولان :  )١(، على عدّة أقوالٍ  الشرع

 القول الأول : ثبوت الملازمة بينهما مطلقاً .  

 القول الآخر : إنكارها مطلقاً .  

 ، عليه والقبح سنبالحُ  القائلين إطباق الظاهر بل ، الأول هو أصحابنا بين المعروف 

 الشرع به مكَ حَ  العقل به مكَ حَ  ما فكل ، والعقل الشرع حكم بين بالملازمة ونيقول فإنهم

  . )٢( وبالعكس

 فـي مختـار المـاتن طاب ثراه ، ودليلـه :  المطلـب الخـامس

 ثابتة الملازمة أنَّ  الحقوقد اختار الماتن طاب ثراه رأي المشهور في المسألة ؛ فقال : (  

 ، وبيانه :  "برهان الخلف  "بما يسمّى بـ  ) ، واستدلّ على ذلك عقلاً 

جميع  آراء عليه توافقتإنَّ معنى حكم العقل بالحُسن أو القبح ، أنَّ هذا الحكم مما  

                                                             

 .  ٣٣٧ينظر : الفصول الغروية ـ المحقق الأصفهاني  )١(

 ، المحكم فـي أصول الفقه ـ  ٥٠٣/  ٣ينظر : هـداية المستـرشدين ـ الشيخ محمد تـقي الرازي  )٢(

 .  ١٧٣/  ٢السيد الحكيم  



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٣٨(

 على الحكم عقليُ  لا محالة فلا ، العامة للمفسدة أو العامة للمصلحة بما هم عقلاء ؛ العقلاء

 نهوأ ، عاقل دون عاقلٌ  به يختص لا مما أنّ الحكم المذكور المفروض إذ؛  الشارع من خلافه

 رئيس بل العقلاء من المقدس الشارعمن البينّ أنَّ و ، مصلحته لعموم ؛ الجميع رأي بادي

 ، فلابدّ أنْ يحكم بحكمهم ، العقلاء كسائر ـ العقل خالق بل ـ عاقل هو بما فهو ، العقلاء

مما توافقتْ عليه آراء جميع  كمالح ذلك كان لما ، حكمهم في يشاركهم لم أنه فرضنا ولو

 هو بما فالعدل ،خلاف الفرض من كونه بادي رأي الجميع  وهذا ، العقلاء بما هم عقلاء

 ومنهم عندهم قبيحٌ  ظلمٌ  هو بما والظلم ، الشارع ومنهم العقلاء جميع عند نٌ سَ حَ  عدلٌ 

 .  الشارع

س في المقا:  المطلـب السـادس  م ، هل هو مولوي أم فـي أنَّ حكم الشارع المقدَّ

 إرشادي ؟ 

وقبل البدء لابأس بالتعرف على الفرق بين الأمر المولوي والأمر الإرشادي الوارد في  

 لسان الشارع . 

أما الأمر المولوي ، فهو الصادر عن الشارع بما هو مولى وشارع بداعي البعث  

العبد الداعي إلى إتيان  والتحريك ، بحيث يكون أمر المولى هو الداعي لأنْ يحصَلَ في نفس

 بحيث ، غالباً  قهمتعلّ  في موجودة لمصلحةٍ  الحقيقي والطلب البعثمتعلّق الأمر ، فهو ( 

 مصلحة إلى مضافا ، مخالفته على والعقوبة موافقته على المثوبة استحقاق ببترتُّ  العقل يحكم

 بالصلاة المولى مرأَ  فإذا ، والسنة الكتاب في الواقعة الأوامر كغالب؛  المطلوب الفعل

 :  مرانأ عليه بترتّ  مرالأ ذلك امتثال العبد من لَ صَ وحَ  والصيام

 في الموجودة المصالح إلى العبد نيل وهو ، مرهأ من المولى غرض حصول:  أحدهما 

 حصول بواسطة والمثوبة للجزاء باستحقاقه العقل حكم : وثانيهما ، والصيام الصلاة



 )١٣٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  )١()  منه الطاعة

الأمر الإرشادي ، فهو الصادر عن الشارع ـ بما هو مُرشد وليس بما هو شارع وأما  

 ليس بل ، حقيقةً  اً أمر ليسو صوري بعثٌ ومولى ـ إلى ما أرشد إليه العقل ودعا إليه ، فهو 

 لدى بيترتّ  لا بحيث ، صلاحٍ  ذي فعلٍ  إلى وهدايةً  رشاداً وإ الفعل مصلحة عن خباراً إ لاّ إ

 لاّ إ مخالفته وعلى ، إليه درشَ المُ  العمل مصلحة إلى الوصول لاّ إ موافقته على والعقلاء العرف

 إطاعة إلى بعثٌ  " الرسول وأطيعوا االله أطيعوا ":  تعالى فقوله ؛ المصلحة تلك فوت

 في حينئذٍ  فيجتمع ، ونحوها والحج والزكاة بالصلاة مرأ فهو ، تعالى منه الصادرة الأوامر

 ، وغيرها ، وحج ، وصم ، صلّ  ":  قوله من الأولي مرهاأ : انمرأ والمستحبات الواجبات

 بعنوان مرٌ أ ـ مثلاً  ـ الظهر فلصلاة ، عليها الإطاعة عنوان انطباق بواسطة الثانوي وأمرها

 رشاديإ والثاني ، مولوي حقيقي والأول ، الأول مرللأ إطاعة نهاأ بعنوان وأمرٌ ،  ظهرٌ  نهاأ

 لم بالظهر العبد أتى اإذ فحينئذٍ  ، تيانهبإ الإطاعة وهو قهمتعلّ  في الثابتة المصلحة إلى يهدي

 وهو مرالأ هذا عن النظر قطع مع الإطاعة في ما نفسإلاّ  الثانوي مرهاأ موافقة على بيترتّ 

 وجزاءً  الأول مرللأ جزاءً  يستحق نهأ لا ، المولوي مرالأ إطاعة وثواب الظهر مصلحة كرْ دَ 

 الظهرمصلحة  فوت لاّ إ أيضاً  عليها بيترتّ  لم بها يأتِ  ولم خالف لوو ، الثاني مرللأ ومثوبةً 

 ، الثاني مرللأ والثاني الأول مرللأ أحدهما عقابين هنا نّ أ لا ، الأول مرالأ عقاب بوترتّ 

 .  )٢( رشادالإ موارد سائر وهكذا

نا أنَّ وبعد هذه المقدمة ، أفاد الشيخ الماتن طاب ثراه ما حاصله : إنه بعد أنْ أثبت 

الملازمة ثابتةٌ بين حكم العقل وحكم الشرع ، ينبغي أنْ نبحث عن مسألةٍ أخرى ، وهي : 

                                                             

 .  ٧٥اصطلاحات الأصول ـ الشيخ المشكيني  )١(

 ينظر : المصدر نفسه .  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٤٠(

أنه في موارد حكم العقل المستقل بحسن شئٍ أو قبحه ، أو بوجوب شئٍ أو حرمته ؛ من 

قبيل : باب الإطاعة والعصيان ، باب المعرفة ، باب العدل والظلم ونحو ذلك من موارد 

س ؛ كقوله المستقلاّت  العقلية ، لو صدر ـ في هذه الموارد ـ أمرٌ أو نهي من قِبَل الشارع المقدَّ

سُولَ  وَأَطِيعُوااالله  أَطيِعُوا "تعالى :   آَتَاكُمُ  وَمَا "، وقوله تعالى :  )١( " مِنْكُمْ  مْرِ الأَ  وَأُوليِ  الرَّ

سُولُ  ، )٣( " تُظْلَمُونَ  وَلاَ  تَظْلِمُونَ  لاَ  "، وقوله تعالى :  )٢( " فَانْتَهُوا عَنهُْ  نهَاَكُمْ  وَمَا فَخُذُوهُ  الرَّ

 وغير ذلك . 

فسؤال البحث : أنَّ هذا الأمر أو النهي من الشارع ـ الوارد في تلكم الموارد ـ ، هل هو  

 ما إلى الإرشاد لأجلمولوي وأنه صادرٌ بما هو مولى وشارعٌ ، أو أنه إرشادي وأنه صادرٌ 

  ؟ العقل به مكَ حَ 

ـ  تأسيسي هو هل ، الشارع من أو النهي الأمر هذا مثل أنّ  في هنا النزاع أنّ :  وبكلمـةٍ  

سٌ لحكمٍ جديدٍ ـ ، دٌ لحكم العقل ـ تأكيدي أنه أو مؤسِّ   ؟ ـ مؤكِّ

بين الأعلام ، وقد ذهب الماتن طاب ثراه إلى أنه للإرشاد ،  ذلك في الخلاف وقع لقد 

إنّ الهدف من أمر الشارع ، هو إيجاد الداعي في نفس  واستدلّ على ذلك بما حاصله :

المكلف على إتيان المأمور به ، مما يعني أنه لولا أمر الشارع لمَـَا كان في قرار نفس المكلف ما 

 يبعثه على الامتثال ، فأمرُ الشارع يَعني تحريك المكلف وبعثه . 

رف في نفس المكلف عن كما أنّ الهدف من نهي الشارع ، هو إيجاد الزاجر والصا 

ارتكاب المنهي عنه ، بحيث لولا نهي الشارع لمـَاَ كان في قرار نفس المكلف ما يمنعه عن 

                                                             

 .  ٥٩سورة النساء : من الآية  )١(

 .  ٧سورة الحشر : من الآية  )٢(

 .  ٢٧٩ة البقرة : من الآية سور )٣(



 )١٤١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الارتكاب ، فنهيُ الشارع يَعني زجر المكلف وردعه . 

وقد تقدم أنّ الأمر أو النهي المولوي ، هو الإنشاء بهدف جَعْل الداعي ، والمفروض في  

لية ، أنّ حكم العقل المستقل كافٍ في إيجاد الداعي في نفس المكلف موارد المستقلاّت العق

، وفي إيجاد الزاجر في نفسه وردعه عن ارتكاب الفعل القبيح ،  نسِ الحَ  الفعل إلىودعوته 

وهذا الحكم ـ حسب الفرض ـ هو بادي رأي الجميع ، ومنهم الشارع بما هو عاقلٌ ، ومعه 

ل المولى ثانياً ، بل يكون عبثاً ولغواً ، بل هو مستحيلٌ ؛ فلا حاجة إلى جعل الداعي من قِبَ 

  . الحاصل تحصيل باب منلأنه يكون حينئذٍ 

 المستقلات موارد في والنواهي الأوامر من الشرع لسان في يرد ما فكلُّ وبالنتيجة  

  . تأسيساً  لا ، العقل لحكم تأكيداً  يكون أنْ  لابد ، العقلية

  درس : ـتوضيـح بعـض مفـردات الـ

... إلخ )) وهذا أو قبحه  شئٍ  بحُسْن حَكم إذا العقل فإنَّ  قولـه طاب ثراه : (( 

 . )١(الاستدلال منه طاب ثراه ، قد تابع فيه المحقق الأصفهاني طاب ثراه 

)) وهذا إشارة إلى الفرق بين المولوية  مولى هو بما منه أمرٌ  أي أنه قولـه طاب ثراه : (( 

 والإرشادية . 

)) في الطبعة الثانية من طبعات الكتاب :  للقيام به إرادته وانقداح قولـه طاب ثراه : (( 

 .  "واندفاع إرادته ...  "

  

 

                                                             

 .  ٣٢٠/  ٢ينظر : نهاية الدراية  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٤٢(

  )) ١٧اة (( 

ف طاب ثراه : ((   ،العقلاء آراء عليه تطابقت ما بأنّ  قلنا لو ، نعمقال المصنِّـ

 والعقاب الثواب استحقاق منه يلزم لا وجهٍ  على فقط والذم المدح استحقاق هو

 أحد، كلُّ  ذلك يدرك لا ولكن ، عينه هو بل ذلك منه يلزم إنه أو ، المولى لبَ قِ  من

 إلى أحدٍ  كلّ  لدعوة كافياً  والذم المدح استحقاق إدراك نفس يكون ألاّ  فيمكن

 المولى من الأمر عن الناس أكثر يستغني فلا ، الناس من للأوحدي إلاّ  الفعل

 الفعل إلى الدعوة مقام في العقابُ  مخالفته وعلى الثوابُ  موافقته لىع بالمترتِّ 

 من مانع فلا،  المستقل العقل حكم مورد في المولى من أمرٌ  ورد فإذا ، وانقياده

 بالطاعة كالأمر ؛ التسلسل محالُ  منه استلزم إذا إلاّ  ، المولوي الأمر على حمله

 لأنه ؛ مولوياً  فيها الأمر يكون لأنْ  معنى لا الموارد هذه مثل بل ، بالمعرفة والأمر

 الأمر نظير ؛ به المأمور متعلق على يترتب ما غير ومخالفته موافقته على يترتب لا

 . الإجمالي العلم أطراف في بالاحتياط

 : وتعقيب توضيح

 بتحسين الالتزام نفس هو ، العقليين والتقبيح بالتحسين الالتزام أنّ  الحق 

 أحدهما شيئان أنهما لا ، جملتهم من لأنه ؛ العقلاء لحكم وفقاً  ، وتقبيحه الشارع

 . بعضهم ذلك توهم وإنْ  ، الآخر يلزم



 )١٤٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 لم بل ، بعنوانين مسألتين يجعلوهما لم والكلاميين الأصوليين أكثر ترى ولذا 

 . العقليين والتقبيح التحسين مسألة هي ، واحدة مسألة إلاّ  يعنووا

 بالتحسين القول فرض بعد الملازمة ثبوت نع للبحث وجه فلا ، وعليه 

 وقع الذي فللخلاف ؛ مستقلةً  مسألةً  الملازمة جعلنا فإنما نحن وأما ، والتقبيح

 .  التفكيك بتوهم فيها

 مع للملازمة إنكاره من طاب ثراه الفصول صاحب عن ما!  العجيب ومن 

 من العقل أدركه ما كلَّ  أنَّ  ظنّ  هوكأنّ  ، العقليين والتقبيح بالتحسين قوله

 المتقدم الأسباب من عام سببٍ  غير من أو نظري بطريق ولو ـ والمفاسد المصالح

 يقول بالملازمة القائل وأنّ  ، والتقبيح التحسين مسألة في يدخل ـ ذكرها

 )) .  ذلك مثل في أيضاً  بالملازمة

د الآن ، إلى : كان كلامنا ـ أخيراً ـ في المطلب السادس ، وقد خلُص الماتن طاب ثراه لح

أنّ كلّ ما يرد في لسان الشرع من الأوامر والنواهي في موارد المستقلاّت العقلية ، لابد أنْ 

  يكون تأكيداً لحكم العقل ، لا تأسيساً .

 آراء عليه تطابقت ما بأنّ  قلنا لو ، نعمثم استثنى الماتن طاب ثراه مورداً ؛ بقوله : (  

بعد مقدمةٍ مقتضبة حاصلها : أنه هناك كلامٌ في أنّ  ... إلخ ) ، وتوضيحه العقلاء

استحقاق المدح والذم مع الثواب والعقاب ، هل هما شيئان أم شئٌ واحدٌ ؟ ، وعلى التقدير 

الأول هل هما لازمٌ وملزومٌ بأنْ يكون لازم المدح الثواب ، ولازم الذمّ العقاب ، أم لا 

 تلازم بينهما ؟ 

منهم الشيخ الماتن طاب ثراه في  المحققين العلماء من يرٌ كث بذلك صرح كماالحق ـ  



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٤٤(

 الذم استحقاق ومعنى ، الثواب استحقاق إلاّ  ليس المدح استحقاق معنى أنّ  ـ الهامش

 بالمدح المراد لأنّ  ؛ الثواب يعمُّ  ما المدح من المراد أنّ  بمعنى ، العقاب استحقاق إلاّ  ليس

:  قالوا ولذا ، بالشر المكافاة به المراد لأنّ  ؛ العقابَ  يعمُّ  ما الذم من والمراد ، بالخير المجازاة

 .  المعنى هذا به وأرادوا ، هعقابُ  هوذمَّ  هثوابُ  الشارع مدحَ  إنّ 

وفي المقابل هناك قولان ، قولٌ قائلٌ بالاستلزام ومنكِرٌ للعينية ، وقولٌ آخر منكِرٌ  

 للاستلزام أيضاً وأنهما شيئان . 

 هو ، العقلاء آراء عليه تطابقت ما بأنّ مة ، أفاد طاب ثراه : إنه إذا قلنا وبعد هذه المقد 

فلا يلزم  ، المولى لبَ قِ  من والعقاب الثواب استلزام ، من دون والذم المدح استحقاق مجرد

هذا  يدرك لا ولكن ، عينه هو بل ذلك منه يلزم إنه أو من المدح والذمّ الثوابُ والعقابُ ،

ن الناس ، وأنّ الثوابَ والعقابَ لازمُ المدح والذمّ أو عينه ، أمكن القول م أحد كل المعنى

؛  الفعل إلى أحدٍ  كلّ  لدعوة كافياً  ، لم يكن والذم المدح استحقاق إدراك نفس حينئذٍ بأنّ 

ممنّ يرتّبون الأثر على  الناس من للأوحدي إلا لإمكان عدم المبالاة بمجرد المدح والذمّ ،

 موافقته على بالمترتّ  المولىقِبَل  من الأمر عن لا يستغنون الناس أكثر وإلاّ أحكام العقل ، 

 في المولى من أمر ورد فإذا ، وانقياده الفعل إلى الدعوة مقام في العقابُ  مخالفته وعلى الثوابُ 

 فلا وكان مما يترتّب على موافقته الثوابُ وعلى مخالفته العقاب ، المستقل العقل حكم مورد

 ، وكان لدعوى المولوية مجالٌ .  المولوي الأمر على حمله من حينئذٍ ـ ـ مانع

 بالطاعة كالأمر ؛ التسلسل محال منه استلزم إذا إلاّ ثم استدرك طاب ثراه ؛ بقوله : (  

... ) ، وحاصله : إنّ هذا المعنى الذي أفاده طاب ثراه ، إنما يتم فيما إذا لم يستلزم من حمل 

محالٌ ؛ كالتسلسل ـ مثلاً ـ ، وإلاّ كان الأمر إرشادياً ؛ كما في موارد الأمر  الأمر على المولوية

، ففي هذه الموارد الجميع قائلون بالإرشادية لا المولوية ؛ لأنّ حمل  بالمعرفة والأمربالطاعة 



 )١٤٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الأمر فيها على المولوية ، مستلزمٌ لتالٍ فاسدٍ أَلاَ وهو التسلسل ، كما تقدّم بيانه عند بيان

الدليل الثاني من أدلة العدلية المثبتين للملازمة ، بل الأمر غير مقتصرٍ على لزوم التسلسل 

وبطلانه ، وإنما في مثل هذه الموارد لا معنى ـ أساساً ـ لأنْ يكون الأمر مولوياً ؛ لما عرفت 

كذلك ،  من أنَّ الأمر المولوي ما يترتّب على موافقته طاعةٌ مستقلا� ، وعلى مخالفته عصيانٌ 

 غيرُ  ومخالفته موافقته على بيترتّ  لافي حين أنَّ الأمر بالطاعة والمعرفة لم يكن كذلك ، فإنه 

:  "أطيعوا  "من الصلاة والصيام وغيرهما ، فمعنى الأمر  به المأمور قمتعلّ  على يترتب ما

يؤدّوا الصلاة ، فما  أنّ المولى أمَرَ عباده بإقامة الصلاة فلابد من إطاعته ، وإطاعته تعالى بأنْ 

يترتّب عليه الثواب مستقلا� هو إتيان الصلاة وما يترتّب عليه العقاب كذلك هو ترك 

 نفسه فلا إطاعةَ مستقلا� ولا عصيانَ كذلك .  "أطيعوا  "الصلاة ، أما الأمر 

 إلـى هنا تحصّل : أنَّ الملازمة ثابتةٌ بين حكم العقل وحكم الشرع وأنهما متلازمان .  

... ) أنْ يترقّى في المطلب  وتعقيب توضيحثم حاوَلَ طاب ثراه من خلال قوله : (  

 الشارع بتحسين الالتزام نفس هو ، العقليين والتقبيح بالتحسين الالتزام أنّ قائلاً : ( الحق 

) فإذا التزمنا بالتحسين والتقبيح العقليين ، فهو عين الالتزام بالتحسين والتقبيح  وتقبيحه

عيين ؛ على أساس أنّ معنى الحُسن والقبح العقليين ، هو تطابق آراء العقلاء بما هم الشر

عقلاء جميعاً على حُسن شئٍ أو قبحه ، ومن البديهي أنَّ الشارع المقدّس من جملتهم ، 

فالشارع ـ إذاً ـ بما هو عاقلٌ يحكم أيضاً بحكمٍ مطابقٍ لحكم العقلاء ولا يشذُّ عنهم ، وإلاّ 

 حصل تطابق الآراء ، وهو خلفٌ . لمـَا 

يجعلوا مسألة الحُسن والقبح  لم والكلاميين الأصوليين أكثرومما يشهد لذلك ، أنّ  

، بأنْ يأتوا ـ أولاً ـ ويثبتون  بعنوانين مسألتين العقليين مع مسألة الحُسن والقبح الشرعيين ،

إثبات الحُسن والقبح  الحُسن والقبح العقليين ، ثم من طريق الملازمة ينفتحوا على



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٤٦(

 .  "التحسين والتقبيح العقليين  "الشرعيين ، وإنما من الابتداء عنونوا مسألةً واحدةً بعنوان 

 والتقبيح بالتحسين القول فرض بعد الملازمة ثبوت عن للبحث وجه فلا ، وعلى هذا 

؛ حيث توهّم  هافي وقع الذي نكتة الخلاففل مستقلة مسألة الملازمة جعلنا فإنما نحن وأما ،

بين المسألتين ـ مسألة الملازمة ومسألة التحسين والتقبيح ـ ولذا أحببنا أنْ  التفكيك بعضٌ 

 نجعل الملازمة مسألة مستقلة ؛ تنبيهاً على أنهما ليستا مسألتين . 

 فـي إنكار المحقق صاحب الفصول طاب ثراه للملازمة :  المطلـب السـابع 

حقق صاحب الفصول طاب ثراه إلى إنكار الملازمة بين وقد ذهب من الأصوليين الم 

 .  )١(حكم العقل وحكم الشرع 

فتعجب الشيخ الماتن طاب ثراه من ذلك ، ومنشأ تعجبه : أنّ إنكار الفصول جاء بعد  

القول بالتحسين والتقبيح العقليين ، فإنه طاب ثراه على الرغم من اعترافه بالتحسين 

 ذلك أنكر الملازمة . والتقبيح العقليين ، مع 

وحَكَمَ على طبقه ، سواءً  والمفاسد المصالح من العقل أدركه ما كل أنّ ولعلّه تخيَّل  

أكان بالعقل النظري أم العملي ، وعلى الثاني سواء أكان سبب حكمه إدراكَ الكمال 

لنفسانية ، أم والنقص ، أم إدراك الملائمة والمنافرة ، أم الخُلُق الإنسانية ، أم الانفعالات ا

، وظنَّ أنّ  والتقبيح التحسين مسألةالعادات ، فإنّ جميع ذلك يدخل في محل البحث من 

 في جميع ذلك ، فلذا جاء منكِراً ذلك .  بالملازمة يقول بالملازمة القائل

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

إلاّ للأفذاذ من  "نية : في الطبعة الثا))  الناس من للأوحدي إلاّ قولـه طاب ثراه : ((  

 .  "الناس 

                                                             

 .  ٣٣٧ينظر : الفصول الغروية  )١(



 )١٤٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ١٨اة (( 

 والتقبيح التحسين قضايا إنّ :  قلنا نحن ولكنقال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 بادي وهي،  عقلاء هم بما كافة العقلاء آراء عليها تطابقت التي القضايا هي

 من العقل أدركه ما كلُّ  فليس ، مطلقاً  لا بالملازمة نقول مثلها وفي ، الجميع رأي

 عقلاء هم بما لا ولكن ، تطابقت أو الآراء عليه تتطابق لم ولو كان سببٍ  أي

 . المسألة هذه في يدخل

 العادة بسبب والقبح سنالحُ  من العقلُ  يدركه ما أنّ :  سابقاً  نحن ذكرنا وقد 

 في يدخل لا ، للجميع عام سببٍ  من لا يدركه وما ونحوهما الانفعال أو

 . مسألتنا موضوع

 : فنقول ، هنا وتوضيحاً  بياناً  هذا ونزيد 

 أحكام ملاكات نفسها هي التي المولوية الشرعية الأحكام مصالح إنّ  

 تكون أنْ  فيها يجب لا إذ ؛ بعقولنا ندركه نحن ضابطٍ  تحت تندرج لا ، الشارع

 التي النوع وإبقاء العام النظام حفظ عليها المبني العمومية المصالح بعينها هي

 التحسين مسألة في العقلية الأحكام مناطات ـ العمومية المصالح هذه أعني ـ هي

 . العقليين والتقبيح

 الأحكام ملاكات جميع إدراك إلى عقلٌ  هو بما للعقل سبيل فلا ، هذا وعلى 

 إدراكه يكن ولم آخر في المفسدة أو ، شئٍ  في المصلحة العقل أدرك فإذا ، الشرعية



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٤٨(

 جميع إدراكهما في يتساوى اللتين العامتين المفسدة أو المصلحة إدراك إلى نداً مستَ 

 أنْ  يجب المدرك هذا بأنّ  الحكم إلى له سبيل لا ـ العقل أعني ـ فإنه ، العقلاء

 لحكم مناطٌ  هو ما هناك أنّ  يحتمل إذ؛  العقل حكم طبق على الشارع به يحكم

 طبق على الشارع حكم من يمنع مانعاً  هناك أنّ  أو ، العقل أدركه ما غير الشارع

 . الشارع لحكم مقتضياً  أدركه ما كان وإنْ  ، العقل أدركه ما

 العقل به يحكم أنْ  يجب الشرع به مَ كَ حَ  ما كلُّ  ليس إنه:  نقول هذا ولأجل 

 ، " بالعقول صابيُ  لا االله دين إنّ  ":  × الصادق إمامنا قول يرمي هذا وإلى ،

 على الشرعية الأدلة من والاستحسان القياس تبرنع لا نحن أيضاً  هذا ولأجل

 . الأحكام

 من والأخباريون الفصول صاحب أنكره ما كان فإنْ  ، التقدير هذا وعلى 

 من ليست هي التي العقلية كاتدرَ المُ  تلك مثل في الملازمة هي ، الملازمة

 إنكارهم فإنّ  ، عقلاء هم بما العقلاء آراء عليها تطابقت التي العقلية المستقلات

 عن أجنبي أمرٌ  هذا ولكنَّ  ، فيه معهم لنا نزاع لا فيه حق على وهم محله في

 . العقلية المستقلات في عنها المبحوث الملازمة

 قد كما ـ العقلية تالمستقلاّ  في حتى الملازمة مطلق هي أنكروه ما كان وإنْ  

 . لهم مستند ولا ، أنكروا فيما حق على ليسوا فهم ـ تعبيراتهم بعض من يظهر

 وصاحب الأخباريين كلام بتوجيه الطرفين بين التصالح فيمكن ، هذا وعلى

 )) .  كلامهم بعض يأباه لا ولعله ، أوضحناه وما يتفق بما الفصول



 )١٤٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

كان الكلام في المطلب السابع ، حول إنكار صاحب الفصول طاب ثراه للملازمة ، 

ب الماتن طاب ثراه من ذلك ، وبعد بيانه  لمنشأ تعجبه ، جاء معلِّقاً على ذلك بأنّ وتعجُّ

صاحب الفصول طاب ثراه قد غفل عن أنّ الأصوليين إنما يقولون بالملازمة ، في خصوص 

 رأي بادي وهي عقلاء هم بما كافة العقلاء آراء عليها تطابقتالأحكام العقلية التي 

 كان سببٍ  أي من العقل ركهأد ما كلُّ  فليس ، مطلقاً  لا بالملازمة نقول مثلها فيف ، الجميع

،  المسألة هذه في يدخلُ  ، عقلاء هم بما لا ولكن تطابقت أو ، الآراء عليه تتطابق لم ولو

 بسبب والقبح سنالحُ  من العقل يدركه ماوهذا المطلب قد أكّدنا عليه سابقاً وقلنا : إنّ 

 في يدخل لا ، للجميع عام سببٍ  من لا يدركه وما ، ونحوهما ، الانفعال أو ، العادة

 . مسألتنا موضوع

  : فنقول ، هنا وتوضيحاً  بياناً  هذا ونزيد 

إنَّ جميع الأحكام الشرعية الواصلة إلينا من قِبَل الشارع المقدّس ، ذات ملاكٍ ولا  

يمكن أنْ يكون شئٌ منها جزافاً ، بلا فرقٍ في ذلك بين الأوامر والنواهي المولوية 

مدار المصالح والمفاسد الواقعية في متعلقات الأحكام ، غاية  والإرشادية ، فالجميع دائرٌ 

الأمر أنّ المصالح والمفاسد الموجودة في الأحكام الشرعية الإرشادية ، متمثلةٌ في وجود 

المصلحة والمفسدة النوعيتين التي يدركها العقلاء بما هم عقلاء ، الأمر الذي يكون حكم 

 .  الشرع في موردها إرشاداً وتأكيداً 

وهذا بخلاف الأحكام الشرعية المولوية ، فإنها وإنْ كانت دائرةً مدار المصالح  

والمفاسد ، إلاّ أنّ ملاكاتها ليست متمثّلةً في وجود المصلحة والمفسدة النوعيتين دائماً ، بل 

 ملاكاتها على صنفين : 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٥٠(

 . )١(مثلاًـعيتين ؛ كما في القصاص ـ صنفٌ منها عبارة عن المصلحة والمفسدة النو 

والصنف الآخر ـ وهو الأكثر ـ عبارة عن الملاك الخاص بكل حكمٍ ، ولا تندرج تحت  

 فيها يجب لا إذ، وقد علّل الماتن طاب ثراه ذلك ؛ بقوله : (  )٢(ضابط بحيث ندركه بعقولنا 

 هي يالت النوع�وإبقاء العام النظام حفظ عليها المبني العمومية المصالح بعينها هي تكون أنْ 

 والتقبيح التحسين مسألة في�العقلية الأحكام مناطات ـ العمومية المصالح هذه : أعني ـ

 جميع إدراك إلى عقلٌ  هو بما للعقل) ، ولعدم اندراجها تحت ضابطٍ كلي ، فلا سبيل  العقليين

، كي يحكم بأنَّ الشارع المقدّس إنما أوجَبَ الصلاة للملاك  الشرعية الأحكام ملاكات

م شرب الخمر للملاك الكذائي . الكذ  ائي ، وحرَّ

نعم ، إنما يتسنىّ له إدراك خصوص الأحكام التي يكون ملاكها المصلحة أو المفسدة  

 النوعيتين المبني عليها حفظ النظام العام أو اختلاله . 

 يكن ولم،  )٣( آخر في المفسدةَ  أو شئٍ  في المصلحةَ  العقل كَ درَ أَ وفي ضوء هذا ، إذا  

 جميع إدراكهما في يتساوى اللتين العامتين المفسدة أو المصلحة إدراك إلى نداً مستَ  راكهإد

بل كان مستَنداً إلى المصالح أو المفاسد الشخصية ، أو كان بملاك  ، بما هم عقلاء العقلاء

، وغيرها ، ففي مثل ذلك لا نستطيع القول بوجود  العادة، أو بملاك  الإنسانيالخُلُق 

                                                             

ـكُمْ تَتَّـقُونَ  "حيث قال تعالى :  )١( ، فإنّ ١٧٩البقرة :  "وَلَكُمْ فيِ الْقـِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُوليِ الأَْلْبـَابِ لَعَلَّ

، ارتدع ، فكان  نفس ؛ فإنه إذا هَمَّ الإنسان بالقـتل فذَكَر القصاصالمصلحة في تشريع القصاص ، حياة الأ

غاية المراد في شرح نكت  ،١٠٥/  ٢ذلـك سببا ً للحـياة . ينظر : الـتبـيان في تـفسير الـقرآن ـ الطوسي 

 .  ٣٨٢/  ٢الإرشاد ـ الشهيد الأول 

 .  ٣٢٤/  ٢ينظر : نهاية الدراية ـ المحقق الأصفهاني  )٢(

 وبعبارة ٍ أخرى : إذا أدرك حُسنَ شيء ٍ أو قبحه .  )٣(



 )١٥١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

كلّ ما يدركه  بأنّ  الحكم إلىبين حكم العقل والشرع أيضاً ، فلا سبيل للعقل  الملازمة

ه ؛ لأنّه من المحتمل جداً أنّ ما هو مناط لحكم طبق على الشارع به مَ يحكُ  أنْ  يجبالعقل 

 من يمنع مانعاً  هناكأو أنَّ المناط واحدٌ للحكمين ولكنَّ  ، العقل أدركه ما غيرالشارع 

 .  العقل أدركه ما طبق على الشارع حكم

 ثمّ فرّع طاب ثراه مطلبين على ما أفاده :  

... إلخ ) ـ  ما كلُّ  ليس إنه:  نقول هذا ولأجلالمطلب الأول ـ ما أشار إليه بقوله : (  

؛ لأنَّ ما يدركه الشارع  العقل به يحكم أنْ  يلزم عالشار به مَ كَ حَ  ما كلُّ وحاصله : إنه ليس 

 لا االله دين إنّ  ":  × الصادق إمامنا قول يرميكُه العقل ، وإليه من الملاك قد لا يدر

؛ فمثلاً : حكمت الشريعة المقدسة بأنّ صيام آخر شهر رمضان  )١( " بالعقول صابيُ 

واجبٌ ، وأما أول شوال فحرامٌ ، وحينئذٍ فلو حكمنا العقل لمََـا تمكّن من إدراك الفرق 

 .  )٢(وردين ، في حين أنّ الشريعة فرّقت بينهما بينهما ، بل يرى أنه لا فرق بين الم

... إلخ ) ـ  نعتبر لا نحن أيضاً  هذا ولأجلالمطلب الآخر ـ ما أشار إليه بقوله : (  

 على الشرعية الأدلة وحاصله : إنه في ضوء ما تقدّم ، لا يُعدّ القياس عند أصحابنا من

م الاشتراك في العلة ، فلابد  ، بأنْ نقيس حكمَ موضوعٍ على موضوعٍ آخر ؛ الأحكام لتوهُّ

أنْ يكون الموضوع الآخر محكوماً بحكم الموضوع الأول ، في حين أنَّ الأمر ليس كذلك ، 

 فإنّ العلة في الموضوع الأول قد تكون مجرّدَ التعبُّد لا ما تُوهّم . 

                                                             

 "وهذا المضمون نقـله في البحار عن كـتاب كمال الدين عن علي بن الحـسين عليهـما السلام ، بلفظ  )١(

 .  "إنّ دين االله لا يُصاب بالعقول الناقصة والآراء الباطلة والمقاييس الفاسدة . . . 

  . ٤١ح  ٣٠٣/ ٢، بحار الأنوار ـ المجلسي ٩ح  ٣١ب  ٣٢٤عـمة ـ الصدوق ينظر : كمال الدين وتمام الن 

 .  ٨٩/  ٢ـ الشيخ المحمدي  "شرح فارسي  "ينظر : شرح أصول فقه  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٥٢(

في نظره ، كما لا يُعدّ الاستحسان كذلك كما عليه العامّة ، وأنّ ما يستحسنه المفكّر  

 يحُكم على طبقه ، إلاّ أنَّ الأمر ليس كذلك ، فقد يكون ملاك حكم الشرع شيئاً آخر . 

ثمّ استنتج طاب ثراه أخيراً وأفاد : أنّ ما أنكره صاحب الفصول طاب ثراه  

والأخباريون من الملازمة ، إنْ كان مرادهم أنّـا لا نسلّم ثبوت الملازمة في مطلق المُدركات 

سواءً أكانت مما تطابقت عليه آراء العقلاء بما هم عقلاء أم لم تكن كذلك ،  العقلية

د الملاكات .   فإنكارهم هذا في محله وهم على حق فيه لا نزاع لنا معهم فيه ؛ لفرض تعدُّ

 من ليست هي التي العقلية كاتدرَ المُ إذن : الملازمة المُنْكَرة عندهم خصوص تلك  

 .  عقلاء هم بما العقلاء آراء عليها طابقتت التي العقلية المستقلات

وإنْ كان مرادهم إنكار الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع مطلقاً حتى في  

 حق على ليسواـ ، فهو كلام باطلٌ ،و تعبيراتهم بعض من يظهر قد كما ـ العقلية المستقلات

 .  لهم مستند ولا ، أنكروا فيما

اه إيجاد وجه الجمع بين ما ذكره الأخباريون ومن جميع ما تقدّم أمكن طاب ثر 

وصاحب الفصول ، وإيقاع التصالح بين الطرفين ، بأنْ يُقال : إنّ الأخباريين وصاحب 

الفصول عندما قالوا إنّ العقل غير قادر على إدراك حُسن الأشياء وقبحها ، أو أنكروا 

ات الأحكام الشرعية ، الملازمة ، مرادهم من ذلك ، عدم قدرة العقل على إدراك ملاك

مٌ عندنا أيضاً .   وهذا أمرٌ مسلَّ

 فتحصل : إنه لا نزاع في البين .  



 )١٥٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ١٩اة ((  

ف طاب ثراه : ((   العقلية المستقلات غير : الثاني البابقال المصنِّـ

 : تمهيد

 يستقل مالم هو " العقلية المستقلات غير " من المراد إنّ :  قلنا أنْ  سبق 

 إحدى في شرعي بحكم يستعين بل ، النتيجة إلى الوصول في وحده به العقل

	" الكبرى وهي " الأخرى والمقدمة ، " الصغرى وهي " القياس مقدمتي

 في	الحكم بين عقلاً  بالملازم العقل حكم عن عبارة هو الذي العقلي الحكم

	. آخر شرعي حكم وبين الأولى المقدمة 	

 وجوب وبين شرعاً  المقدمة ذي وجوب بين بالملازمة العقل حكم : مثاله 

 . شرعاً  المقدمة

 موضعاً  وصارت البحث فيها وقع موارد ةعدّ  لها العقلية الملازمة وهذه 

 : مسائل في المواضع هذه أهمَّ  هنا ذاكرون ونحن ، للنزاع

 الأولى المسألة

 الإجزاء

 : تصدير

 أتى أي ـ المطلوب الوجه على مولاه به أمر بما فعل إذا فالمكلّ  أنّ  في لاشك 

 أو الأجزاء من فيه معتبر هو ما لجميع جامعاً  به أمر ما طبق على بالمطلوب



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٥٤(

 ، الأمر ذلك امتثالاً لنفس يُعتبر منه الفعل هذا فإنّ  ـ عقلية أو شرعية الشرائط

 . ظاهرياً  أم ، اضطرارياً  أم ، واقعياً  اختيارياً  الأمر أكان سواء

 . الخلاف فيه يقع أنْ  يمكن أو خلافٌ  هذا في وليس 

 يجزئ ويُكتَفى الصفة تلك على الامتثال هذا أنّ  في خلاف ولا لاشك وكذا 

 التكليف من بما عليه جاء قد ـ الفرض حسب ـ المكلف لأنّ  ؛ آخر امتثالٍ  عن به

 . وكفى ، المطلوب الوجه على

ه الأمر يسقط وحينئذٍ    وانتهىإليه  دعا ما بالفعل حصل قد لأنه ؛ إليه الموجَّ

 أمد ؛ لانتهاء إليه دعا قد كان وما غرضه حصول بعد يبقى أنْ  ويستحيل ، أمده

 المعلول حصول وهو المحال جوّزنا إذا إلاّ  ، إليه الداعية غايته بحصول دعوته

 . )١(علةٍ  بلا

                                                             

فإنّ هذا قطعي  الأمر؛ وإذا صح أن يقال شئ في هذا الباب فليس في إجزاء المأتي به والاكـتفاء بامتثال )١(

، ففي جواز الامتثال مرةً أخرى بدلا ً عن   الذي يصح أنْ يقال ويُبحث عنهوإنما -كما قلنا في المتن  -

 الأول ويُكتفى بالثاني . الامتثال الأول على وجهٍ يُلغى الامتثال

تبديل الامتثال  "وهـو خارج عـن مسألة الإجزاء ، ويعـبرَّ عـنه فـي لـسان الأصوليـين بقـولهم :  

يتـصور أنّ هـناك حـالة ً منـتـظرة  لب أنّ هـذا لا مانع منه عـقلا ً ، بأنْ ، وقـد يتصور الطا "بالامتثال 

الغرض من الأمر لم يحصل بمجـرد الامتـثال الأول ، فلا  بعـد الامـتـثال الأول ، بمعـنى أنْ نـتـصور أنّ 

 فضل .يبقى مجال لامتثاله ثانيا ً ، لا سيما إذا كان الامتثال الثاني أ يسقط عـنده الأمر ، بل

د ذلك بظاهره ؛ مثل  ما ورد فـي بـاب إعـادة  ويساعد عـلى هـذا التصوير ، أنه قد ورد في الشريعة ما يؤيِّ

 . "يختار أحبهما إليه  إنّ االله تعالى "مَـنْ صلى فرادى عـند حضور الجـماعة : 



 )١٥٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 هناك كان إذا فيما ، الإجزاء مسألة في ـ يقع نْ أ مكنيُ  أو ـ الخلاف وقع ماوإنّ  

 وأمرٌ  ، به لجهله أو ، عليه رهلتعذُّ  إما ؛ المكلف يمتثله لم واقعي أوليٌّ  أمرٌ :  أمران

 الجهل صورة في ظاهري وإما ، الأول رتعذُّ  صورة في اضطراري إما ، ثانوي

 ثم ، الظاهري أو الاضطراري الثانوي الأمر هذا المكلف امتثل إذا فإنه ، بالأول

 كفاية في الخلاف صح ، الواقع فوانكش الجهل زال أو ، والاضطرار العذر زال

 في إعادةً  عنه وإجزائه ، الأول الأمر امتثال عن الثاني للأمر امتثالاً  به أتى ما

 . خارجه في وقضاءً  الوقت

 )) .  " الإجزاء مسألة " المسألة هذه عقدت هذا ولأجل 

دّم سابقاً ،وقد تق "غير المستقلاّت العقلية  "الكلام فـي الباب الثاني المنعقد لبحث  

 أنْ قلنا بأنّ الأحكام العقلية على صنفين : 

  ـ المستقلاّت العقلية . ١ 

 ـ غير المستقلاّت العقلية .  ٢ 

وقد ذكر الماتن طاب ثراه أنّـا نبحث هذين المطلبين في بابين ، وكان الباب الأول منهما  

                                                                                                                                                      

وقيوده ، علة تامة  بحدوده والحق عدم جـواز تـبديل الامتـثال بامتـثالٍ آخر ؛ لأنّ الإتيان بالمأمور به 

فيسقط الأمر ؛ لانتهاء أمده كما قلنا في المتن  لحصول الغرض ، فلا تبقى حالة منتظرة بعد الامتثال الأول ،

. 

ينـبغي أنْ يحُـمل  وأما ما ورد فـي جواز ذلك ، فـيُحمل على استحـباب الإعادة بأمرٍ آخـر ندبي ، و 

يخـتار ذلك فـي مقام إعـطاء الـثواب  ، عـلى أنّ المراد : "بَّهـما إلـيه يخـتار أح "قـوله عـليه السلام : 

 . من الماتن طاب ثراهبالصلاة ، وأنّ الامتثال يقع بالثاني.  والأجر ، لا في مقام امتـثال الأمر الوجـوبي



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٥٦(

 لاً . منعقداً لبحث المستقلاّت العقلية ، وقد انتهى الكلام فيها مفصّ 

 وقد بلغ الكلام ـ فعلاً ـ إلى :  

 البـاب الثانـي

 غيـر المستقـلاّت العقلـية

 الوصول في هوحدَ  به العقل يستقل مالم : هو "غير المستقلاّت العقلية  "والمقصود من  

،  شرعي بحكمٍ  دائماً في إحدى مقدمتي القياس ـ وهي الصغرى ـ يستعين بل ، النتيجة إلى

 حكم هو الذي العقلي الحكمـ تكون عبارةً عن  الكبرى وهي ـ للقياس رىالأخ والمقدمة

 .  آخر شرعي حكمٍ  وبين الأولى المقدمة في الحكم بين عقلاً  بالملازم العقل

س ويستعين فيها بحكمٍ   إذن : صغرى القياس يأخذها العقل ـ دائماً ـ من الشارع المقدَّ

عن الحكم بالملازمة ، فيحكم بها العقل وحده  شرعي ، وأما الكبرى الكلية التي هي عبارة

 ، وعندها يتم الوصول إلى النتيجة . 

 مثال ذلك : حكم الشارع بأنّ : ذا المقدّمة واجبٌ .  

 والعقل يحكم بالملازمة بين وجوب ذي المقدّمة ووجوب مقدماته .  

 .  وبهذا الطريق يستنتج : إنّ مقدّمة الواجب ، واجبةٌ عند الشارع أيضاً  

 ، للنزاع موضعاً  وصارت البحث فيها وقع متعددة ، موارد لها العقلية الملازمة وهذه 

  : مسائل طيّ خمسة في المواضع هذه أهمَّ  هنا ذاكرون ونحن

 ولـىالأالمسـألة 

 جـزاءالإ

لات العقلية ، وهي مسألة الكلام في المسألة الأولى من مسائل باب غير المستق 

 . الإجزاء



 )١٥٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

عَرَضَ من  "تصدير  "خول في صلب البحث ، ذكر طاب ثراه مقدّمةً بعنوان وقبل الد 

 خلالها مطالب ثلاثة : 

 المطلب الأول : معنى الإجزاء لغةً واصطلاحاً .  

 المطلب الثاني : تعيين محل النزاع في هذه المسألة .  

مات المطلب الثالث : مسألة الإجزاء من مباحث الألفاظ ، أم من مباحث الملاز 

 العقلية ؟ . 

 أصلٌ  ، والهمزة والزاء الجيم، فالإجزاء ـ لغةً ـ مشتقٌّ من مادة : ( ول الأالمطلـب أما  

ئ ؛ الاكتفاء هو ، واحد  الشئَ  نيأَ وأجزَ ،  به اكتفيتَ  إذا ، اجتزاءً  بالشئِ  تُ اجتزأْ  يقال بالشَّ

 .  )١()  كفاني إذا إجزاءً 

استعمال الكلمة يلمح إلى أنّ الإجزاء لا يكون إلاّ في فالإجزاء ـ في اللغة ـ الكفاية ، و 

إذا كفاها عن الماء بالرطب  "أجزأ الراعي الإبل  "حالة استعمال البديل ؛ فمثلاً يقال : 

والكلأ ، فالمطلوب للإبل هو الماء ؛ لأنها عطشى ، ولكنّ الراعي أعطاها البديل ، وهو 

 .  )٢(ا عن الأصل الرطب والكلأ ، فكفاها هذا البديل وأجزأه

 معنى له يثبت، ولم  )٣(وأما اصطلاحاً ، فالإجزاء بمعناه اللغوي ، وهو الكفاية  

 منه المراد هو الاصطلاحي المعنى هذا ليكون ، اللغوي معناه مقابل في خاص اصطلاحي

  . المقام في

 ، القضاء اقهمتعلّ  يكون فقد ، الموارد باختلاف يختلف ق الكفايةمتعلّ  أنّ  الأمر غاية 

                                                             

 .  ٤٥٥/  ١مقاييس اللغة ـ ابن فارس  )١(

 .  ٣٥٤/  ٢ر الفضلي ينظر : دروس في أصول فقه الإمامية ـ الدكتو )٢(

 .  ٨٢ينظر : كفاية الأصول ـ الشيخ الآخوند  )٣(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٥٨(

 أو ، وقضاءً  إعادةً  به أمر عما كفايته هو به المأمور عن به المأتي فإجزاء ، الإعادة يكون وقد

 المتنجس الثوب في صلى نْ كمَ  ؛ دونه الإعادة وجوب على الدليل دل إذا فيما فقط قضاءً 

 في تذكر إذاو ، عليه الإعادة وجبت الوقت في تذكر إذا بين الفقهاء أنّه المشهورف ، نسياناً 

 .  )١( القضاء يجب لم الوقت خارج

 ، فتعيين محل النزاع يتجلىّ بعد بيان مقدمتين : المطلـب الثـانـي وأما 

: إنّ الحكم الشرعي له عدّة تقسيمات ، من جملتها تقسيمه إلى ثلاثة  ولـىالأالمقدمـة  

 :  )٢(أقسام 

،  الأولية بعناوينها والذوات الالأفع على المجعول الحكم هوـ حكم واقعي أولي :  ١ 

مع قطع النظر عن طرو العنوان الثانوي ؛ من قبيل عنوان العسر ، والحرج ، ونحوهما ، 

صلاة  على تبترالم كالوجوبومع قطع النظر عن شك المكلف وجهله بالحكم الواقعي ؛ 

 الماء على تبتينترالم والنجاسة والطهارة،  الخمر شرب على تبةترالم والحرمة الظهر ـ مثلاً ـ ،

، ويكون هذا  الواقعية الموضوعات قاتهامتعلّ  وعلى الواقعية الأحكام عليها طلقفتُ  ، والبول

  مختصّاً بالمكلف المختار .

 عناوين من له يطرأ ماللشئ بلحاظ  المجعول الحكمـ حكم واقعي ثانوي : هو  ٢ 

 الثانوية العناوين من ونحوهما هكراوالإ ، الاضطرار؛ كعنوان  ليالأوّ  حكمه تغيير تقتضي

 نّ فإ ، عليه الحياة إنقاذ توقف إذا الماء شرب وجوب مثل : ؛ الحكم مشكوك عنوان غير

 إلى ـ الإباحة وهو ـ الأولي حكمه تغيير اقتضى الماء شرب على الحياة إنقاذ توقف عروض

                                                             

 .  ٢٢٤/  ٢ينظر : محاضرات في أصول الفقه ـ تقرير بحث السيد الخوئي للشيخ الفياض  )١(

وما بعـدها ، المصطلحات ـ إعداد مركز  ١٢٤ينظر : اصطلاحات الأصول ـ الشيخ علي المشكيني  )٢(

  . ٩٨١المعجم الفقهي 



 )١٥٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ـ .  الوجوب وهو ـ الثانوي حكمه

 كان فطارالإ على كره، أو  أحد على حرجياً  أو ضررياً  رمضان شهر صوم كانوكذا إذا  

 العناوين بتلك المعنون والموضوع ، ثانوياً  واقعياً  حكماً  مساكالإ حرمة أو فطارالإ جواز

 عارضٌ  ثانوي عنوانٌ  وموضوعه ، الواقع طول في لأنه ؛ ثانوياً  وتسميته،  ثانوياً  موضوعاً 

 .  الأصليالأولي  العنوان على

والشك فيه  الواقعي بحكمه الجهل عند للشئ المجعول الحكم: هو ـ حكم ظاهري  ٣ 

 العادل أخبر إذامثلاً ف ، العملية الأصول وأدلة ماراتالأ اعتبار أدلة من المستفاد كالحكم؛ 

 بالسببية فيه قلنا نْ فإ ، بتصديقه الشارع مكَ وحَ  العصير حرمة أو الجمعة صلاة بوجوب

 التكليفية والحرمة ، للصلاة التكليفي الوجوب جعل إلى التصديق وجوب مرجع نّ وأ

 . بالواقع الجهل لدى مجعولاً  لكونه ؛ ظاهرياً  تكليفياً  حكماً  المجعول كان ، للعصير

 ،العادل لقول الطريقية أو الحجية جعل الاعتبار دليل مفاد نّ وأ بالطريقية فيه قلنا نْ وإ 

 . ظاهرياً  وضعياً  حكماً  ذلك كان

 فالحكم ، الوجوب هي السابقة الحالة وكانت الجمعة صلاة حكم في شككنا إذاكذا و 

 .  الواقعي الحكم في الشك موضوعه ظاهريٌّ  حكمٌ  ، الاستصحاب جللأ بالوجوب

: إنه كما أنّ الحكم الصادر من المولى ينقسم ـ في بعض تقسيماته ـ إلى  خـرىالأالمقدمـة 

 :  )١(إلى ثلاثة أقسام ثلاثة أقسام ، فكذلك الأمر الصادر منه ينقسم 

 "ـ أمرٌ واقعي أولي واختياري : وهو المتعلّق بالأفعال بعناوينها الأولية ؛ من قبيل  ١ 

 مثلاً .  "أقم الصلاة 

ـ أمرٌ واقعي ثانوي واضطراري : وهو المتعلّق بالأفعال بعناوينها الثانوية ؛ من قبيل  ٢ 

                                                             

 .  ٩٣/  ٢ـ الشيخ المحمدي  "شرح فارسي  "ينظر : شرح أصول فقه  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٦٠(

مُوافَتَيَ  مَاءً  تجَِدُوا فَلَمْ  "قوله تعالى :   .  )١( "طَيِّباً  صَعِيدًا مَّ

ـ أمرٌ ظاهري : وهو المتعلّق بالأفعال عند الجهل بالحكم الواقعي ؛ كالأمر  ٣ 

بالاستصحاب ـ مثلاً ـ ، فإنه أمرٌ ظاهري يُثبتُ وظيفةً ظاهريةً للمكلف ، من دون أنْ 

 يكشف عن الواقع . 

 ، وهي : وبعد هاتين المقدمتين ، نقول : للبحث مراحل ثلاث  

 سواء ويوجب سقوطه أمره عن الإجزاء يقتضي، هل  أمرٍ  بكل به المأمور إتيان إنّ  ـ ١ 

 ، أو لا يقتضيه ؟  ظاهرياً أم  ، اضطرارياً  أم ، واقعياً  الأمر ذلك كانأ

 الواقعي الأمر عن الإجزاء يوجب هل ، الاضطراري بالأمر به بالمأمور الإتيان إنّ  ـ ٢ 

  ؟ يوجبه لا أو ل الموضوع وزوال العذر في الوقت أو في خارجه ،عند تبدّ  الاختياري

 إعادةً ،  الواقعي عن الإجزاء يوجب هل ، الظاهري بالأمر به بالمأمور الإتيان إنّ  ـ ٣ 

  ؟ يقتضيه ، وذلك عند انكشاف الخلاف علماً أو ظنّاً  لا أو ، فحسب قضاءً  أو ، وقضاءً 

ـ ، فقد أشار  أمره عن به مأمورٍ  كل إتيان إجزاء حول البحث ـ ولـىالأالمرحلـة أما  

 على مولاه به أمر بما فعل إذا المكلف أنّ  في لاشكإليها الشيخ الماتن طاب ثراه بقوله : ( 

 بالمأمور جاء إذا المكلف أنّ ... إلخ ) ، وحاصل ما أفاد : إنه لا إشكال في  المطلوب الوجه

ـ شرعية كانت الشروط ؛ كالوضوء  طوالشرو ءالأجزا لجميع واجداً  خارجاً  به وأتى به

 كانأ سواءمثلاً ، أم عقلية ؛ كقصد امتثال الأمر مثلاً ـ يعدُّ ممتثلاً لنفس ذلك الأمر ، 

 .  الظاهريأم  ، الاضطراري أم ، الاختياري الواقعي بالأمر مأموراً 

 لا صحته تقدير على ولكنه،  بعضٍ  إلى الخلاف سبنُ  وإنْ وليس في هذا خلاف ، (  

                                                             

 .  ٤٣سورة النساء : من الآية  )١(



 )١٦١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  )١()  أصلاً  به عتدُّ يُ 

 عن به ويكتفى يجزئ ، الصفة تلك على الامتثال هذا أنّ  في خلاف ولا لاشك وكذا 

 ، به وأتى بالوضوء مأموراً  كان نْ فمَ  قطعاً ؛ إليه هالموجّ  الأمر يسقط وحينئذٍ  ، آخر امتثالٍ 

 والاضطراري ، الأول في عيالواق الاختياري الأمر سقط ، به فأتى بالتيمم مأموراً  كان أو

 ـ المكلف لأنّ إعادةً أو قضاءً ؛  ثانياً  إتيانه يجب فلا وعليه ، عقلي أمر وهذا ، الثاني في

 ما بالفعل حصلو ، المطلوب الوجه على التكليف من عليه بما جاء قد ـ الفرض حسب

؛  إليه دعا قد كان وما غرضه حصول بعد يبقى أنْ  ويستحيل ، أمده وانتهى إليه دعا

 المعلول حصول وهو المحال زناجوّ  إذا إلاّ  ، إليه الداعية غايته بحصول دعوته أمد لانتهاء

؛  ؟ الأمر بقاء يعقل كيف ووجد الخارج في تحقق إذا الغرض، وهو كما ترى ؛ لأنّ  علة بلا

  . وسببٍ  مقتضٍ  بلا بقائه استحالة ضرورة

 في فرقٍ  دون من ، وعقلي ضروري أمره عن به بالمأمور الإتيان إجزاء أنّ :  فالنتيجة 

 . أصلاً  ، والظاهري والاضطراري ، الواقعي به المأمور بين ذلك

 . معقول غير الامتثال عقيب الامتثال أنّ :  ظهر قد ذلك ضوء وفي 

 على الأول الامتثال بدلاً عن مرةً أخرى الامتثال جواز يتوهم قد مع هذا ، ولكن 

، وهذا بحثٌ أشار إليه الشيخ الماتن طاب ثراه  بالثاني كتفىويُ  ولالأ الامتثال لغىيُ  وجهٍ 

 الأصوليين لسان في عنه ويعبرَّ  ، الإجزاء مسألة عن خارجٌ  في هامش الكتاب ، مبيّناً أنه

 .  " بالامتثال الامتثال تبديل ":  بقولهم

ر    أنْ  بمعنى ، الأول الامتثال بعد منتظرة حالةً  هناك أنّ وفكرة ذلك قائمة على تصوُّ

 بل ، الأمر عنده يسقط فلا ، الأول الامتثال بمجرد يحصل لم الأمر من الغرض أنّ  نتصور

                                                             

 .  ٢٢٦/  ٢محاضرات في أصول الفقه ـ تقرير بحث السيد الخوئي للشيخ الفياض  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٦٢(

 امتثاله ليبدّ  نْ أ للمكلف، ف أفضل الثاني الامتثال كان إذا سيما لا ، ثانياً  لامتثاله مجالٌ  يبقى

 .  ثانياً  بالفعل ويأتي ، أولاً  به امتثل عماّ  ويعرض ،

ق ـ كما يذهب إليه الشيخ الماتن طاب ثراه تبعاً لشيخه المحقق النائيني هذا ولكنَّ الح 

 بحدوده به بالمأمور الإتيان لأنّ  ؛ آخر بامتثالٍ  الامتثال تبديل جواز عدمـ  )١(طاب ثراه 

 فيسقط ، الأول الامتثال بعد منتظرة حالةٌ  تبقى فلا ، الغرض لحصول تامة علةٌ  ، وقيوده

، على  ذلك على دليلٍ  قيام إلى الامتثال تبديل يحتاج، وعندها ف أمده ءلانتها قطعاً ؛ الأمر

 بالماء رَ مَ أَ  لو كما ؛ الامر سقوط عند الغرض سقوط عدمب منوطٌ  الامتثال تبديل أساس أنّ 

 لاّ إ ، سقط نْ وإ الماء تيانبإ مرالأ نّ فإ ، بعدُ  يشربه لم والمولى ، العبد به ىتَ وأَ  الشرب لغرض

 ، آخر بماءٍ  وتبديله الماء من به تىأ ما ورفع الامتثال تبديل فللعبد ، يحصل لم دُ بع الغرض نّ أ

 الثاني الفعل قيام مكانإ ب ـ ، منه مقدار أو الغرض بقاء : أ ـ إلى الامتثال تبديل فيحتاج

 . الغرض مقام

 لا قيامه عدم ومع ، ذلك عن يكشف دليلٍ  إلى الشرعيات في يحتاج ترى كما وهذا 

، ولم يُعثر في الشريعة على دليلٍ يدلُّ على جواز تبديل  نفسه عند من التبديل للمكلف يمكن

الامتثال إلاّ ما ورد في باب إعادة الصلاة جماعةً لمَنْ صلىّ فرادى ، وأنَّ االله تعالى يختار 

 .  )٢(أحبَّهما إليه 

 بالإعادة الأمر فيكونإلاّ أنّ هذه الرواية تحمل على استحباب الإعادة بأمرٍ آخر ندبي ،  

                                                             

 .  ٢٤٣/  ٢ـ  ١ينظر : فوائد الأصول ـ تقرير بحث النائيني للشيخ الكاظمي  )١(

 رواية أبي بصير ، قال : قـلت لأبي عـبد االله عـليه السلام : أصليّ ثـم أدخـل الـمسجد فتقام كما في )٢(

 الصلاة وقد صليت ، فقال : صل معهم ، يختار االله أحبَّهما إليه . 

 .  ١٠ح  ٥٤باب  ٤٥٦/  ٥الوسائل ـ الحر العاملي  



 )١٦٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 مورد في ورد قد فيها الأمر أنّ  بقرينة؛  ذلك على تدل الرواية نفس بل ، استحبابياً  أمراً 

 .  )١( الحظر رفع من أكثر على يدل ولا الحظر متوهُّ 

 مقام في تعالى أنه،  " إليه أحبهما االله يختار "× : أضف إلى ذلك ، أنّ الظاهر من قوله  

 الأجر عطاءوإ الاحتساب مقام في المعادة الصلاة اختار العباد على نوالامتنا التفضل

وإنْ  ، به بالمأمور تيانبالإ الأمر وسقوط الغرض حصول غير آخر أمرٌ  وهذا ، والثواب

 بين مشترك هو الذي الصلاة إيجاب إلى للمولى الداعي الأساس الغرض نّ إ:  شئت فقل

 يمكن فلا ، الأمر وسقط الأول بالامتثال حصل قد أنه بما ، جماعةً  والصلاة فرادى الصلاة

 الأجر عطاءإ مقام في أنها على الرواية حمل من لابدف إذن ، جزاءالإ على الرواية هذه حمل

 .  بالثاني يقع متثالالا وأنّ  بالصلاة الوجوبي الأمر امتثال مقام في لا،  والثواب

 ألة الإجزاء ، التي هي محل كلامنا . فتبينّ : أنّ هذه الرواية ونحوها ، أجنبية عن مس 

 كان إذا فيما والخلاف في مسألة الإجزاء الإشكال وإنما ، فيه إشكال لا مما كله هذا 

 ، به لجهله أو ، عليه واستحالته رهلتعذُّ  إما ؛ فالمكلّ  يمتثله لم واقعي أولي أمرٌ :  أمران هناك

 الجهل صورة في ظاهري وإما ، ولالأ رتعذُّ  صورة في اضطراري إما ثانوي واقعي وأمرٌ 

 أو الاضطراري الثانوي الأمر هذا المكلف امتثل إذا فإنه فهذا المورد محلّ بحثنا ، ، بالأول

 صح ، الواقع وانكشف الجهل زال أو ، والاضطرار العذر زال بعد الامتثال ثم ، الظاهري

 إعادةً  عنه وإجزائه ، الأول الأمر امتثال عن الثاني للأمر امتثالاً  به أتى ما كفاية في الخلاف

 .  " الإجزاء مسألة " المسألة هذه عقدت هذا ولأجل،  خارجه في وقضاءً  الوقت في

 امتثال عن الظاهري أو الاضطراري الأمر امتثال كفايةفتحصل : أنّ محلَّ النزاع في  

 وعدم كفايته .  ، الخلاف انكشاف أو الاضطرار رفع بعد الواقعي الأمر

                                                             

 .  ٣٦٤/  ٣ينظر : المباحث الأصولية ـ الشيخ الفياض  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٦٤(

هنا استطعنا أنْ نتعرّف على محلّ النزاع في هذه المسألة ، وبذلك ينتهي الكلام في  إلى 

المرحلة الأولى من مراحل البحث ، وأما المرحلتان الثانية والثالثة ، فسيأتي الكلام فيهما بعد 

 التعرض للمطلب الثالث إنْ شاء االله تعالى . 

خلة في مباحث الألفاظ ، أم في المباحث : هل أنّ مسألة الإجزاء ، داالمطلـب الثالـث  

 العقلية ؟ ، وهذا ما سيأتي البحث فيه إنْ شاء االله تعالى . 

 

 

  

  

 

  

 

 

 

 



 )١٦٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٢٠اة (( 

 ـ الملازمة ثبوت عن البحث هو وحقيقتهاقـال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 الإجزاء وبين ، الظاهري أو الاضطراري بالأمر به بالمأمور الإتيان بين ـ عقلاً 

 .  الواقعي الاختياري الأولى الأمر امتثال عن به والاكتفاء

 الإتيان هل:  بقوله المسألة هذه عن المتأخرين الأصول علماء بعض عبر وقد 

 ؟ يقتضي لا أو الإجزاء يقتضي وجهه على به بالمأمور

:  أي ، والتأثير العلية بمعنى الاقتضاء:  كلامه في " الاقتضاء " من والمراد 

 ؟وقضاءً  أداءً  شرعاً  التكليف سقوط به بالمأمور الإتيان من ـ عقلاً  ـ يلزم هل أنه

 حررنا ما على ، العقلية الملازمات باب في المسألة هذه تدخل هنا ومن 

 من لجعلها وجه ولا ، العقلية بالملازمة المراد عن المقصد هذا صدر في البحث

 . اللفظية الدلالة شؤون من ليس ذلك لأنّ  ؛ الألفاظ مباحث باب

 بالأمر به المأمور إجزاء في الأول:  مقامين في البحث نعقد أنْ  وعلينا 

 .  الاضطراري

 . الظاهري بالأمر به المأمور إجزاء في الثاني 

 

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٦٦(

 الأول المقام

 الاضطراري الأمر

 روتعذُّ  الضرورات بحال تختص تحصى لا أوامر المطهرة الشريعة في وردت 

 الجبيرة ووضوء التيمم مثل ؛ امتثالها في الحرج بحال أو ، الأولى الأوامر امتثال

 . الغريق وصلاة ، القعود أو القيام عن العاجز وصلاة ، وغسلها

 يكلف لا تعالى االله لأنّ  ؛ التكليف فعلية به ترتفع الاضطرار أنّ  في شك ولا 

 عن رفع " لصحيحا المشهور النبوي الحديث في ورد وقد ، وسعها إلاّ  نفساً 

 . " إليه اضطروا ما أمتي

 لا التي الصلاة سيما لا ـ العبادات بعض على حرصاً  المقدس الشارع أنَّ  غير 

 ، عنه ببدل بالإتيان تركه إلى اضطروا عما بالاستعاضة عباده رَ مَ أَ  ـ بحال تترك

 " الحديث في جاء وقد ، الغسل أو الوضوء عن بدلاً  بالتيمم ـ مثلاً  ـ رمَ فأَ 

 في العضو بشرة سلغَ  عن بدلاً  الجبيرة على بالمسح رمَ وأَ  ، " سنين عشر يكفيك

. . .  قيام من الصلاة عن بدلاً  جلوس من بالصلاة رمَ وأَ  ، والغسل الوضوء

 عن وعجزه المكلف اضطرار حال في الواردة الأوامر من يحصى لا فيما وهكذا

 . امتثاله في لحرجا حال في أو ، الاختياري الأولي الأمر امتثال

 ذات حقيقية واقعية أوامر هي ، الاضطرارية الأوامر هذه أنّ  في شك ولا 

 أنها على تنبيهاً  " الثانوية الأوامر " تسمى وقد ، الأولية كالأوامر ملزمة مصالح



 )١٦٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 في عليه ما أدى المكلف امتثلها وإذا ، المكلف على ثانوية طارئة لحالات واردة

 . بها التكليف عنه وسقط الحال هذا

 الاضطرارية الحالة تلك ارتفعت لو فيما والتساؤل البحث يقع ولكن 

 واجباً  عليه كان ما أداء من التمكن من الأولى حالته إلى المكلف ورجع الثانوية

 يجزئه أولا ، الاضطرار حال في به أتى قد كان ما يجزئه فهل ، الاختيار حالة في

 انتهاء قبل الاضطرار ارتفاع كان إذا أداءً  لوقتا في الفعل إعادة من له لابد بل

 كان إذا قضاءً  الوقت خارج إعادته أو ، البدار بجواز قلنا وكنا الفعل وقت

 ؟ الوقت بعد الاضطرار ارتفاع

 )) .  والتساؤل الشك فيه يصح أمر هذا إنّ  

من خلالها  كان الكلام ومازال في المقدمة التي مهّدها الماتن طاب ثراه ، والتي عَرَضَ 

 مطالب ثلاثة ، تقدم الكلام في المطلبين الأولين ، وانتهى الكلام بنا إلى : 

في كون مسألة الإجزاء ، من مباحث الألفاظ أم من الملازمات المطلـب الـثالـث :  

 العقلية ؟ 

 وهذا يختلف باختلاف ما عُنون به البحث في المسألة ؛ حيث عُنونت المسألة بنحوين :  

 .  )١(قولهم : الأمر بالشئ هل يقتضي الإجزاء ، أو لا ؟ ـ  ١ 

 

                                                             

الأصول ـ  ، عـدة ١٢١/  ١وهـذا ما عـبرَّ به جماعة من المتقدمين . ينظر : الـذريعة ـ السيد المرتضى  )١(

 .  ٢١٢/  ١الشيخ الطوسي 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٦٨(

 .  )١( ؟ هيقتضي لا أو ، الإجزاء يقتضي وجهه على به بالمأمورقولهم : هل الإتيان  ـ ٢ 

 بمعنى الاقتضاء يكون الأوّل التعبير على فإنّه ؛ مختلفٌ  التعبيرين على والاقتضاء 

، وعندها فتدخل المسألة  ؟ لا أم ، مجزٍ  بمتعلّقه تيانالإ أنّ  على الأمر يدلّ  هل : أي ، الدلالة

  في مباحث الألفاظ .

 المعنى ويرجع ، المصطلح بمعناها العلّيّة تكن لم وإنْ  ، العلّيّة بمعنى يكون الثاني وعلى 

 .  )٢( ؟ لا أم،  ثانياً  به دالتعبُّ  وامتناع الإجزاء يوجب هل ، الكذائي الإتيان أنّ  إلى

 هل أنه:  أيفقل : يرجع النزاع إلى علّية الإتيان بالمأمور به للإجزاء عقلاً ، وإنْ شئت  

 هذه، فتدخل  ؟ وقضاءً  أداءً  شرعا التكليف سقوطُ  ، به بالمأمور الإتيان من ـ عقلاً  ـ يلزم

 .  العقلية الملازمات باب في المسألة

سائل الأصولية العقلية وقد أفاد الشيخ الماتن طاب ثراه ، أنَّ مسألة الإجزاء من الم 

 المرادالتي تدخل في باب الملازمات العقلية ، على ما حرّر البحث في مستهل الباب عن 

 نشئو من ليس ذلك لأنّ  ؛ الألفاظ مباحث باب من لجعلها وجه ولا ، العقلية بالملازمة

                                                             

الأنـظار  وهو تعبـير المتأخرين من الأصوليـين ؛ حيث عَـدَلوا عن تعبـير المتـقدمين . ينظر : مطارح )١(

تقرير بحث  ، فـوائد الأصـول ـ ٨١ول ـ الـشيخ الآخـوند ، كـفـاية الأص ١٨ـ الـشيخ الأنصاري 

 .  ٢٤١/  ٢ـ  ١النائيني للشيخ الكاظمي 

بداهة أن  وسبب الـعـدول : ( لمكان أنّ التعبـير بذلك ـ أي : تعبـير المتـقـدمين ـ فـيه مسامحة واضحة ؛ 

الصادر عـنه ، عَـدَلَ  كلف وما هوالإجزاء لا يستند إلى الأمر وليس من مقتضياته ، بل يستند إلى فعل الم

 . ٢٤١/  ٢ـ  ١الكاظمي  المحقـقون وأبدلوا العنوان ) فوائد الأصول ـ تـقرير بحث النائيني للشيخ

 .  ٨٧ينظر : لمحات الأصول ـ تقرير بحث السيد البروجردي للسيد الخميني  )٢(



 )١٦٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  )١( اللفظية الدلالة

 "تصدير  "نها طاب ثراه بعنوان إلى هنا انتهينا بحمد االله تعالى من المقدمة التي بيّ  

 : وقد عَقَد بحثه الشريف في مقامينبمطالبها الثلاثة ، وبعد ذلك ندخل في صلب البحث ، 

ل المرحلة الثانية من مراحل مبحث الإجزاء ، وهو : الأالمقام    ول : والبحث فيه يشكِّ

 بالأمر به المأمور عن مجزياً  يكون هل ، الاضطراري بالأمر به بالمأمور تيانالإ نّ إ 

 .  ؟ لا أو ، الاضطرار رفع عند الوقت خارج في وقضاءً  الوقت في إعادةً  الواقعي

ل المرحلة الثالثة من مراحل مبحث الإجزاء ، وهو :    المقام الثـاني : والبحث فيه يشكِّ

 بالأمر به بالمأمور تيانالإ عن يجزي هل ، الظاهري بالأمر به بالمأمور تيانإنّ الإ 

 .  ؟ لا أم ، فيه الخلاف كشف عند الوقت خارج في وقضاءً  الوقت في إعادةً  الواقعي

 

 

 

                                                             

 هية ، فإذا كانت النتيجة هي الإجزاء( أما كونها مسألة أصولية ؛ فلأنها تقع كبرى للمسألة الفق )١(

الأمر  ، وإن امتـثال "وهـذه صغـرى  "فسوف يقـول المجـتهد : إنّ الأمر بالتـيمم أمـر اضطراري 

فالنـتـيجة هـي :  . " وهذه كبرى " –وهو الأمر بالوضوء  -الاضطراري يجزي عن امتثال الأمر الواقعي 

 بالوضوء . ن امتـثال الأمـر الواقـعي ، أي : الأمـرأنّ امتـثال الأمـر بالـتـيمم يـجـزي ع

الاضطراري  وأما كونها عـقلية ؛ فلأننا نبحث عن أنّ العـقل هل يرى ملازمة بين إتـيان المأمور به بالأمر 

الظاهري والإجـزاء عن  وامتثاله ، وبين الإجزاء عن الأمر الاختياري ، أو بين إتيان المأمور به بالأمر

فتـكون المسألة عـقلية ، ومن قـسم  اقـعي ، أو لا ؟ ولما كـان الـحاكم في المـسألة هـو العـقل ،الأمر الو

عقلية إلى أخرى غير عقلية ـ فقهية مثلاً  ، كما  غير المستـقلات العـقلية الـتي يكون ملاكها انضمام مقدمة

 .  ٤٨٥/  ١لأنصاري الشيخ محمد علي ا تقدم مثاله آنفا ً ) الموسوعة الفقهية الميسرة ـ



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٧٠(

 الأول المقام

 الاضطراري الأمر

 : الأمر الاضطراري .  ولالأالمقـام والكلام فعلاً في  

 موضـوع البحـث :  

إنّ إتيان المكلف وظيفته على وفق الأمر الاضطراري في حال الاضطرار ، هل يغنيه  

عن الإتيان ثانياً على وفق الأمر الاختياري بعد زوال الاضطرار ، أم لا يغنيه ، بل لابد له 

 من إعادة العمل إما أداءً أو قضاءً ؟ . 

 بالأمر به بالمأمور الإتيان إجزاء في الكلامالبحث و محلَّ  أنّ وينبغي قبل كلّ شئ بيان :  

  .الواقع مصلحة عن ناشئاً  الاضطراري مرالأ كان إذا فيما ، وعدمه الواقع عن الاضطراري

 عن خارج فهو ، الواقع مصلحة عن أجنبية أخرى مصلحةٍ  عن ناشئاً  كان إذا وأما 

 نفس في الكامنة المصلحة من نشأ إنه حيث ، التقية موارد في كالأمر وذلك ؛ الكلام محلّ 

 عن أجنبية المصلحة كتل أنّ  الطبيعي ومن ، المال أو العرض أو النفس حفظ وهو ، قاءالاتّ 

  . )١( الناحية هذه من فيها للإجزاء مقتضى فلا وعليه ، الواقع مصلحة

 وقد قدّم الماتن طاب ثراه مجموعةً من النقاط :  

 ولى : إنه قد وردت في الشريعة المقدسة سلسلةٌ من الأوامر التي تختصُّ بـ : الأالنقطة  

ر امتثال الأوامر الأولية    الاختيارية . أ ـ حال تعذُّ

 ب ـ حال الحرج والعسر في امتثالها .  

وذلك من قبيل : الأمر بالتيمم في حال ما لو كان استعمال الماء متعذّراً أو متعسرّاً ،  

فتنتقل وظيفة المكلف إلى التيمم ، وكالأمر بوضوء الجبيرة وغَسلها ، والأمر بصلاة العاجز 

                                                             

 .  ٢٣١/  ٢ينظر : محاضرات في أصول الفقه ـ تقرير بحث السيد الخوئي للشيخ الفياض  )١(



 )١٧١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

يع هذه الأوامر اضطرارية مختصة بحال عن القيام أو القعود ، وغير ذلك ، فجم

 الضرورات . 

النقطة الثانيـة : إنّ العناوين الثانوية عموماً رافعة لفعليّة التكليف ، بمعنى أنّ  

كٌ للعبد لإتيان متعلّقه بعثاً وزجراً مادام لم يطرأ عليه أحد العناوين الثانوية ،  التكليف محرِّ

ك  ية . فإذا طرأ سقط عن الفعليّة والمحرِّ

، فإنه لا إشكال في كونه من الطوارئ الموجبة  "الاضطرار  "ومن جملة تلك العناوين  

 لعدم فعلية التكليف ، وهذا ما يدلَّل عليه بـ : 

ماَ  "أ ـ قوله تعالى :   مَ  إنَِّ مَ  المَْيْتَةَ  عَلَيْكُمُ  حَرَّ نْزِيرِ  وَلحَْمَ  وَالدَّ  فَمَنِ  االلهَِّ لغَِيرِْ  بهِِ  أُهِلَّ  وَمَا الخِْ

 .  )١( " رَحِيمٌ  غَفُورٌ  االلهََّ إنَِّ  عَلَيْهِ  إثِْمَ  فَلاَ  عَادٍ  وَلاَ  بَاغٍ  غَيرَْ  اضْطُرَّ 

...  ، إليه اضطروا وما ...:  تسعة أمتي عن رفع"’ : ب ـ حديث الرفع ، وهو قوله  

 ، فإنه ظاهرٌ في عدم فعلية التكليف حال الاضطرار .  )٢( "

 ارتفاع بمجرد يرتفع الاختياري الواقعي الأمر أنّ  يخفى لا: إنه النقطة الثالثـة  

 حفظ على حرصاً  المقدس الشارع ولكن في الوقت نفسه نجد أنّ  ، والقدرة الاختيار

 عما بالاستعاضة عباده رَ مَ أَ  ـ بحال تترك لا التي الصلاة سيما لا ـ العبادات بعض مصالح

 ، الغسل أو الوضوء عن بدلاً  بالتيمم ـ مثلاً  ـ رمَ أَ ف ، عنه ببدل بالإتيان تركه إلى اضطروا

 بالأمر به مأموراً  التيمم فيكون،  )٣( " سنين عشر يكفيك " الحديث في جاء وقد

  . الاضطراري

                                                             

 .  ١٧٣سورة البقرة : الآية  )١(

 .  ٩باب التسعة ح  ٤١٧الخصال ـ الشيخ الصدوق  )٢(

  . "عشر سنين يكـفيك الصعـيد  "فظ : ، بل ١٢ح  ١٤ب  ٩٨٣/  ٢وسائل الشيعة ـ الحر العاملي  )٣(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٧٢(

 ، والغسل الوضوء في العضو بشرة سلغَ  عن بدلاً  الجبيرة على بالمسحوهكذا في الأمر  

 الأوامر من يحصى لا فيما وهكذا. . .  قيام من الصلاة عن بدلاً  جلوس من بالصلاة والأمر

 حال في أو ، الاختياري الأولي الأمر امتثال عن وعجزه فالمكلّ  اضطرار حال في الواردة

  . امتثاله في الحرج

النقطة الرابعـة : كما أنَّ الأوامر الأولية الاختيارية أوامر واقعية تابعةٌ للمصالح  

لك الأوامر الاضطرارية أوامر واقعية حقيقية تشتمل على الواقعية في متعلّقاتها ، فكذ

 واجد لغير التيمم كوجوب ؛ الاضطراري الحكم جعل أنّ  فيمصالح ملزمة ؛ إذ لا شبهة 

 على مبنياً  يكون محالة فلا ، ملاكٍ  وبلا جزافاً  يكون أنْ  يمكن لا ، موارده في ونحوه الماء

 على مجعولٌ  أنه الأمر غاية ، المولى بغرض تفي وهي ، فيها جعله إلى المولى تدعو ملزمةٍ  نكتةٍ 

، وإنما )١( الواقعي بالأمر به بالمأمور تيانالإ عن معذوراً  كونه وهو ، ثانوي بعنوانٍ  المكلف

 طارئة لحالات واردة أنها على تنبيهاً ؛  "الأوامر الثانوية  "تسمّى الأوامر الاضطرارية بـ 

الات الأولية الاختيارية ، فكما أنه إذا امتثل المكلف ، في مقابل الح المكلف على ثانوية

 ىأدّ امتثل الأوامر الاضطرارية  إذاالأوامر الأولية الاختيارية عُدّ ممتثلاً للتكليف ، كذلك 

  . بها التكليف عنه وسقط ـ حال الاضطرار ـ الحال هذا في عليه ما

والبحث في : أنّ للمكلف هذه نكاتٌ أربعة لا كلام ولا بحث فيها ، إنما الكلام  

 حالتين : 

ن .  ١   ـ الحالة الأولية ، وهي حالة الاختيار والتمكُّ

ن .  ٢   ـ الحالة الثانوية ، وهي حالة الاضطرار وعدم التمكُّ

والشارع المقدس جَعَلَ إزاء الحالتين تكاليفَ معيّنة ، فإذا كان المكلف في الحالة  

                                                             

 .  ٣٧٠/  ٣ينظر : المباحث الأصولية ـ الشيخ الفياض  )١(



 )١٧٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ولى ـ مثلاً ـ إذا لم تتمكن من استعمال الماء فتيمّم صعيداً الاضطرارية الثانوية ، وقال له الم

طيباً ، وقد أدّى المكلف الصلاة استناداً إلى أنّ وظيفته الفعلية الصلاة مع الطهارة الترابية ، 

 ما أداء من نالتمكُّ  من الأولى حالته إلى المكلف عجَ ورَ  الاضطراريةثم ارتفعت تلك الحالة 

 أولا ، الاضطرار حال في به ىتَ أَ  قد كان ما يجزئه فهل ، الاختيار حالة في واجباً  عليه كان

 وقت انتهاء قبل الاضطرار ارتفاع كان إذا أداءً  الوقت في الفعل إعادة من له لابد بل يجزئه

  ؟ الوقت بعد الاضطرار ارتفاع كان إذا قضاءً  الوقت خارج إعادته أو ، الفعل

ضطرار في الوقت ، مقيَّدٌ بقيدٍ أشار الماتن طاب ثراه غاية الأمر أنّ فرض ارتفاع الا 

إليه ؛ بقوله : ( وكنّا قلنا بجواز البدار ) ، مما يعني : أنّ الحكم بلزوم الإعادة أداءً في فرض 

ار ، وإلاّ لو لم يجز ارتفاع الاضطرار في الوقت ، إنّما هو مبني على أنْ نقول بجواز البد

 ت باطلٌ فكيف يجزئ ؟ ، فالعمل في أول الوقالبدار

هذا هو موضوع البحث ، ومما يصح فيه التساؤل والبحث ، وأما مختار الشيخ الماتن  

 طاب ثراه في هذه المسألة فسيأتي إنْ شاء االله تعالى . 

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

أمور به أي : أنّ الإتيان بالم)  والتأثير العلية بمعنى الاقتضاءقولـه طـاب ثراه : (  

رٌ في سقوط الأمر ، لا بمعنى  جامعاً لجميع الأجزاء والشروط المعتبرة شرعاً أو عقلاً ، مؤثِّ

الدلالة والكشف ، وأنّ هذا النحو من الإتيان ، كاشفٌ عن سقوط الأمر ؛ فإنّ ذلك 

 مرتبط بمقام علم المكلف . 

رة إلى أنّ هناك بحثاً معروفاً وهذا إشاقولـه طـاب ثراه : ( وكنَّـا قلنا بجواز البدار )  

بين الأصحاب في جواز البدار لذوي الأعذار ، وتوضيحه : أنّ مَنْ كان مضطرّاً في أول آن 

من آنات الزوال ولم يتمكن من استعمال الماء ـ مثلاً ـ ، فهل يتسنى له أنْ يبادر أول الوقت 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٧٤(

 آخر الوقت ، فإنْ استمر له إلى التيمم والإتيان بالصلاة ، أم عليه أنْ يصبر ويتريث إلى

 العذر إلى آخر الوقت عند ذلك يتسنى له التيمم والصلاة ؟ 

 حصةٍ  كلّ  في به المأمور إيقاع في المكلف يتخيرّ  وقتها في عةالموسّ  العبادات أنّ  ريب لا 

 بأحد معذور غيرَ  ، للموانع فاقداً  ، طللشرو جامعاً  المكلف كان إذا فيها للوقوع قابلة

  . ذلك نحو أو ، جزء أو شرط سقوط يوجب التي رالأعذا

 آن في به بالمأمور الإتيان فلهم كذلك حقهم في التخيير فهل:  الأعذار أصحاب وأما 

 أو الوقت من الثاني نالآ في العذر زوال علم أو ظنّ  أو احتمل وإن المعذور بطريق العذر

 إلى والصبر نالتمكُّ  مراعاة للازموا حقهم في ثابت غير التخيير أو ، منه اللاحقة الأجزاء

 زوال عن المأيوس وبين،  له يريتخ فلا الزوال راجي بين لفصَّ يُ  أو ، الإمكان أوقات آخر

 ؟  فيتخير العذر

 الزوال رجاء بين والتفصيل،  مطلقاً  وعدمه،  مطلقاً  البدار جوازأقوال للأصحاب :  

  . )١( وعدمه

 

  

 

  

  

                                                             

 ، كـتاب الحـج ـ تـقرير بحث المحقق ٤٤٦/  ١ينظر : العناوين الفـقهية ـ الحسيني الـمراغي  )١(

 .  ١٧٨/  ١الداماد للآملي 



 )١٧٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٢١اة (( 

ف طاب ثراه : (( قـال   فتاويهم في الفقهاء بين المعروف كان وإنْ المصنِّـ

 . وقضاءً  أداءً  مطلقاً  بالإجزاء القولَ 

 البديهية أنّ  دعوى إلى نداً مستَ  ليس ، بالإجزاء القول على إطباقهم أنّ  غير 

 : أعني ، عقلي محذورٍ  بلا الإجزاء عدم تصور يمكن هنا لأنه ؛ به تقضي العقلية

 وبين الاضطراري بالأمر به بالمأمور الإتيان بين الملازمة عدم نتصور أنْ  يمكننا

 . الاختياري الواقعي الأمر عن به الإجزاء

 من أنقص الاضطرار حال في به المأتي أنّ  في إشكال لا أنه:  ذلك توضيح 

 الكامل عن الناقص كفاية معناه فيه بالإجزاء والقول ، الاختيار حال به المأمور

 في شك ولا ، خارجه أو الوقت في الكامل أداء من نالتمكُّ  حصول ضفر مع

 للكامل تحصيلاً  ، الضرورة زوال بعد ثانياً  بالفعل بالأمر بأساً  يرى لا العقل أنّ 

 لا ملزمة مصلحة الكامل في كان إذا بذلك العقل يلزم قد بل ، منه فات قد الذي

 . تحصيلها في الكامل مسد يسد ولا الناقص بها يفي

 ليس بالناقص الإتيان إنّ :  العبارة بصريح نقوله أنْ  نريد الذي والمقصود 

 . الكامل عن الإجزاء عقلاً  يقتضي مما الأولى بالنظرة

 ملازمة لوجود إما:  هناك لسرٍّ  الإجزاء إلى الفقهاء ذهاب يكون أنْ  فلابد 

 ، الأسباب من ذلك لغير وإما ، الكامل عن الإجزاء وبين بالناقص الإتيان بين



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٧٦(

 أو كلها تكون أنْ  تصلح أربعة وجوه هناك:  فنقول ، ذلك نتبينَّ  أنْ  فيجب

 : كلها نذكرها بالإجزاء للقول نداً مستَ  بعضها

 للتخفيف واردة ، الاضطرار حال في الواردة الأحكام أنّ  المعلوم من إنه ـ ١ 

 " الأولية الأصلية التكاليف مصالح تحصيل في عليهم والتوسعة المكلفين على

 . " العسر بكم يريد ولا اليسر بكم االله يريد

 ، الأداء أو بالقضاء ثانياً  فهميكلِّ  أنْ  والتوسعة التخفيف شأن من وليس 

 . الملزمة مصلحته كل تحصيل في الكامل مسد يسد لا الناقص كان وإنْ 

 عالىت قوله مثل ؛ مطلقة الاضطرارية التكاليف في الواردة الأدلة أكثر إنّ  ـ ٢ 

 الإطلاق بمقتضى ظاهرها أنّ  : أي ، " طيباً  صعيداً  فتيمموا ماءً  تجدوا فلم " :

 وليس فيه منحصر التكليف وأنّ  ، الضرورة لحال الثاني بالتكليف الاكتفاء

 البيان لوجب أيضاً  واجبان القضاء أو الأداء أنّ  فلو ، آخر تكليف وراءه

 الكامل أداء عن يجزئ الناقص نّ أ علم ذلك يبين لم وإذ ، ذلك على والتنصيص

 عشر يكفيك التراب إنّ " : × قوله مثل ورود مع سيما لا ، وقضاءً  أداءً 

 . "سنين

 أنْ  ويمكن ، الفوت صدق إذا فيما يجب إنما بالخصوص القضاء إنّ  ـ ٣ 

 كانت إذا فيما يفرض إنما القضاء لأنّ  ؛ المقام في " الفوت " يصدق لا إنه: يقال

 في بالكامل أمر لا التقدير هذا وعلى ، الأداء وقت جميع في رةمستم الضرورة



 )١٧٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الفريضة فوت " إليه بالنسبة يصدق لا إنه:  يقال فقد أمر يكن لم وإذا ، الوقت

 . فريضة لا إذ ؛ "

 حسبـ  المكلف ابتدر وقد ، به البدار يجوز فيما يفرض فإنما الأداء وأما 

 قبل الضرورة زالت ثم ، الوقت من ولىالأ الأزمنة في الناقص فعل إلى ـ الفرض

 في الشارع مسامحة إلى تشير ـ ثبتت لو ـ البدار في الرخصة ونفس ، الوقت انتهاء

 . للكامل تحصيلاً  الانتظار عليه لفرض وإلاّ  ، التمكن عند الكامل تحصيل

 لم وجوبهما أنّ  والمفروض ، والقضاء الأداء وجوب في شككنا قد ناكُ  إذا ـ ٤ 

 أصالة تجري مثله وفي ، التكليف أصل في شك هذا فإنّ  ، ونحوه بإطلاق ننفه

 . وجوبهما بعدم القاضية البراءة

 الفقهاء حكم سر هي نحوها أو هابعضُ  أو هاكلُّ  الأربعة الوجوه فهذه 

 ويتأكد،  منه مفر لا أمرٌ  ـ هذا على ـ بالإجزاء والقول ، وأداءً  قضاءً  بالإجزاء

 )) .  الباب في العمدة هي التي الصلاة في ذلك

كان الكلام في موضوعة إجزاء المأمور به بالأمر الاضطراري عن الواقع ، وقد تعرّفنا 

فيما سبق على موضوع البحث ، وبلغ الكلام ـ فعلاً ـ إلى بيان مختار الماتن طاب ثراه في 

 المسألة ، وقد أفاد ما محصله : 

تاويهم وإنْ كان هو القول بإجزاء المأمور به إنّ المعروف والمشهور بين الفقهاء في ف 

بالأمر الاضطراري مطلقاً أداءً وقضاءً ، إلاّ أنّ المسألة ليست من البديهيات العقلية ، ولم 

إلى بداهة العقل حتى لا تقبل البحث والمناقشة ،  داً مستنِ  بالإجزاء القول على إطباقهميكن 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٧٨(

 وبين الاضطراري بالأمر به بالمأمور الإتيان ينبوإنما من حق المناقش أنْ ينكر الملازمة 

، من دون أنْ يترتب على هذا الإنكار أي محذور  الاختياري الواقعي الأمر عن به الإجزاء

عقلي ، وهذا ما يحتاج إلى شئٍ من التوضيح ، فأوضحه طاب ثراه : بأنه لا شك ولا ريب 

؛ لأنه من  الاختيار حال به لمأمورا من أنقص،  الاضطرار حال في به المأتي العمل أنّ  في

المحتمل جداً ألاّ يكون التكليف الاضطراري وافياً إلاّ ببعض مصلحة التكليف الواقعي ، 

 مع ، الكامل عن الناقص كفايةوحينئذٍ إذا أراد الفقيه أنْ يقول هنا بالإجزاء ، فمعناه 

تكمنا إلى العقل في ، وإذا اح خارجه أو الوقت في الكامل أداء من التمكن حصول فرض

 ؛ الضرورة زوال بعد ثانياً  بالفعل بالأمر بأساً  يرى لا العقلذلك ، فمما لا شكّ فيه أنَّ 

 مصلحة الكامل في تكان إذا بذلك العقل ملزِ يُ  قد بل ، منه فات قد الذي للكامل تحصيلاً 

 .  تحصيلها في الكامل مسدَّ  يسد ولا الناقص بها يفي لا ملزمة

نّ مسألة الإجزاء في مورد الأوامر الاضطرارية ليست من المسائل البديهية فتحصل : أ 

 يقتضي مما الأولى بالنظرة ليس بالناقص الإتيانالعقلية ، حتى تأبى البحث والمناقشة ، وأنّ 

 .  الكامل عن الإجزاء ـ عقلاً  ـ

 ، ذلك نتبينَّ  أنْ  فيجب ، هناك لسرٍّ  الإجزاء إلى الفقهاء ذهاب يكون أنْ  فلابدوعليه ،  

 للقول داً نَ مستَ  هابعضُ  أو هاكلُّ  تكون أنْ  تصلح في كلماتهم أربعة وجوهٌ  هناك : فنقول

  : نذكرها ، بالإجزاء

 واردةٌ  ، الاضطرار حال في الواردة الأحكام أنّ  المعلوم من: إنه  ولالأالوجه  

التي  الأولية لأصليةا التكاليف مصالح تحصيل في عليهم والتوسعة المكلفين على للتخفيف

هي متعذرة فعلاً ، فغرض الشارع المقدس قائمٌ على التخفيف والتوسعة في جميع الموارد 

 حتى بالنسبة للأحكام الواقعية الأولية . 



 )١٧٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  )١(وهذا المعنى نلمسه في كثيرٍ من الآيات والروايات  

الإعادة ثانياً أداءً أو وحينئذٍ فإذا صار البناء على أنّ الشارع المقدس يكلِّف عباده ب 

قضاءً بعد رفع الاضطرار ، لَلَزم نقض الغرض ؛ من جهة أنّ الأمر بالإعادة ثانياً ، إيقاع 

 المكلف في مشقّةٍ زائدة ، لا أنْ يكون تسهيلاً وتوسعةً على المكلف . 

إذن : عدم الإجزاء في المسألة ، ينافي فلسفة ورود الأحكام الاضطرارية من التخفيف  

 مسدَّ  يسد لا الناقص كان وإنْ التوسعة ، وفي ضوء هذا فيتعين القول بعدم لزوم الإعادة و

 ، فضلاً عما لو كان مؤمّناً لتمام تلك المصلحة .  الملزمة مصلحته كل تأمين في الكامل

؛ من قبيل قوله  الاضطرارية التكاليف في الواردة الأدلة أكثر إنّ :  الوجـه الثانـي 

مُوا مَاءً  تجَِدُوا مْ فَلَ  ": تعالى يكفيك الصعيد عشر  "’ : ، وقوله  )٢( "طَيِّباً  صَعِيدًا فَتَيَمَّ

، ونحوهما ، مطلقةٌ غير مقيدة بأنّ هذا التكليف الثاني مختصٌّ بحال الاضطرار ،  )٣( "سنين 

 لميان ووبعد ارتفاع العذر يلزم الإعادة أداءً أو قضاءً ، وحينئذٍ فلوكان المولى في مقام الب

 العمل يعيد نْ أ على المكلف بد لا وكان المقام هذا في كافياً  وحده الاضطراري الفعل يكن

 وإذْ ، لوجب على المولى البيان والتنصيص على وجوب الإعادة ،  ذلك بعد عذره ارتفع إذا

                                                             

دون  عالى لم يكلّف عباده إلاّ قال الشيخ الصدوق طاب ثراه : ( اعتـقادنا في التكـليف هـو : أنّ االله ت )١(

 دون الطاقة . ، والـوسع "لا يكـلف االله نـفسا ً إلاّ وسعـها  "ما يطيـقون ؛ كما قال االله تعالى فـي القرآن 

كل يومٍ   واالله تعالى ما كلـّف العباد إلاّ دون ما يطيـقون ؛ لأنه كـلّفهم في "وقال الصادق عليه السلام :  

درهم خمسة دراهم  وكـلفهم في السنة صيام ثلاثـين يوما ً ، وكلـفهم في كـل مائتيوليلةٍ خمس صلوات ، 

 .  ٢٨الإمامية  ) الاعتـقادات فـي دين "، وكلفهم حجة واحدة وهم يطيـقون أكثر من ذلك 

 .  ٤٣سورة النساء : من الآية  )٢(

 .  ١٢ح  ١٤ب  ٩٨٣/  ٢وسائل الشيعة ـ الحر العاملي  )٣(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٨٠(

 .  وقضاءً  أداءً  الكامل أداء عن يجزئ الناقص أنّ  لمعُ  ذلك يبينِّ  لم

 يقتضي الاضطراري الأمر دليل في مقامياً  إطلاقاً  ـ الحقيقة في ـ ليشكِّ  وهذا 

 . )١(جزاءالإ

يكفيك  "’ : ومما يؤيّد ذلك : ما ورد في الحديث النبوي المتقدم بلسان المبالغة قوله  

، فإنه أقوى شاهدٍ على ما ذُكر ؛ لأنه من الواضح جداً أنه بعد عشر سنين ،  "عشر سنين 

 المكلف جميع التكاليف التي أدّاها قبل عشر سنين .  ليس من المعقول أنْ يعيد

ك بالإطلاق المقامي يثبت الإجزاء ، و   الاكتفاءفتحصل : أنه من طريق التمسُّ

 .  آخر تكليفٌ  وراءه وليس فيه منحصرٌ  التكليف وأنّ  ، الضرورة لحال الثاني بالتكليف

لعذر والاضطرار ، لكانت إما : إنّ الإعادة لو كانت لازمةً بعد رفع ا الوجـه الثالـث 

 بنحو القضاء وإما بنحو الأداء . 

 والتالي بكلا شقيه منتفٍ ، فالمقدم مثله .  

بيان الملازمة واضح ؛ بداهة أنّ إعادة عملٍ لا تخرج عن حالين ، إما أن تكون في  

 .  "قضاء  "، وإما خارج الوقت فـ  "أداء  "الوقت فـ 

 فوت هو موضوع دليل القضاء ، قيه ، أما القضاء ؛ فلأنّ بيان انتفاء اللازم بكلا ش 

، ومن البين انتفاء صدق الفوت  )٢( " فاته كما فاته ما يقضي"× : ؛ بدليل قوله  الفريضة

 فيمافي المقام حتى يكون القضاء واجباً ؛ وذلك لأنّ القضاء في مقام الاضطرار إنما يُفرض 

، وإلاّ لو ارتفع العذر في أثناء الوقت لم  الأداء وقت جميع في مستمرة الضرورة كانت إذا

 يصدق عنوان القضاء ، بل يصدق عنوان الأداء كما لا يخفى . 

                                                             

 . ١٤٤/  ٢حوث في علم الأصول ـ تقرير بحث السيد الشهيد الصدر للشاهرودي ينظر : ب )١(

 .  ١ح  ٦باب  ٣٥٩/  ٥وسائل الشيعة ـ الحر العاملي  )٢(



 )١٨١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

إذن : القضاء في مقام الاضطرار إنما يصدق فيما إذا كان المكلف مضطراً تمام الوقت ،  

لكامل في تمام وإذا كان كذلك فنقول : إنّ الاضطرار حدُّ التكليف ، ومعه فلا أمر بالعمل ا

الوقت ، وإذا لم يكن هناك أمرٌ فعلي ، فلا يكون المضطر بالنسبة إلى الواقع مكلّفاً فعلاً ، 

وإذا انتفى التكليف ، فلا يصدق بالنسبة إليه فوت الفريضة ؛ إذ لا فريضة هناك حتى 

 يصدق الفوت . 

 إذن : مسألة القضاء لا موضوع لها أصلاً في المقام .  

 وقداء ؛ فلأنّ وجوب الإعادة أداءً ، إنّما يُفرض فيما إذا قلنا بجواز البدار ، وأما الأد 

 زالت ثم الوقت من الأولى الأزمنة في الناقص فعل إلى ـ الفرض حسبـ  المكلف ابتدر

؛ وإلاّ لو قلنا بعدم جواز البدار فلا يحق للمكلف المضطر أنْ  الوقت انتهاء قبل الضرورة

اري إلاّ عند نهاية الوقت ، ومعه فلا يُتخيّل معنىً للإعادة ، أو قلنا يأتي بالفعل الاضطر

بجواز البدار ولكنّ المكلف لم يبادر فعلاً ولم يأتِ بالفعل بعدُ ، فأيضاً لا معنى للإعادة بل 

 البدار في الرخصةعليه الإتيان بالتكليف الواقعي نفسه ، وعندها فنقول : إنّ نفس 

 مسامحة إلى تشيرأول آنات الوقت على طبق الأمر الاضطراري ، والإتيان بالوظيفة في 

 الانتظارعلى المكلف الصبرَ و رضَ فَ لَ  وإلاّ  ، التمكن عند الكامل تحصيل في المقدس الشارع

  . للكامل تحصيلاً 

 فالنتيجة : إنّ هذا العمل مجزٍ ولا تجب الإعادة مطلقاً أداءً وقضاءً .  

ككنا في وجوب الإعادة أداءً وقضاءً ، والمفروض عدم : إنه لو ش الوجـه الـرابع 

إمكان نفي وجوبها بدليلٍ لفظي اجتهادي ؛ كالإطلاق ونحوه ، فبقينا مترددين في أنّ 

الإعادة أداءً أو قضاءً ، واجبةٌ أم لا ؟ عندها تصل النوبة إلى الأصل العملي ، وهو يقتضي 

 التكليف .  البراءة من إيجاب الإعادة ؛ لأنه شكٌّ في أصل



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٨٢(

 مرالأ سقوط لأجل هو إنما ، التكليف أصلوالوجه في كون وجوب الإعادة شكّاً في  

 فوجوب ، الخطاب لقبح بالموجِ  امتثاله على القدرة عدم بسبب الاضطرار حالَ  الواقعي

  . البراءة فيه فتجري ، فيه مشكوك جديدٌ  تكليفٌ  حينئذٍ  الإعادة

 القضاء فوجوب ، بعده ارتفع وإذا ، الوقت وجخر قبل الاضطرار ارتفع إذا هذا 

 .  )١( بالبراءة ينفى جديدٌ  تكليفٌ  أيضاً 

 بالإجزاءالمشهور  حكم سرُّ  هي ، بعضها أو هاكلّ  الأربعة الوجوه هذهفتحصل : أنّ  

 التي الصلاة في ذلك دويتأكّ ،  منه مفرَّ  لا أمرٌ  ـ هذا على ـ بالإجزاء والقول ، قضاءً  أداءً و

  . الباب في عمدةال هي

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

 مطلقاً  بالإجزاء القولَ  فتاويهم في الفقهاء بين المعروف كان وإنْ قولـه طاب ثراه : (  

 كان فيما هو إنّماما ذُكر من أنّ الإتيان بالفرد الاضطراري يقتضي الإجزاء ، ( )  وقضاءً  أداءً 

 الفرد كون على الاضطرار أدلّة ودلّت ، الاضطرار حال في باقياً  بالطبيعة المتعلّق الأمر

 . للطبيعة مصداقاً  حاله في الاضطراريّ 

 خارجٌ  فهو ، الاضطرار عند بالطبيعة الإتيان عن الأمر رفعَ  الاضطرار اقتضى لو وأمّا 

 يجب ، عيداً  بكونه رمضان شهر من الثلاثين يوم العامّة قاضي حكم لو : مثلاً  ؛ ذكرنا عماّ 

 أنْ  من إليّ  أحبّ  رمضان شهر من يوماً  أفطر ":  × قال كما ، التقيّة بمقتضى فطارالإ

 اليوم هذا في الصوم عن الأمر رفع تقتضي التقيّة لأنّ  ؛ قضاؤه يجب لكن ، " عنقي ضربيُ 

 .  )٢()  يخفى لا كما والشرب الأكل مفطريّة رفع لا ،

                                                             

 .  ٣٧/  ٢ينظر : منتهى الدراية في شرح الكفاية ـ السيد المروج  )١(

 .  ٩٦لمحات الأصول ـ تقرير بحث السيد البروجردي للسيد الخميني  )٢(



 )١٨٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

وجه التأكيد )  الباب في العمدة هي يالت الصلاة في ذلك دويتأكّ قولـه طاب ثراه : (  

 أبيهو : أنه ورد في باب الصلاة حديثٌ يُعرف بحديث لا تُعاد ؛ فقد روى زرارة عن 

 والركوع ، والقبلة ، والوقت ، الطهور:  خمسة من إلاّ  الصلاة عادتُ  لا ":  قال أنه × جعفر

لمستثناة ، فالقول بالإجزاء في ، ومن البين أنّ المقام ليس من تلك الخمسة ا )١( " والسجود ،

  باب الصلاة آكد .

 

  

 

 

                                                             

 .  ٩٩١ح  ٣٣٩/  ١مَنْ لا يحضره الفقيه ـ الشيخ الصدوق  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٨٤(

  )) ٢٢اة (( 

ف طاب ثراه : ((   الظاهري الأمر:  الثاني المقامقال المصنِّـ

 : تمهيد 

 : اصطلاحان الظاهري للحكم 

 للحكم المقابل وهو)  ٥٠ ص(  الأول الجزء أول في تقدم ما:  أحدهما 

 فيختص ، الظنية الاجتهادية الأدلة من تفاداً مس الواقعي كان وإنْ  الواقعي

 . العملية بالأصول ثبت بما الظاهري

 علم في الثابت الواقعي بالحكم الجهل عند ظاهراً  ثبت حكمٍ  كلُّ :  وثانيهما 

 الحكم فيكون ، معاً  والأصول بالأمارات الثابت الحكم فيشمل ، تعالى االله

 . الأول من أعم الثاني بالمعنى الظاهري

 ما : الظاهري فالأمر ، بالبحث هنا المقصود هو العام الثاني المعنى وهذا 

 . الأمارة أو الأصل هتضمنّ 

 زمنجّ  غير والأمارة الأصل موردي في الواقعي الأمر أنّ  في شك لا إنه ثم 

 لو والأصل بالأمارة العمل بسبب مخالفته على عقاب لا أنه بمعنى ، المكلف على

 بعد المكلف إلى واصل غير تكليفٍ  كلَّ  أنّ  الواضح من لأنه ؛ له مخالفتهما اتفق

 بأي بوصوله يتنجز إنما التكليف أنّ  ضرورة ؛ عليه منجز غير واليأس الفحص

 . الإجمالي بالعلم ولو ، الوصول أنحاء من نحو



 )١٨٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 . عنه الحديث تفصيل الحجة مباحث في وسيأتي ، فيه كلام لا كله هذا 

 الواقعي الأمر أنّ  هو ، الباب هذا في هنا عنه بحثن أنْ  يحسن الذي وإنما 

 ـ المكلف عمل وقد الأصل أو الامارة خطأ ذلك بعد فيه انكشف لو المجهول

 ، للواقع المخالف الأصل أو الخاطئة للأمارة اتباعاً  خلافه على ـ الفرض حسب

 الوقت خارج وفي أداءً  الوقت في الواقعي الأمر امتثال المكلف على يجب فهل

 الأصل أو الأمارة طبق على به أتى ما يجزئ بل عليه شئ يجب لا أنه أو ، قضاءً 

 ؟ به ويكتفي

 خرىوأ ، بالأمارة يكون تارةً  ـ سبق كما ـ الواقع خلاف على العمل إنّ  ثم 

 وانكشاف،  اليقين نحو على انكشاف:  نحوين على الانكشاف ثم ، بالأصل

 . صور أربع فهذه ، معتبرة حجة بمقتضى

 وهماـ  الحكم في منها صورتين اتفاق مع الصور هذه في البحث ولاختلاف 

 العمل ومع الأمارة طبق على العمل مع معتبرة بحجة الانكشاف صورتا

 : مسائل ثلاث في البحث نعقد ـ الأصل بمقتضى

 يقيناً  الخطأ انكشاف مع الأمارة في الإجزاءـ  ١

 صلاة وجوب على الأمارة كقيام ؛ الأحكام في يكون تارةً  الأمارة قيام إنّ  

 ؛ الموضوعات في خرىوأ ، الجمعة صلاة عن بدلاً  الغيبة حالَ  الجمعة يوم الظهر

 . نجاسته بانت ثم ، منه توضأ ماء أو ، به صلىّ  ثوبٍ  طهارة على البينة كقيام



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٨٦(

 . )) والموضوعات الأحكام في ، مطلقاً  الإجزاء عدم الإمامية عند والمعروف 

 لثانيا المقام

 الظاهري الأمر

من المقامين الذين عَقَدَ الماتن طاب ثراه بحثه الشريف فيهما ،  المقام الثانيالكلام في  

ل المرحلة الثالثة من مراحل مبحث الإجزاء ، وهو :   والبحث في هذا المقام يشكِّ

أداءً إنّ الإتيان بالمأمور به بالأمر الظاهري هل يوجب الإجزاء عن الأمر الواقعي ،  

 وقضاءً ، أو لا يقتضيه ، وذلك عند انكشاف الخلاف ظنّاً أو علماً ؟ . 

 محـلُّ البحـث :  

 فنقول،  الأمر يختلط لا حتّى ؛ البحث محلّ  تنقيح من لابدّ  ، المقصود في الخوض وقبل 

 لكافّة عٌ جام واقعيّ  مصداقٌ  لها ويكون ، بطبيعةٍ  أمرٌ  تعلّق إذا فيما المقام في البحث محلّ  إنّ  :

 أو كانت أصلاً  ـ الظاهريّة الأحكام أدلّة ودلّت ، الموانع لجميع وفاقدٌ  ، والأجزاء طالشرو

 الإتيان فهل ، بالواقع الجهل حال في مانعاً  أو شرطاً  أو جزءً  شئ كون عدم على ـ أمارةً 

ي ، عند يجز لا أم به المأمور عن يجزي ـ الظاهريّة الأدلّة اقتضاء حسب ـ الطبيعة بمصداق

 ؟ انكشاف الخلاف

 وإنّما ، وجوبه عدم تبينّ  ثمّ  ، المكلّف به فأتى ، شئٍ  وجوب على دليلٌ  دلّ  إذا وأمّا 

 صلاة وجوب على الدليل دلّ  لو كما ؛ البحث محطّ  عن خارجٌ  فهو ، آخر شئٌ  الواجب

 خارجٌ  هذا فإنّ  ، الظهر وجوب تبينّ  ثمّ  ، الجمعة صلاة المكلّف فصلىّ  ، يومها في الجمعة

 متعلّق آخر أمرٍ  عن مجزياً  ، أمر بمتعلّق الإتيان لكون معنى لا لأنّه ؛ الإجزاء بحث عن

 . آخر بموضوعٍ 

 تبينّ  ثمّ  ، وقته في المكلّف به يأتِ  فلم ، شئٍ  وجوب عدم على دليلٌ  دلّ  إذا وكذلك 



 )١٨٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 . ظاهرٌ  وهو ، الإجزاء بحث عن خارجٌ  أيضاً  فهو ، وجوبه

 هل ، به للمأمور الظاهريّ  بالمصداق الإتيان أنَّ  البحث محطّ  أنَّ :  ذلك من فتحصّل 

 .  )١( ؟ لا أم بالطبيعة المتعلّق الأمر عن مجُزياً  يكون

د الماتن طاب ثراه مقدمةً تعرض من خلالها لمجموعةٍ من النكات ،   هذا ، وقد مهَّ

 وهي : 

ـ  "... إلخ  اصطلاحان اهريالظ للحكم "ولـى : ـ ما أشار إليه بقوله : الأالنكتـة  

  : اصطلاحين عند الأصوليين الظاهري للحكمإنّ 

من الكتاب ، من أنّ المراد بالحكم الواقعي ،  الأول الجزء مستهل في بيانه تقدم ما ـ ١ 

 هو الحكم الثابت بتوسط الأدلة الاجتهادية ، سواء أكانت تلك الأدلة يقينيةً أم ظنيةً . 

، فيكون مقابلاً  العملية بالأصول ثبت بماكم الظاهري مختصّاً وفي مقابله يكون الح 

  للحكم الواقعي .

 ، تعالى االله علم في الثابت الواقعي بالحكم الجهل في ظرف ظاهراً  ثبت حكمٍ  كلُّ ـ  ٢ 

  بقطع النظر عن أخذ الجهل والشكّ في الحكم الواقعي في موضوعه أو عدم أخذه .

 الحكم فيكون ، معاً  والأصول بالأمارات الثابت كمالح يشملوهو بهذا المعنى  

؛ لاختصاص الحكم الظاهري بالمعنى الأول بما ثبُت  الأول من أعمّ  الثاني بالمعنى الظاهري

بالأصول العملية ، وعدم شموله للأحكام الثابتة بالأمارات الظنية ، بخلاف الظاهري 

 بالمعنى الثاني . 

 .  بالبحث هنا المقصود هو العام الثاني المعنى وهذا 

ـ إنَّ المراد من  "... إلخ  الظاهري فالأمر "النكتـة الثـانية : ـ ما أشار إليه بقوله :  

                                                             

 .  ٩٧ينظر : لمحات الأصول ـ تقرير بحث السيد البروجردي للسيد الخميني  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٨٨(

الأمر الظاهري ، هو الأمر الثابت بتوسط أصلٍ من الأصول العملية أو أمارةٍ من 

، أو قام الأمارات ؛ كما إذا قام خبر الثقة ـ مثلاً ـ على وجوب صلاة الجمعة في يومها 

الاستصحاب على وجوبها في عصر الغيبة ، فإنّ كلا� من هذا الأصل أو تلك الأمارة ينتج 

 حكماً ظاهرياً . 

 "... إلخ  الواقعي الأمر أنّ  في شك لا إنه ثم "النكتـة الثالثـة : ـ ما أشار إليه بقوله :  

ولم يكن له سبيلٌ موصلٌ إليه  ـ إنه لا ريب في أنّ الحكم الواقعي طالما كان المكلف جاهلاً به

سوى الأمارات الظنية ؛ كخبر الواحد ونحوه ، أو الأصول العملية ؛ كالاستصحاب 

زٍ على المكلف ، بمعنى أنّ المكلف لو عَمِل بمؤدى الأمارة أو الأصل ،  ونحوه ، غير منجَّ

ذه الصورة لا ثم انكشف الخلاف وتبينّ أنّ الأمارة أو الأصل غيرُ مطابقٍ للواقع ، ففي ه

واقعي  تكليفٍ  كلّ ؛ بدليل أنّ  والأصل بالأمارة العمليُعاقَب على مخالفته للواقع نتيجةَ 

ز  أنّ  ضرورة ؛ عليه زٍ منجَّ  غيرُ  ، واليأس الفحص بعد فالمكلّ  إلى واصل غير  التكليفتنجُّ

لم يصل  ، ومادام الإجمالي بالعلم ولو ، الوصول أنحاء من نحوٍ  بأيّ  بوصوله يكون إنما

ز على المكلف .   كذلك فلا يتنجَّ

 تفصيل الحجة مباحث في وسيأتي ، ومورد تسالم الأصحاب فيه كلام لا كله هذا 

 ، إنما الكلام فيما سيُعرض من النكتتين الرابعة والخامسة .  عنه الحديث

 هذا في هنا عنه نبحث أنْ  يحسن الذي ماوإنّ "النكتـة الرابعـة : ـ ما أشار إليه بقوله :  

ـ إنّ المكلف لو قصرُت يده عن الواقع ولم يكن أمامه سوى الأمارة أو  "... إلخ  هو الباب

الأصل ، وعَمِل بمؤداهما مدةً من الزمن ، ثم انكشف الخلاف وتبينّ خطؤهما عن الواقع 

ف بالعلم ؛ كالخبر المتواتر ، أو بحجةٍ معتبرةٍ ؛ كالأمارات والأصول ، والمفروض أنّ المكل

؛ كما لو قام  للواقع المخالف الأصل أو الخاطئة للأمارة باعاً اتِّ قد عَمِل على خلاف الواقع 



 )١٨٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

أصلٌ أو أمارةٌ على عدم وجوب السورة في الصلاة ـ مثلاً ـ ، فصلىّ المكلف مدةً بدون 

 سورة ، ثم انكشف أنّ السورة واجبة . 

بها المكلف على طبق الأمر  فهنا يأتي سؤال البحث ، وهو : أنّ الأعمال التي أتى 

الظاهري ـ أعني : مؤدّى الأمارة أو الأصل ـ هل تكون مجزيةً وتُغني المكلّفَ عن امتثال 

الأمر الواقعي وإعادته أداءً وقضاءً ، أم أنها غير مجزية ، وإنما يجب على المكلف ـ بعد كشف 

 ؟ .  قضاءً  الوقت خارج وفي أداءً  الوقت في الواقعي الأمر امتثالالخلاف ـ 

ـ  "... إلخ  الواقع خلاف على العمل إنّ  ثم "النكتـة الخامسـة : ـ ما أشار إليه بقوله :  

 في بيان صور المسألة : 

إنّ عمل المكلف على خلاف الواقع ـ بأنْ عَمِلَ بمؤدّى الأصل أو الأمارة ، ثم  

 يكونو الأمارة ـ تارةً انكشف الخلاف وتبينّ أنّ الواقع على خلاف ما أدّى إليه الأصل أ

، وعلى التقديرين تارةً يكون انكشاف الخلاف على نحو اليقين  بالأصل خرىوأ ، بالأمارة

؛ كما لو قام خبر الثقة على أنّ الحكم كذا  معتبرةٍ  حجةٍ  بمقتضىوالجزم ، وأخرى يكون 

 .  صور أربعوليس الحكمَ الذي عَمِل به المكلف ، فهذه 

ـ  الحكم في منها صورتين اتفاق مع في الجملة ، الصور هذه في البحث ولاختلاف 

الانكشاف بحجةٍ و ، الأمارة طبق على العمل مع معتبرة بحجةٍ  الانكشاف صورتا:  وهما

 في البحثَ ـ رأى طاب ثراه أنه من المناسب أنْ يعقد  الأصل بمقتضى العمل معمعتبرةٍ 

  :، وهي  مسائل ثلاث

 ة ، مع انكشاف الخطأ يقيناً . العمل على طبق الأمارـ  ١ 

 العمل على طبق الأصل ، مع انكشاف الخطأ يقيناً . ـ  ٢ 

 العمل على طبق الأمارة أو الأصل ، مع انكشاف الخطأ بحجةٍ معتبرةٍ . ـ  ٣ 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٩٠(

 :  المسألة الأولىأما الكلام ـ فعلاً ـ ففي  

 يقيناً  الخطأ انكشاف مع الأمارة في الإجزاء

ف على أنّ قيام الأمارة لدى المكلف ثم ينكشف الخلاف يقيناً ،  وينبغي ـ أولاً   ـ التعرُّ

 يكون في موردين : 

 ، الصلاة في السورة وجوب عدمأ ـ في الأحكام ؛ كما لو دلَّ خبر الواحد الثقة على  

 متواتر خبرٍ  على رثَ عَ  بذلك بعد ثم ، عليه دوهومقلّ  هو لمِ وعَ  ، طبقه على المجتهد فأفتى

 .  الصلاة في السورة وجوب على يدلّ  قطعي

ب ـ في الموضوعات ؛ كما لو قامت البيّنة على طهارة ثوبٍ ، وقد صلىّ به المكلف ، ثم  

 انكشف الخلاف يقيناً وبانتْ نجاسته . 

فسؤال البحث : أنه عند انكشاف الخلاف يقيناً ، هل العمل الذي أتـى به المكلف على  

 أم لا ؟  طبق الأمارة ، يكون مجزياً 

 الأحكام في ، مطلقاً  الإجزاء عدمُ  الإمامية عندأفاد الماتن طاب ثراه : أنّ المعروف  

  ، فيقع الكلام في مقامين ، يأتي الكلام فيهما إنْ شاء االله تعالى . والموضوعات

  

 

 



 )١٩١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٢٣اة ((  

 مذهب على اتفاقهم فلأجل:  الأحكام في أماقال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 الواقع في ثابتة أحكاماً  تعالى الله لأنّ  ؛ ويصيب يخطئ المجتهد أنّ  : أي ، التخطئة

 أنها الأمر غاية ، كالعالم بها مكلف الجاهل أنّ  : أي ، والجاهل العالم فيها يشترك

 معذوراً  يكون وإنما ، جهله حين القاصر الجاهل إلى بالنسبة بالفعل منجزة غير

 طريقاً  إلاّ  عندهم الأمارة تكون لا إذْ  ؛ الأمارة باتباع له اتفقت لو المخالفة في

 . الواقع لتحصيل محضاً 

 حقه في حينئذٍ  الواقع زيتنجّ  بل ، للعذر مجالٌ  يبقى لا الخطأ انكشاف ومع 

 بالإجزاء القول يصح ولا عنه ويغني مسده يسد بشئٍ  جاء قد يكون أنْ  دون من

 أنْ  على لزمةمُ  مصلحة فيه تحدث شئٍ  وجوب على الأمارة بقيام إنه:  قلنا إذا إلاّ 

 الواقعي الواجب مصلحة بها يتدارك الواقع بمصلحة وافيةً  المصلحة هذه تكون

 هذا مع أنه ضرورة ، للحكم الموضوعية نحو على مأخوذة الأمارة فتكون ،

 سدي بما ىتَ أَ  قد لأنه ؛ الواقع عن مجزئاً  الأمارة طبق على به ىتَ أَ  ما يكون الفرض

 . الواقع مصلحة تحصيل في عنه ويغني مسده

 تعالى االله أحكام أنّ  : أي ، المعتزلة إلى المنسوب التصويب معناه هذا ولكن 

 ـ يكون فإنه ، نفسها في ثابتة واقعية أحكام له كانت وإنْ  المجتهدين لآراء تابعة

 من حكماً  هطبق على تعالى االله أنشأ قد المجتهد نظر إليه ىأدّ  رأي كلُّ  ـ عليه



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٩٢(

 وسيأتي ، بطلانه على الإمامية أجمعت قد المعنى بهذا والتصويب ، الأحكام

 )) .  الحجة مباحث في عنه البحث

كان الكلام ومازال في المسألة الأولى وأنه عند انكشاف الخطأ يقيناً ، فهل العمل الذي  

 المعروفأفاد طاب ثراه أنّ أَتَـى به المكلّف على طبق الأمارة ، يكون مجزياً أم لا ؟ ، وقد 

  ، فيقع الكلام في مقامين : والموضوعات الأحكام في ، مطلقاً  الإجزاء عدم الإمامية عند

  ول : فـي الأحكامالأالمقـام  

مةً ـ بيان حجية الأمارات ، فنقول :   وقبل بيان ما أفاده الماتن طاب ثراه ، ينبغي ـ مقدِّ

 إنه هناك تفسيران للحجية : 

 الواقع في دخيلةً  تكون أنْ  بدون ماراتللأ والكاشفية الطريقيةفسير الأول : الت 

 . أصلاً 

  . الواقع في تأثير لها التي ماراتللأ والموضوعية السببية التفسير الآخر : 

  : أقوال ففيه ، الأول التفسير وأما 

 في المجعول أنّ  من طاب ثراه ، النائيني المحقق مدرسة إليه ذهبت ماالقول الأول :  

 الناحية هذه من الوجداني العلم حال فحالها ، التعبدي والعلم الطريقية هو إنما الباب هذا

 عنه الواقع فات فقد وإلاّ  ، الملاك من له بما الواقع أدرك فقد للواقع مطابقة كانت فإنْ  ،

 . كذلك

 الواقعي للحكم ثلالمما الظاهري الحكمُ  ، ماراتالأ باب في المجعول نّ إ:  الثاني القول 

 الظاهري الحكم وهذا ، له مطابقتها عدم صورة في والمخالف للواقع مطابقتها صورة في

  . الخطأ عند والتعذير،  الإصابة عند الواقع تنجيز غير له شأن لا طريقي حكمٌ  المجعول

 . ريةوالمعذّ  زيةالمنجّ  هو ، الباب هذا في المجعول نّ إ:  الثالث القول 



 )١٩٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ضوء على القاعدة مقتضى أنّ  وهي ، نقطةٍ  في تشترك المسألة في الأقوال ههذ إنّ  ثم 

 على اهامؤدّ  أنّ  بلحاظ ؛ الواقع عن مارةالأ بمؤدى تيانالإ إجزاء عدم ، الأقوال هذه جميع

 يكون حتى الواقع بمصلحة تفي مصلحةٍ  على مشتملاً  يكون لا المذكورة الأقوال جميع

  . مجزياً 

 : أقوال أيضاً  ففيهوموضوعيتها ـ  الأمارةخر ـ أعني : سببية وأما التفسير الآ 

 .  الأشاعرة إلى المنسوبة السببية:  الأول القول 

 .  المعتزلة إلى المنسوبة السببية:  الثاني القول 

 المصلحة بمعنى السببية من طاب ثراه الأنصاري الشيخ ذكره ما:  الثالث القول 

 .  )١( السلوكية

 لأقوال سيتضح في ثنايا البحث . وبيان هذه ا 

 عدمُ وبعد هذه المقدمة ، أفاد الماتن طاب ثراه أنه على مبنى المشهور عند الإمامية ،  

 الخلاف انكشاف عند القضاء أو الإعادة يلزمه بل ، والقضاء الإعادة إلى بالنسبة جزاءالإ

ئة ، بمعنى أنّ المجتهد قد ؛ وذلك لاعتقادهم : أ ـ بمذهب المخطّ  خارجه أو الوقت في يقيناً 

للمصيب أجران ،  "يخطئ وقد يصيب ، لا أنه مصيبٌ للواقع دائماً ، ولذا شعارهم 

 .  "وللمخطئ أجرٌ واحد 

ب ـ إنّ الله تعالى أحكاماً ثابتةً في صفح الواقع ؛ كونها مجعولةً على أساس المصالح  

تبديل ، سواء أطابق رأي المجتهد لها والمفاسد الواقعية ، وهي أحكامٌ غير قابلة للتغيير وال

 أم لم يطابق . 

 فٌ مكلّ  الجاهل أنّ  : أيت ـ إنّ تلك الأحكام الواقعية مما يشترك فيها العالم والجاهل ،  

                                                             

 وما بعدها .  ٤٢٧/  ٣ينظر : المباحث الأصولية ـ الشيخ الفياض  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٩٤(

 وإنما ، جهله حين القاصر الجاهل في حق بالفعل زةمنجَّ  غير أنها الأمر غاية ، كالعالم بها

  ، فلا يُعاقب عليها . هل اتفقت لو المخالفة في معذوراً  يكون

ث ـ إنّ الأمارات طريقٌ محض لتحصيل الواقع ، من دون أنْ توجب حدوث أية  

مصلحة أو مفسدة على طبق مؤدّاها ، بل المصلحة ليست إلاّ للواجب الواقعي ، والمفسدة 

 ليست إلاّ للحرام الواقعي . 

نت في واقعها خاطئةً ، فإنْ لم عَمِل على طبق الأمارة ، وكا ونتيجة ذلك : أنّ المكلف لو 

ينكشف له الواقع فلا شبهة في أنها تكون معذّرةً له ، وأما إذا انكشف الخلاف يقيناً بعد 

ضوء  علىمؤدّى الأمارة ـ  أنّ  باعتبارمدّةٍ ، وجبتْ عليه إعادة ما أتى به على وفق الأمارة ؛ 

 يكون حتى الواقع بمصلحة تفي مصلحةٍ  على مشتملاً  يكون لا نظرية الطريقية المحضة ـ ،

 قد يكون أنْ  دون من حقّ المكلف في حينئذٍ  الواقع زيتنجّ  بل ، للعذر مجالٌ  يبقى، فلا  مجزياً 

ويحصّل مصلحته ، فلذا عند انكشاف الخطأ يرى يدَه  عنه ويغني مسده يسد بشئٍ  جاء

 خاليةً عن مصلحة الواقع . 

 الواقع .  إذن : عليه أنْ يعيد العمل لينالَ مصلحةَ  

 جزاءالإ عدمهذا كله على مبنى المشهور والمعروف عند الإمامية ، وأنّ الحق هو  

 كيحُ  وقد(  ، خارجه أو الوقت في يقيناً  الخلاف انكشاف عند والقضاء الإعادة إلى بالنسبة

  . )١()  التصويب و التخطئة فروع من ذلك جعلوا بل ، الاجماع دعوى ذلك على

 في تحرير المسألة في ضوء مبنى العامة :  ثم يقع الكلام 

وأما على مبنى العامّة سواءً الأشاعرة أم المعتزلة ، فإنهم قائلون بالسببية المحضة ،  

بمعنى أنّ قيام الأمارة على حكمٍ من الأحكام ، سببٌ لإحداث مصلحةٍ ملزمة في مؤدّى 

                                                             

 .  ٢٤٧ / ٢ـ  ١فوائد الأصول ـ تقرير بحث الميرزا النائيني للشيخ الكاظمي  )١(



 )١٩٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الواجب مصلحة بها تداركيُ  عالواق بمصلحة وافيةً  المصلحة هذه تكون أنْ  علىالأمارة ، 

غاية الأمر أنّ السببية  ، للحكم الموضوعية نحو على مأخوذةً  الأمارة فتكون ، الواقعي

 المنسوبة إلى الأشاعرة تختلف عن السببية المنسوبة إلى المعتزلة . 

 ، شئٍ  على مارةالأ قيام قبل واقع لا أنه، فتعني :  )١(أما السببية المنسوبة إلى الأشاعرة  

 يكون أنْ  بدون الواقع وتجعله في المؤدّى مصلحةٍ  ثلحدو تكون سبباً  التي هي مارةوإنما الأ

 وإنما ، شئ إلى المجتهد نظر تأدية قبل السابقة المرتبة في تعالى االله قبل من مجعولٌ  واقعٌ  هناك

 أو الحرمة أو الوجوب من رأيه إليه ىأدّ  مافكلّ  ، ورأيه المجتهد نظر تأدية مدار جعله يدور

 تبدل وإذا ، فيه الحكم ذلك الشارع لعَ جَ  ، أصلٍ  أو أمارةٍ  قيام بسبب موردٍ  في ذلك غير

، ولازم هذا القول  بانقلابه الحكم وانقلاب الموضوع في التبدل من كان آخر رأي إلى رأيه

اختصاص الأحكام الواقعية بالعالمين بها ، ولا يكون في حق الجاهل بها سوى مؤدّيات 

 لأمارات . ا

 إليه الأمارة تأدية قبل الحكم عن الواقع صفحة خلو إلى السببية بهذه القول مردإذن :  

  . أصلاً  حكمٌ  عنها النظر قطع مع الجاهل حق في يكون فلا ، عليه وقيامها

حتى يُبحث عن أنّ العمل عند  ، أصلاً  الخلاف كشف يعقل لاوفي ضوء هذا المبنى ،  

، كي  رأي المجتهد وراء ما واقع لا حيث ؟ كيفمجزياً أم لا ،  كشف الخلاف هل يكون

 يُنسب إليه رأيه ، وبالتالي حتى يُعرف أنّ هذا الرأي مطابقٌ أو مخالفٌ للواقع ! 

 مصلحةٍ  لحدوث سبباً  الأمارة تكون أنْ ، فتعني :  )٢(وأما السببية المنسوبة إلى المعتزلة  

                                                             

 ممن نسبها إلى الأشاعرة المحـقق النائـيني طاب ثراه في فوائد الأصول ـ تقـرير بحثه للـشيخ )١(

  . ٢٦١، والشوكاني في إرشاد الفحول  ٩٥/  ٣الكاظمي 

 .  ٩٥/  ٣ينظر هـذه النسبة أيضا ً في فوائد الأصول ـ تـقرير بحث الميرزا النائيني للكاظمي  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٩٦(

 قامت نْ مَ  حق في الفعلي الحكم يكون بحيث ، واقعال مصلحة من أقوى أيضاً  ىالمؤدّ  في

 بثبوت ـ كالعدلية ـ اعترفت قدوإنْ كانت المعتزلة  ، ىالمؤدّ  منحصراً في الأمارة عنده

 الرغم على ولكن ، والجاهل العالم بين فيها المشترك المقدسة الشريعة في الواقعية الأحكام

 الثانوية العناوينو الطوارئ قبيل من نكوي الخلاف على الأمارة قيام نّ إ تقول ذلك من

 على القائمة الأمارة أنّ ، ببيان :  وقبحها حسنها لجهة ةالمغيرّ  الأولية للموضوعات اللاحقة

 الواقع فعلية توجب فهي الأول فعلى ، له مخالفة أو ، للواقع مطابقة تكون أنْ  إما شئٍ 

 مصلحة من أقوى ىؤدّ الم في مصلحة إحداث توجب إنها فحيث الثاني وعلى ، فحسب

 كذلك ، أثر بلا وجعلها الواقع مصلحة اضمحلال توجب كما الحال بطبيعة فهي ، الواقع

  . طبقها على الحكم جعل توجب

  . خلافه على ىالمؤدّ  وجعل وتغييره الواقع انقلاب توجب أنها:  فالنتيجة 

بأنّ الله تعالى أحكاماً نعم ، في ضوء هذا المبنى للبحث عن الإجزاء مجالٌ ؛ لاعترافهم  

 في الواقع، ومؤدّى الأمارة يحتمل أنْ يطابق الواقع ، ويحتمل أنْ يخالفه . 

وحينئذٍ فمَنْ تبنىّ هذا المبنى ، يتسنىّ له القول بالإجزاء وأنّ العمل الذي أَتَى به على  

يحُدث قيام  طبق الأمارة ثم انكشف الخلاف ، يكون مجزياً عن الواقع ؛ لأنه على هذا المبنى

 الواقع بمصلحة وافيةً  المصلحة هذه تكون أنْ  علىفي المؤدّى ،  ملزمةً الأمارة مصلحةً 

مسدَّ  يسد بما ىتَ أَ  قدفالعامل على طبقها يكون  ، الواقعي الواجب مصلحة بها تداركيُ 

  . الواقع مصلحة تحصيل في ه بذلكويغنيمصلحة الواقع 

الإجزاء ، كما أشار إلى ذلك الشيخ الماتن طاب ثراه وبهذا المبنى يمكن تقريب القول ب 

 ، شئٍ  وجوب على الأمارة بقيام إنه:  قلنا إذا إلاّ  بالإجزاء القول يصح ولا؛ بقوله : ( 

  ... إلخ ) . المصلحة هذه تكون أنْ  على ملزمةٌ  مصلحةٌ  فيه تحدث



 )١٩٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ب المنسوب إلى المعتزلة إلاّ أنَّ هذا المبنى باطلٌ من أساسه ؛ لاستلزامه القول بالتصوي 

 البحث وسيأتي ، بطلانه على الإمامية أجمعت قد المعنى بهذا والتصويببالمعنى المتقدّم ، 

  . إنْ شاء االله تعالى الحجة مباحث في عنه

 المعتزلة إلى المنسوب التصويب معناه هذا ولكنّ وإلى ذلك أشار طاب ثراه ؛ بقوله : (  

  ... إلخ ) .

 ـردات الـدرس : ـ توضيـح بعـض مف

وهذا إشارة )  للحكم الموضوعية نحو على مأخوذةً  الأمارة فتكونقولـه طاب ثراه : (  

إلى بعض ما ذكرناه في مقدّمة بعض الدروس السابقة ، وهو : أنه سيأتي في مباحث الحجة 

ض إلى مبحث أنّ  )١(إنْ شاء االله تعالى   ؟  سببٌ  أو طريقٌ  الأمارة، التعرُّ

 هي هل الأمارة أنّ  في فاختلفوا ، الأصوليين عند والبدل الرد موضعا وقع وهذا مم 

 السببية " نحو على مجعولة حجة أنها أو ، " والكشف الطريقية " نحو على مجعولة حجة

 . ؟ " والموضوعية

 ، عنه للكشف الواقع إلى فقط موصلةً  لتكون مجعولة اأنهّ :  طريقاً  كونها من والمقصود 

 صرف تكون حينئذٍ  فإنها أخطأته وإنْ  ، له زةمنجِّ  وهي بها زاً منجَّ  يكون فإنه هأصابت فإنْ 

  . الواقع مخالفة في للمكلف رمعذِّ 

وعليه ، إذا انكشف الخلاف بعد قيام الأمارة على إثبات حكمٍ ، فمما لاريب فيه أنّ  

لمبنى ـ لا مصلحة في جعل العمل المأتي به المخالف للواقع ، غير مجزٍ ؛ باعتبار أنه ـ على هذا ا

ز للواقع ، وإنْ أخطأت فهو  الأمارة سوى الوصول بها إلى الواقع ، فإنْ أصابت فهو منجِّ

 عذرٌ عند المولى لا أكثر . 

                                                             

 .  ٤٣/  ٣الفقه للشيخ الماتن  ينظر : أصول )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )١٩٨(

 تفويتَ  تقاوم اهامؤدّ  في مصلحةٍ  لحدوث سبباً  تكون اأنهّ :  سبباً  كونها من والمقصود 

 تأدّ  ما طبق على ظاهرياً  حكماً  الشارع ينشئف ، الخطأ تقدير على الواقعية الأحكام مصلحة

  . الأمارة إليه

وعليه ، إذا انكشف الخلاف فهذا معناه أنّ ما أتى به المكلف على طبق الأمارة يكون  

مجزياً عن الواقع ؛ باعتبار أنه ـ على هذا المبنى ـ قد أَتَى بما يسدُّ مسدّ الواقع ، وبما يغنيه عن 

 تحصيل مصلحة الواقع . 

الطريقية والكشف  "والذي ذهب إليه الشيخ الماتن طاب ثراه ، أنهّا مأخوذة على نحو  

 ، ومقتضى القول المذكور ، هو عدم الإجزاء كما عرفت .  )١( "

 أحكام أنّ  : أي ، المعتزلة إلى المنسوب التصويب معناه هذا ولكنّ قولـه طاب ثراه : (  

 .  )٢(ينظر في ذلك مصادر الجمهور ) ...  المجتهدين لآراء تابعة تعالى االله

  

                                                             

 ينظر : المصدر نفسه .  )١(

  وما بعدها . ٣٧٠/  ٢من قبيل : المعتمَد في أصول الفقه ـ محمد بن علي الطيب المعتزلي  )٢(



 )١٩٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٢٤اة (( 

 نفس أنّ  : أي ـ السلوكية بالمصلحة القول وأماقال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 لم وإنْ  الواقع مصلحة من فات ما بها تداركيُ  ملزمة مصلحة فيه ، الأمارة متابعة

 قولٌ  فهذا ـ ، وجوبه إلى الأمارة تأدّ  الذي الفعل نفس في مصلحة تحدث

 تحصيل من التمكن فرض في والأمارات الطرق جعل لتصحيح الإمامية لبعض

 . تعالى االله شاء إنْ  محله في بيانه سيأتي ما على،  العلم

 على لأنه ؛ أيضاً  الإجزاء يقتضي لا ـ القول هذا صحة تقدير على ـ ولكنه 

 في الأمارة خطأ انكشاف عند عليه هي ما على الواقع مصلحة تبقى فرضه

 . خارجه في أو الوقت

؛  الواقع تدارك مصلحة هي ، عاةدّ المُ  السلوكية المصلحة أنّ :  ذلك توضيح 

 العلم تحصيل من المكلف نتمكُّ  حال في الأمارة جعل لما الشارع أنّ  باعتبار

 في تكون بمصلحة تداركه فرض من فلابد ، الواقع عليه تفوّ  قد فإنه ، بالواقع

 بقدر تقدر أنْ  الواقع بها تداركيُ  التي المصلحة من واللازم ، لأمارةا باعاتّ  نفس

 لم الوقت في الخطأ انكشاف وعند ، أكثر لا ، مصلحة من الواقع من فات ما

 الخطأ انكشاف وعند ، الوقت أول فضيلة مصلحة إلاّ  الواقع مصلحة من يفت

 تفت فلم لفعلا أصل مصلحة أما ، الوقت مصلحة إلاّ  تفت لم الوقت خارج في



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٠٠(

 بحصول للقول الملزم هو فما ، الانكشاف بعد تحصيلها لإمكان ؛ المكلف من

 )) .  ! ؟ الإجزاء يلزم حتى الفعل مصلحة أصل بها يتدارك مصلحة

مازال الكلام في المقام الأول مما يرتبط بجانب الأحكام الشرعية ، وأنه عند انكشاف 

 وفق الأمارة مجزٍ ، أم لا ؟ الخطأ يقيناً ، هل العمل المؤدّى على 

وبَلَغ الكلام ـ فعلاً ـ إلى تحرير هذه المسألة على مبنى السببيّة بمعنى المصلحة السلوكية  

 ، فنقول : 

 أما على مبنى السببية بمعنى المصلحة السلوكية ، فيتضح الحال عبر نقاط :  

 ؟  )١(ولـى : ماذا تعني المصلحة السلوكية الأالنقطـة  

 العمل في إليها والاستناد الأمارة طريق سلوك نفس أنّ تعني :  السلوكية لحةالمص 

من المصلحة  عليه هو ما على الواقع بقاء مع،  المكلف لشخص تعود مصلحةٌ  فيه ، بمؤداها

 عند الواقع مصلحة من المكلف على فات ما تداركيُ  السلوكية المصلحة وبهذهوالمفسدة ، 

 حتى مصلحةٌ  ـ والعمل الفعل ذات في : أي ـ ىالمؤدّ  نفس في دثتح أنْ  دون من ، الخطأ

 نوعٌ  هو الذي الأمارة إليه تأدّ  ما طبق على الواقعي الحكم غير آخر حكمٍ  إنشاء تستلزم

 قامت فلو؛  أصلاً  في المؤدّى والانقلاب التغيير يوجب أنْ  دون من، و التصويب من

                                                             

 لقد ذهـب الشيخ الأنصاري طاب ثراه إلى فـرض المصلحة السلوكـية في الأمارات لتـصحيح )١(

الـقول  ح جعل الأمارة على نحو الطريقية المحضة ، ووجَدَ أيضا ً أنّ جعلها ؛ لأنه لم يتم عنده تصحي

طريقا ً وسطا ً لا  بالسبـبية المحضة يستلزم القول بالـتصويب المجمع على بطلانه عـند الإمامية ، فسَلـك

شأن الأمارة من ناحيةٍ لها  يذهـب به إلى الطريقـية الـمحضة ولا إلى السبـبية الـمحضة ، بحـيث تكـون

 الطريقية إلى الواقع ، ومن ناحيةٍ أخرى لها شأن السببية . 

 .  ٤٥/  ٣ينظر : أصول الفقه ـ الشيخ الماتن  



 )٢٠١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 وفرضنا ـ ، مثلاً  ـ الجمعة يوم في الجمعة صلاة وجوب على ـ كخبر الواحد مثلاً ـ الأمارة

 الواجب غير وجعل وانقلابه الواقع تغيير توجب لم ، الظهر صلاة الواقع في الواجب أنّ 

 كما ، خلافه على قامت الأمارة أنّ  رغم عليه كان ما على باقٍ  الواقعي الواجب بل ، واجباً 

 الأمارة فوجود ، الواقع في بالوجو عدم من عليه كانت ما على بقيت الجمعة صلاة أنّ 

  . واحدةٍ  نسبةٍ  على الواقع إلى بالإضافة وعدمها

 من ، الواقع إلى طريقاً  وأخذها الأمارة سلوكنفس  في تكون إنما المصلحة:  وبالجملة 

 نفس في لا ، الوجوه من بوجهٍ  الواقعي والحكم المصلحة كرامةَ  الأمارة تمس أنْ  دون

 .  ىالمؤدّ 

 هذا عدُّ  ينبغي بل ، ئةالمخطّ  أصول توافق التي الطريقية عينُ  ، المعنى ذابه والسببية 

 .  )١( التصويب على الرد وجوه من الوجه

النقطـة الثانيـة : ما الذي دعا الشيخ الأنصاري طاب ثراه إلى فرض المصلحة  

 السلوكية ؟ 

التعرّض إلى والجواب عن ذلك : أنه سيأتي في مباحث الحجة إن شاء االله تعالى ،  

مبحثٍ بعنوان ما موطن حجيّة الأمارات ؟ وأنّ جعل الشارع الطرق والأمارات حجةً 

 على المكلفين ، هل هو مختصٌّ بصورة انسداد باب العلم ، أم لا ؟ . 

أو فقل : هل أنّ موطن حجية الأمارات ، خصوص زمان انسداد باب العلم ، أم أعمُّ  

 من ذلك ؟ 

                                                             

النائـيني  ، فوائد الأصول ـ تـقرير بحـث الميرزا ١١٤/  ١ينظر : فرائد الأصول ـ الـشيخ الأنصاري  )١(

أصول الفقه ـ تقرير  ، محاضرات في ٤٦/  ٣ ، أصول الفـقه ـ الـشيخ الماتن ٩٦ـ  ٩٥/  ٣للسيد الخوئي 

  . ٢٧١/  ٢بحث السيد الخوئي للشيخ الفياض 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٠٢(

ل ، إلاّ أنّ أكثر المحققين ـ ومنهم الشيخ الأنصاري طاب ثراه ـ ذهب البعض إلى الأو 

 أنّ  نعني فإنماعلى الثاني ، وقالوا بأنا إذ نقول : إنّ أمارةً ما ـ كخبر الواحد مثلاً ـ حجّةٌ ، 

 كون عن النظر قطع مع حجةٌ  نفسها في أنها : أي ، مطلقاً  حجة مجعولة الأمارة تلك

 متمكن غير أو بالواقع العلم تحصيل من ناً متمكِّ  الأمارة تلك عنده قامت الذي الشخص

 أنْ  فيه يمكن موطنٍ  في حتى مطلقاً  الأحكام لتحصيل إليها الرجوع يجوز حجةٌ  فهي ، منه

 . مفتوحاً  إليه بالنسبة العلم باب كان : أي ، الأمارة عنده قامت نْ لمَ  بالحكم القطع يحصل

 أو العلم حصول رتعذُّ  مورد خصوصَ  ، الأمارات حجية موطن فليس ، وعليه 

 حتى فيشمل ، ذلك من الأعم بل ، العلم باب انسداد مورد خصوص ليس : أي ، امتناعه

  . بابه وانفتاح العلم تحصيل من نالتمكُّ  موطن

 الإمامية لبعض قولٌ  فهذاوإلى هذه النقطة ، أشار الماتن طاب ثراه ؛ بقوله : (  

 .  )١()  العلم تحصيل من نالتمكُّ  فرض في توالأمارا الطرق لعْ جَ  لتصحيح

:  يسأل أنْ  للسائل إذ ؛ وبحثهم الأصوليين حيرة موضع الموضوع هذا كانومن هنا  

 ؟ بالأحكام العلم باب انفتاح مع الظنية الأمارات إلى الرجوع صحة تفرضوا أنْ  جاز كيف

ت لمصلحة الواقع حسب والمفوِّ  ، خطأها عند الواقع تفويتحينئذٍ  سلوكها يوجب قد إذْ 

الفرض هو الشارع ؛ إذ لو لم يجعل الأمارة حجّةً مطلقاً ، لما جاز للمكلف متابعتها بل كان 

 مع الواقع بتفويت يأذن أنْ  الشارع من نيحسُ  لاعليه تحصيل العلم بالواقع ، ومن البينّ أنه 

 . حقه في يستحيل قبيح ذلك بل ، تحصيله من نالتمكّ 

 وتصحيح عنه للجواب طرقٍ  عدةَ  الأصوليون كَ لَ سَ  المحرج ؤالالس هذا ولأجل 

 " نحو على الأمارة لعْ جَ  تصحيح عن عجزوا: فبعضهم حيث  الأمارات حجية جعل

                                                             

 وما بعدها .  ٢٩/  ٣وللمزيد يراجع : أصول الفقه للشيخ الماتن  )١(



 )٢٠٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  " السببية " نحو على مجعولة الأمارة بأنّ  القول إلى، فالتجأوا  " الطريقية

 تقدير علىال وبعضهم ـ منهم الشيخ الماتن طاب ثراه ـ أجاب عن ذلك السؤ 

  . السببية فرض إلى حاجة فلا الطريقية،

صلحة السلوكية في الجواب على بينما سلك الشيخ الأنصاري طاب ثراه طريق الم 

 .  )١(، على تفصيل في محله ذلك

إذن : العامل الذي دعا الشيخ الأنصاري طاب ثراه إلى فرض المصلحة السلوكية ، هو  

 الإجابة على ذلك التساؤل . 

 النقطـة الثالثـة : هل القول بالمصلحة السلوكية ، مقبولٌ أم لا ؟  

 اعتبار لتصحيح المصلحة بهذه للالتزام لزممُ  لا أنهوقد أفاد الماتن طاب ثراه ،  

 .  )٢(على تفصيلٍ في محله  ، وحجيتها الأمارات

 . ) . ـ .. القول هذا صحة تقدير على ـ ولكنهوإلى هذه النقطة ، يشير قوله : (  

النقطـة الرابعـة : على تقدير صحة القول بالمصلحة السلوكية ، هل يقتضي الإجزاء في  

 المسألة عند كشف الخلاف ؟ 

وقد أفاد الماتن طاب ثراه ، أنّ هذا القول لا يقتضي الإجزاء أيضاً ؛ لأنه على هذا المبنى  

،  خارجه في أو الوقت في الأمارة خطأ انكشاف عند عليه هي ما على الواقع مصلحة تبقى

 من دون حدوث أيّة مصلحةٍ في مؤدّاها . 

؛ بعد أنْ  الواقع تدارك مصلحة هي ، عاةالمدّ  السلوكية المصلحة أنّ توضيح ذلك :  

 بالواقع العلم تحصيل من المكلف نتمكُّ كان جَعْل الشارع للأمارة مطلقاً حتى في حال 

                                                             

 .  ٤٥/  ٣ينظر : أصول الفقه للشيخ الماتن  )١(

 وما بعدها .  ٤٧/  ٣ينظر : المصدر نفسه  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٠٤(

 بمصلحةٍ  تداركه فرض مند ـ والحال هذه ـ الموجب لتفويت الواقع على المكلف ، فلاب

ر مصلحة السلوك بقَدَر ما فات على المكلف من  ، الأمارة باعاتِّ  نفس في تكون ولابدّ أنْ تُقدَّ

المصلحة بسبب قيام الأمارة على خلاف الواقع لا أكثر ، وهذا يختلف باختلاف مقدار 

 فضيلة بمقدار السلوك كان فإنْ  ، فيه الخلاف ينكشف لم الذي الزمان وهو ،السلوك 

 بمقدارٍ  ـ الحال بطبيعة ـ مصلحته وكان انكشاف الخلاف في الوقت ، فتكون الوقت

 مصلحة من تْ يفُ ، فلم  الزائد دون إليه ندٌ مستَ  فوتها لأنّ  ؛ فحسب مصلحتها بها تداركيُ 

 من بدفلا ، باقيةٌ  فهي الوقت أصل مصلحة وأما،  الوقت أول فضيلة مصلحة إلاّ  الواقع

 .  بالإعادة استيفائها

 كانت فطبعاً  ، خارجه في الخلاف انكشاف وكان الوقت تمام بمقدار السلوك كان وإنْ  

 فهي العمل أصل مصلحة وأما ، الفائتة وقت تمام مصلحة بها تداركيُ  بمقدارٍ  مصلحته

  . الوقت خارج في بالقضاء استيفائها من فلابد ، باقية

 صلاة هو الواقع في الواجب أنّ  افترضنا إذا ما : وهو ، لاً مثا ذلك لتوضيح ولنأخذ 

 قام قد والمكلف ، الظهر صلاة وجوب على قامت المعتبرة الأمارة ولكنّ  ،الجمعة في يومها 

 كان إنْ  فعندئذٍ  ، الخلاف انكشف ثم الظهر بصلاة ىتَ وأَ  الأمارة هذه طبق على بالعمل

 الفضيلة وقت مصلحة خصوص هو كتدارَ لمُ فا أو وسطه الوقت ابتداء في الخلاف كشف

 لا فإذاً  ، المقدار بهذا كان سلوكها أنّ  لفرض ؛ الوقت تمام في العمل نفس مصلحة دون

 دون خاصة الوقت مصلحة هو كتدارَ فالمُ  الوقت خارج في كان وإنْ ،  الإعادة تجب محالة

 خارج في به الإتيان تقتضي أنها الطبيعي ومن ، الواقع في العمل بذات القائمة المصلحة

 . الواقع مصلحة تمام هو كتدارَ فالمُ  العمر دام ما إلى الخلاف ينكشف لم وإنْ  ، الوقت

 التصويب يستلزم لا ، الإطار بهذا بالسببية الالتزام أنّ  ـ ( ١ : البيان هذا من تحصلف



 )٢٠٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 وهي ـ النتيجة في الطريقية حال حالها إنّ  حيث ؛ معه النقيض طرف في هي بل ، شئٍ  في

  . )١()  أصلاً  الناحية هذه من بينهما فرق فلا ـ ، للإجزاء اقتضائها عدم

 على القائمة ماراتوالأ الطرق باب في جزاءالإ بعدم القول عن محيص لا نهإ ـ ٢ 

  . الشرعية الكلية حكامالأ

قام ول مما يرتبط بالأحكام الشرعية ، وأما الكلام في المالأهذا تمام الكلام في المقام  

 خر مما يرتبط بالموضوعات الخارجية ، فسيأتي إنْ شاء االله تعالى . الأ

  توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ

وقد نَسَبَ هذا القسمَ ... )  لتصحيح الإمامية لبعض قولٌ  فهذاقولـه طاب ثراه : (  

خ الأنصاري من السببية ، المحققُ النائيني طاب ثراه ، إلى جماعةٍ من العدلية ، منهم الشي

  . )٢(طاب ثراه 

 

  

 

 

 

                                                             

 .  ٢٧٧/  ٢قه ـ تقرير بحث السيد الخوئي للشيخ الفياض محاضرات في أصول الف )١(

 .  ١١٧/  ٣ينظر : أجود التقريرات ـ تقرير بحث النائيني للسيد الخوئي  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٠٦(

  )) ٢٥اة (( 

 المعروف أنّ  فالظاهر:  الموضوعات في وأماقال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 اليد كقاعدة ؛ " الطريقية " نحو على خذتأُ  قد فيها الأمارة أنّ  عندهم

 أخطأت وإنْ  ، فذاك الواقع أصابت فإنْ  ، ونحوها المسلمين وسوق والصحة

 غاية ، الواقع مصلحةُ  بها تداركيُ  مصلحة بسببها تحدث ولا حاله على واقعفال

 في الأمارة شأن ذلك في وشأنها ، الخطأ عند معذور معها المكلف أنّ  الأمر

 . الأحكام

 حجية على دلّ  الذي الدليل أنّ  : هو ، " الطريقية " على حملها في والسرُّ  

 في واحدٍ  بلسانٍ  الموضوعات في حجيتها على دلّ  نفسه هو ، الأحكام في الأمارة

 على عجمَ المُ  التصويب محذور يقتضي هنا بالموضوعية القول أنّ  لا ، الجميع

 . الأحكام في كالأمارة الإمامية عند بطلانه

 بينها فرقٍ  بلا الإجزاء تقتضي لا ، أيضاً  الموضوعات في فالأمارة ، وعليه 

 . الأحكام في الأمارة وبين

  يقيناً  الخطأ انكشاف مع الأصول في الإجزاء ـ ٢

 الاجتهادي الدليل المكلف فقد إذا يصح إنما بالأصل العمل أنّ  في لاشك 

 . الحيرة من للخروج منها لابد للجاهل وظيفةً  باعتباره إليه فيرجع ، الحكم على



 )٢٠٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 إذ ؛ العمل مقام في إليه ينتهي الشاك للجاهل وظيفةٌ  ـ حقيقته في ـ فالأصل 

 . الشك حالة وعلاج الحيرة لرفع ذلك غير له سبيل لا

 : قسمين على الأصل إنّ  ثم 

 حكمٍ  جعل يتضمن ولا العقل به يحكم ما منه والمراد ، عقلي أصلٌ  ـ ١ 

 التي العقلية والبراءة ، التخيير وقاعدة ، كالاحتياط ؛ الشارع من ظاهري

 رفع إلاّ  لها ونمضم لا فهي ، بيان بلا العقاب بنفي العقل حكم إلى مرجعها

 . الشارع من بالإباحة حكم جعل لا ، العقاب

 ، والحيرة الشك مقام في الشارع من المجعول وهو ، شرعي أصلٌ  ـ ٢ 

 مرجعها التي الشرعية والبراءة ، كالاستصحاب ؛ ظاهري حكمٍ  جعل فيتضمن

 . والحلية الطهارة أصالة ومثلها ، بالإباحة الشارع حكم إلى

 : فنقول ، ذلك عرفت إذا 

 كانتأ سواء مطلقاً  الاحتياط قاعدة في تصوريُ  لا الإجزاء بحث أنّ :  أولاً  

 التكليف امتثال قيحقِّ  بما العمل هو الاحتياط في المفروض لأنّ  ؛ شرعية أم عقلية

 . المصلحة تفويت فيه يتصور فلا الواقعي

؛  رىالأخ العقلية الأصول في الإجزاء بحث تصوريُ  لا كذلك:  وثانياً  

 ظاهرياً  حكماً  تتضمن لا ـ الفرض حسبـ  نهالأ ؛ التخيير وقاعدة كالبراءة

 هو مضمونها إنّ  بل ، الواقع عن به بالمأتي والاكتفاء الإجزاء فيها تصوريُ  حتى

 . المجردة والمعذورية العقاب سقوط



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٠٨(

؛  الاحتياط عدا الشرعية الأصول خصوص في البحث فينحصر ، وعليه

 )) .  الطهارة وأصالة ، والحلية ، البراءة صالةوأ ، كالاستصحاب

كان الكلام ومازال في المسألة الأولى ، مسألة العمل على طبق الأمارة ، مع انكشاف  

 الخطأ يقيناً ، فهل يكون العمل المأتي به على طبق الأمارة مجزياً عن الواقع أم لا ؟ 

عروف عند الإمامية ، هو عدم وقد أفاد الشيخ الماتن طاب ثراه ، أنّ المشهور والم 

الإجزاء مطلقاً ، في الأحكام والموضوعات ، فانعقد البحث في مقامين ، تقدّم الكلام 

 مفصّلاً في الأول منهما مما يرتبط بالأحكام ، وقد بَلَغ ـ فعلاً ـ إلى : 

 خـر : فـي الموضوعـات الآالمقـام  

ن الموضوعات الخارجية ؛ كالبيّنة وبيان ذلك : أنه لو قامت أمارةٌ على موضوعٍ م 

وعَمِل المكلف على طبق تلك الأمارة ،  ، ونحوها المسلمين وسوق والصحة اليدوقاعدة 

ثم انكشف الخلاف يقيناً ، فسؤال البحث : أنَّ العمل المأتي به على طبق تلك الأمارة التي 

 انكشف خطؤها ، هل يكون مجزياً عن الواقع أم لا ؟ 

 ، التيمم مع ـ مثلاً المكلف ـ  فصلىّ  ، الماء نجاسة على نةالبيّ  قامت إذا : خذ لذلك مثالاً  

، فهل الصلاة مع التيمم مجزيةٌ أم  طاهراً  كان الماء نّ وأ يقيناً  للواقع نةالبيّ  مخالفة انكشف ثم

 لا ؟ بل لابد من الإعادة أداءً أو قضاءً . 

، أنّ  )١(شهور والمعروف عند الإمامية أفاد الشيخ الماتن طاب ثراه ما حاصله : إنّ الم 

، وعندها  "الطريقية  "الأمارة في الموضوعات كالأمارة في الأحكام ، مأخوذة على نحو 

                                                             

، نهاية الأفـكار ـ تقرير  ٢٤٨/  ٢ـ  ١ينظر : فوائد الأصول ـ تقرير بحث النائـيني للشيخ الكاظمي  )١(

 .  ٧٢/  ٣بحث المحقق العراقي للشيخ البروجردي 



 )٢٠٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 وإنْ  ، فذاك الواقعأيضاً ، ولذا لو أصابت الأمارة فيها  جزاءفالحق فيها هو عدم الإ

 بها تداركيُ  ؤدّى الأمارةفي م مصلحةٌ  بسببها تحدث ولا ، حاله على محفوظٌ  فالواقع أخطأت

 شأن ذلك في وشأنها ، الخطأ عند معذورٌ  معها المكلف أنّ  الأمر غاية ، الواقع مصلحة

  . الأحكام في الأمارة

وقد تسأل وتقول : ما هو سرُّ حمل المشهور الأمارةَ في الموضوعات ، على الطريقية ، لا  

 السببية ؟ 

و : أنّ الأدلة التي دلّت على حجيّة الأمارة في أجاب طاب ثراه بأنّ السرّ في ذلك ، ه 

الأحكام ـ من الآيات المباركة ، والروايات الشريفة بطوائفها ، والإجماع ، وبناء العقلاء ـ 

هي بعينها دالّة على حجيتها في الموضوعات بلسانٍ واحدٍ في الجميع ، وكما أنّ الأمارة في 

 ، فكذلك الأمارة في الموضوعات .  "شف الطريقية والك "الأحكام مأخوذة على نحو 

، لا أنّ القائل بالسببية  "الطريقية  "هذا هو سرُّ حمل الأمارة في الموضوعات على  

والموضوعية ـ في مبحث الأمارة القائمة على الموضوعات الخارجية ـ يترتّب على قوله 

، ليس الأمر كذلك  حكامالأ في كالأمارة الإمامية عند بطلانه على عجمَ المُ  التصويب محذور

، أو قيام الأمارة عليها ،  بها العلم قتعلّ ؛ وذلك لأنّ التصويب في الموضوعات من ناحية 

 أو خارجي بموضوعٍ  العلم تعلق أن بداهة ؛ أصلاً  فيها به قائل لا ةثمّ  ومن ،غير معقولٍ 

ى أنه لو كان هذا المائع ، أَلاَ تر عليه هو عما وانقلابه تغييره يوجب لا ، عليه الأمارة قيام

الخارجي ـ مثلاً ـ خمراً في الواقع ، فقيام البيّنة على أنّه ماءٌ ، لا يوجب تغييرَ الواقع وانقلابه 

هما هو عليه ، فلا يُصيرّ الخمر ماءً ، وعندها فلا معنى للقول بالتصويب ؛ لأنّ معناه أنّ 

ل الموضوع واقعاً ليصيرَ على طبق الأمارة ، وهذا  قيام الأمارة على موضوعٍ ، يؤدي إلى تبدُّ

 واضح البطلان . 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢١٠(

فتحصل : أنّ سرّ القول بالطريقية ، هو كون دليل الحجيّة في كلا البابين دليلاً واحداً ،  

 وهو دالٌّ على الحجيّة في كلا البابين بلسانٍ واحدٍ . 

 وبين بينها قٍ فر بلا الإجزاء تقتضي لا أيضاً  الموضوعات في فالأمارة ، وعلى هذا 

  . الأحكام في الأمارة

 : المسألة الثانيـةولى من مسائل البحث ، ثم يقع الكلام في الأهذا تمام الكلام في المسألة  

 يقيناً  الخطأ انكشاف مع الأصول في الإجزاء

وبيان ذلك : إذا أَدّى المكلف وظيفته على طبق أصلٍ من الأصول العملية ، ثم  

، فهل العمل المأتي به على طبق الأصل يكون مجزياً عن الواقع بحيث  انكشف الخلاف يقيناً 

 لا يحتاج إلى الإعادة أو القضاء ، أو لا يكون مجزياً ؟ 

وقبل بيان الرأي المختار للشيخ الماتن طاب ثراه ، ينبغي تحرير محلّ النزاع في المسألة ،  

 وتحريره يتم عِبرْ نقاط : 

ي : الأصول المقرّرة من قِبَل الشارع المقدس لبيان الوظائف إنّ الأصول العملية هـ  ١ 

العملية للمكلف عند فقد الدليل الاجتهادي لإخراجه من الحيرة ، وليست فيها جهة 

الكشف عن الحكم الواقعي ؛ فأصل البراءة ـ مثلاً ـ لسان حاله : إنّ وجوب صلاة الجمعة 

ة وليست الاحتياط ، ولا يقول : إنّ صلاة ما دام مجهولاً فوظيفتك العملية تجاهه البراء

  الجمعة حكمها واقعاً هو الوجوب أو عدم الوجوب .

 افتراض على اعتمد قد ، الإمامي الفقه في الاستنباط منهج نّ والنكتة في ذلك : إ 

 الأخرى في طلبويُ  ، الشرعي الحكم على الدليل أولاهما في طلبيُ  للاستنباط مرحلتين

 الثانية المرحلة في رتقرّ  التي والقواعد ، تعذيراً  أو تنجيزاً  تجاهه عمليةال الوظيفة تشخيص

 نْ أ دون من الترشيح تجاه العملي الموقف صتشخِّ  لأنها ؛ العملية بالأصول تسمى التي هي



 )٢١١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الَّذي العامة فقه عن الإمامي الفقه به يتميز المنهج وهذا ، نفسه الواقعي الحكم صتشخِّ 

 بالأدلة تهإثبا يمكن لم فإنْ  ـ الأولى المرحلة ـ أي : دائماً  الشرعي كمالح إثبات إلى يتجه

 من الإثبات مقام في ضعفالأ ما هو إلى انتقل شرعاً  دليليتها عن المفروغ أو القطعية

 وسيلةٍ  بكل ليتوسّ  فهو ، واستحسانات مناسبات أساس على القائمة ظنونوال الأمارات

 الأدلة الفقيه عند تقم لم كلما الإمامي الفقه في بينما ن ،أمك مهما الشرعي الحكم اتإثب إلى

 رةالمقرّ  الوظيفة صيتشخ وهي الثانية المرحلة إلى انتقل ، عنها المفروغ الشرعية أو القطعية

 الحكم ثباتلإ الناقصة والأمارات الأدلة التماس إلى جهيتّ  نْ أ دون ، عقلاً  ولو الشك عند

 .  )١( الواقعي الشرعي

 نّ للأصول العملية عدّة تقسيمات ، منها انقسامها إلى : عامّة ، وخاصّة . إـ  ٢ 

أما العامّة ، فهي الأصول التي تجري في جميع أبواب الفقه من الطهارة إلى الديات ،  

 .  والاستصحاب ، والتخيير ، والاشتغال ، البراءةوهي الأربعة المعروفة : 

ي في بعض أبواب الفقه ، لا جميعاً ؛ كأصالة وأما الخاصّة ، فهي الأصول التي تجر 

 الطهارة ، وأصالة الحلية ، وأصالة عدم التذكية ، ونحوها . 

 ومن جملة تقسيمات الأصل العملي ، انقسامه إلى : ـ  ٣ 

 ؛ الشارع من ظاهري حكمٍ  جعلَ  يتضمن ولاأ ـ أصل عقلي ، وهو الحاكم به العقل ،  

 بنفي العقل حكم إلى مرجعها التي العقلية والبراءة ، خييرالت وقاعدة ، العقلي كالاحتياط

  . الشارع من بالإباحة حكم جعل لا ، العقاب رفع إلاّ  لها مضمون لاف ، بيان بلا العقاب

 .  )٢( عقلي أصلٌ  فهو ، العقلاء وبناء العقل بحكم كانأو فقل : المراد منه كلّ ما  

                                                             

 .  ٩/  ٥ينظر : بحوث في علم الأصول ـ تقرير بحث السيد الشهيد الصدر للشاهرودي  )١(

 .  ٥٩ينظر : اصطلاحات الأصول ـ الشيخ المشكيني  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢١٢(

 جعلَ  نفيتضمّ  ، والحيرة الشكّ  مقام في الشارع من المجعول وهو ، شرعيب ـ أصل  

 إلى مرجعها التي الشرعية والبراءة والاحتياط الشرعي ، ، كالاستصحاب ؛ ظاهري حكمٍ 

  . ، ونحوهما والحلية الطهارة أصالة ومثلها ، بالإباحة الشارع حكم

 أصلٌ  فهو ، الشارع ناحية من مجعولاً  كان ظاهري حكمٍ  كلُّ أو فقل : المراد منه  

 .  )١(عيشر

 أم عقليةً  كانتأ سواء مطلقاً  الاحتياط أصالة في تصوريُ  لا الإجزاء بحث نّ إ ـ ٤ 

؛ بنكتة أنّ المفروض في الاحتياط ، هو إتيان المكلف بجميع ما يحتمل فيه التكليف  شرعيةً 

ق  ؛ كأنْ يصلي ـ مثلاً ـ في زوال يوم الجمعة الظهر والجمعة معاً ، والإتيان الكذائي يحقِّ

 فيه تصوريُ  فلاامتثال التكليف الواقعي يقيناً ، ويكون له نصيب من مصلحة الواقع ، ومعه 

  حتى يأتي الحديث عن كشف الخلاف والإجزاء . المصلحة تفويت

 العقلية كالبراءة؛  الأخرى العقلية الأصول في الإجزاء بحث يتصور لاوكذلك  

يُبحث  حتىشرعياً  ظاهرياً  حكماً  نمّ تتض لا ـ الفرض حسبـ  نهالأ ؛ التخيير وقاعدة

 ويقال بأنّ العمل المأتي به على طبق الأمر الظاهري ، هل يجزي عن الواقع أو لا ؟ . 

أما البراءة العقلية ـ والتي مفادها : قبح العقاب بلا بيان ـ ، فليس لسانها لسان جعل  

 هو مضمونها إنّ  بل ، واقعال عن به بالمأتي والاكتفاءالحكم ، حتى يتصوّر فيها الإجزاء 

 يكون أنْ  إلى للعقل سبيل لا أنه إلىأمام المولى لا أكثر ، مضافاً  ريةوالمعذّ  العقاب سقوط

  . )٢( للحكم جاعلاً 

 مرالأ دوران مورد في كما ؛ العقلي التخيير هو وأما قاعدة التخيير ، فمراده طاب ثراه 

                                                             

 ينظر : المصدر نفسه .  )١(

 .  ٧/  ٥ينظر : بداية الوصول في شرح كفاية الأصول ـ الشيخ محمد طاهر آل راضي  )٢(



 )٢١٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  . ظاهرياً  ولا واقعياً  حكماً  نيتضمّ  لا فيه بالتخيير العقل وحكم ، المحذورين بين

 ، والوجوب الحرمة بين الحكم دتردّ  مقام في نهأ فلوضوح ؛ الواقعي الحكم عدم ماأ 

 . الحكم معلومية لعدم المقتضي التردد لمكان ؛ فيه الواقعي بالحكم قطع فلا

 إلى قاً طري لكونهلا يحكم العقل به  التخيير نّ أ فلوضوح ؛ الظاهري الحكم عدم ماوأ 

 فالمكلّ  كون ؛ بداهة العمل مقام في بالحكم للجاهل رةالمقرّ  الوظائف من هو بل ، الواقع

 يخلو لا امره نّ وأ ، دوران الأمر بين المحذورين مورد في يترك أو يفعل أنْ  من له لابد حيث

 ، اأحدهم من له مناص لا بل مرينالأ كلا بترك يحتاط نْ أ يستطيع ولا ، الترك أو الفعل عن

 العمل طرفي كلا في ملٌ محتَ  والمحذور ، الواقع هو ما تعيين في الشارع من له ةحجّ  ولا

  . بالتخيير له العقل يحكم فلذا ، والترك

 حتى الواقع طريق في واقعاً  وليس ، الشك مقام في للمكلف وظيفة فالتخيير ـ إذاً ـ 

 .  )١( مقامه بقيامه يقال نْ أ يمكن

 الأصول خصوص فييكون بحثنا في المسألة الثانية ، منحصراً  وفي ضوء ما تقدم ، 

 ، الحليةأصالة و ـ الشرعية ـ ، البراءة وأصالة ، كالاستصحاب؛  الاحتياط عدا الشرعية

 .  الطهارة وأصالة

هذا هو محلُّ النزاع في المسألة ، وبعد تحرير محل النزاع ، يأتي دور سؤال البحث ، وهذا  

  االله تعالى . ما سيأتي إنْ شاء

  توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ

 عليه مسلطاً  كان نْ لمَ  شئٍ  بملكية الحكموهي : )  اليد كقاعدةقولـه طاب ثراه : (  

 .  الملكية في الشك لدى فيه ومتصرفاً 

                                                             

 .  ٨٠،  ٧/  ٥لمصدر نفسه ينظر : ا )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢١٤(

 ما على العرفي طوالتسلُّ  الخارجي الاستيلاء موضوعهاف ، ومحمولٌ  موضوعٌ  للقاعدةو 

رأينا بكراً ـ  فإذا ، شرعاً  آثارها وترتيب بالملكية الحكم ومحمولها ، واقعاً  كاً مل كونه في شكّ يُ 

ف الملاّك ، فيها ويتصرف يلبسها عباءة على مستولياً  مثلاً ـ  العباءة تلك نّ بأ حكمنا تصرُّ

 .  )١( بإذنه فيها والتصرف منه هاشراؤ وجاز هملكُ 

 الحكمة في فعل المسلم ، وهي أي : أصالة الصحقولـه طاب ثراه : ( والصحة )  

 .  وفساده صحته في الشكّ  عند عليه آثارها وترتيب المسلم نم الصادر العمل بصحة

 في المشكوك المسلم نم الصادر العمل موضوعهاف ، ومحمولٌ  موضوعٌ  للقاعدةو 

 أو المشكوك كان عبادةً  ، عليه آثارها وترتيب بصحته الحكم ومحمولها ، وفساده صحته

 ومجرى الغير عملُ  مجراها نّ أ لاّ إ الفراغ قاعدة نظير وهذه ، ايقاعاً  أو كان عقداً  ، ةمعامل

 في فشككنا ، عليه صلىَّ  أو ، تاً ميْ  لغسَّ  أحداً  رأينا فإذا؛  الشاك نفس عمل القاعدة تلك

 .  )٢( ذمتنا عن الواجب بسقوط والحكم الصحة آثار ترتيب جاز ، عمله صحة

وهي : الحكم بأمارية سوق المسلمين على )  المسلمين وسوق قولـه طاب ثراه : ( 

 التذكية عند الشكّ فيها ، ولا مجال لأصالة عدم التذكيّة ؛ لحكومة القاعدة عليها . 

إذن : أمارية سوق المسلمين تختصُّ بإثبات التذكيّة ، وأما إثبات الملكية والطهارة ،  

أراد شراء شئٍ من سوق المسلمين وهو لا  فهو أجنبي عن أمارية السوق ، فلو أنّ شخصاً 

يدري أنه ملكٌ للبائع أو لا ، أو شكّ في طهارته وعدمها ، فليس له جعْلُ السوق أمارةً على 

 الملكية أو الطهارة . 

 فوصرِْ  ولو لم تكن يد مسلمة ، ، اليد قاعدة هي ةالملكيّ  أمارة هو ماأما الملكية ، فإنّ  

                                                             

 .  ٢١٥ينظر : اصطلاحات الأصول ـ الشيخ المشكيني  )١(

 .  ٥٣ينظر : المصدر نفسه  )٢(



 )٢١٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، الناس من حدلأ أو ، السوق هذا أهل حدلأ ملك أنه لىع يدلّ  لا السوق في كونه

 الحكم يمكن لا ، والإماء العبيد صفّ  في النخاسين سوق في أشخاص وجود ففبصرِْ 

  . أحد يد تحت يكونوا لم ما ةبالمملوكيّ  عليهم

 طاهراً  يكن لم لو بحيث ـ الطهارة على بيعه ةصحّ  فيتوقّ  ما بيع في الطهارة مسألة اوأمّ  

ولو لم تكن اليد  الطهارة ـ ، فتثبت بقاعدة مثلاً ـ  كالسكنجبين ـ ؛ أصلاً  منفعة له كونت لا

  . بالطهارة عليه يحكم لا ، والشراء البيع ووقوع السوق في كونه فوبصرِْ  ، مسلمةً أيضاً 

 عليه كميحُ  هن، فإ التذكية في الشك جهة من والنجاسة الطهارة في الشكّ  موارد في وأما 

 بأمارية الطهارة إثبات جهة من ليس ذلك إلاّ أنّ  ، السوق في كونه بوساطة رةبالطها

 هي التذكية آثار ومن ، التذكية أمارة السوق أنّ  جهة من بل ، وبالذات أولاً  عليها السوق

 الواقعة التذكية آثار من بل ، ابتداءً  الحلية به ثبتت فلا ، الحلية في الحال وكذلك ، الطهارة

  . )١( التذكية بعد لحمه أكل يةحلّ  هو ، كلالأ لالمحلَّ  نالحيوا على

                                                             

 .  ١٥٩/  ٤ينظر : القواعد الفقهية ـ السيد البجنوردي  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢١٦(

  )) ٢٦اة (( 

 لا فيها الإجزاء لتوهم مجال لا وهلةٍ  لأول وهيقال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 ؛ الإجزاء عدم في الأمارات من أولى افإنهّ  ، الموضوعات في ولا الأحكام في

 الجاهل إليها يرجع عمليةٌ  وظيفةٌ  ـ ثالبح صدر في ذكرنا كما ـ اأنهّ  باعتبار

 ، واقعيته على فهو الواقع أما ، الوقتي والعلاج العمل مقام في الحيرة لرفع الشاك

 الحيرة رفع غير بالأصل العمل في مصلحة ولا ، وانكشافه به العلم حين فيتنجز

 حتى الواقع مصلحةُ  بها تداركيُ  وافية مصلحة فيه يتصور فلا ، الشك عند

 . الواقع عن به والاكتفاء الإجزاء ضييقت

 . العملية الأصول في الإجزاء بعدم المتقدمون علماؤنا أفتى ولذا 

 صاحب شيخنا منهم ، بالإجزاء المتأخرين من قوم قال فقد ، هذا ومع 

 في ذلك ولكنّ  ، الأصفهاني حسين محمد الشيخ استاذنا تلميذه وتبعه ، الكفاية

 كقاعدة ؛ متعلقه وتحقيق التكليف موضوع قيحلتن الجارية الأصول خصوص

 . الأحكام نفس في الجارية الأصول دون ، واستصحابهما الحلية وأصالة الطهارة

 ، الأحكام موضوعات في الأصل دليل بأنّ  اعتقاده عنده الرأي هذا ومنشأ 

 يكون بأنْ  ، قهومتعلّ  التكليف موضوع في المعتبر الجزء أو الشرط لدائرة موسع

 شئٍ  كل أنّ  على يدلّ ،  " قذر أنه تعلم حتى نظيف شئٍ  كلّ  ":  × قوله مثل

 ، آثارها بترتيب حكمٌ  بالطهارة والحكم ، بالطهارة محكوم بنجاسته العلم قبل



 )٢١٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الصلاة فتصح ، الشرطية منها التي والوضعية التكليفية لأحكامها وإنشاءٌ 

 . الواقعي بالطاهر تصح كما الطهارة بمشكوك

 الطهارة من أعمَّ  ـ حقيقةً  ـ الصلاة في الشرط يكون أنْ  ذلك من ويلزم 

 . الظاهرية والطهارة الواقعية

 موجباً  ذلك يكون لا الخلاف انكشف فإذا ، كذلك الأمر كان وإذا 

 من ارتفاعه قبيل من إليه بالنسبة يكون بل ، لشرطه العمل فقدان لانكشاف

 به ىتَ أَ  ما إلى بالنسبة الإجزاء لعدم معنى حينئذٍ  يتصور فلا ، الجهل ارتفاع حين

 ؛ تحقيقاً  فيه المعتبر لشرطه واجداً  يكون به ىتَ أَ  ما أنّ  والمفروض ، الشك حين

 فلا ، الجهل حين والظاهرية الواقعية الطهارة من الأعم هو الشرط أنّ  باعتبار

 . للشرط فقدانٌ  ولا للخلاف انكشافٌ  فيه يكون

 يسعها ولا ذكرها يطول ، مناقشات بعدة نائينيال الميرزا شيخنا ناقشه وقد 

 )) .  كتابنا مستوى فوق هي التي الدقيقة المباحث من والموضوع ، المختصر هذا

 الخطأ انكشاف مع الأصول في الإجزاءكان كلامنا ومازال في المسألة الثانية ، مسألة 

ر طاب ثراه ـ أولاً ـ محلَّ النزاع في المسألة يقيناً  ، وبعد ذلك نطرح سؤال البحث ،  ، وقد حرَّ

 وهو : 

، ة على موضوعٍ من موضوعات الأحكامإنّه إذا قام أصلٌ من الأصول العملية الشرعي 

أو حكمٍ من الأحكام ، وأدّى المكلف وظيفتَه على طبق مؤدّى الأصل ، ثم انكشف 

 الخلاف يقيناً ، فهل يكون هذا العمل مجزياً عن الواقع أو لا ؟ . 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢١٨(

: هل الإتيان بمؤدّى الأصول العملية الشرعية ، يجزي عن إتيان المأمور به  وبكلمةٍ  

 الواقعي ، عند كشف الخطأ يقيناً ؟ . 

ف على أنّ هذه الأصول العملية الشرعية ، تجري في موردين :    وينبغي ـ أولاً ـ التعرُّ

قاتها ، ول : الأصول الجارية في موضوعات الأحكام الشرعية أو متعلّ الأالمـورد  

بمعنى أنّ الأصل يجري ليُنقّح موضوع الحكم الشرعي ويحُقّق متعلّقه ، ومن ثَمّ يترتب 

 عليه الحكم الشرعي ، وذلك من قبيل : أصالة الطهارة ، وأصالة الحلية ، واستصحابهما . 

 فمثلاً : إذا شككنا في أنّ هذا الماء الخارجي طاهرٌ أو نجسٌ ؟ ، فإذا أجرينا فيه أصالة 

الطهارة ، وقلنا إنّ الأصل في كلّ ماءٍ الطهارةُ ، عند ذلك يترتّب الحكم الشرعي من جواز 

 الوضوء أو الغسل به ، وغير ذلك من الأحكام . 

خر : الأصول الجارية في نفس الأحكام ؛ من قبيل أصالة البراءة الشرعية ، الآالمـورد  

 والاستصحاب . 

فقد أفاد الماتن طاب ثراه ، أنّ المترأى لأول وهلةٍ أنه وأما الإجابة على سؤال البحث ،  

؛ وذلك  الموضوعات في ولا الأحكام في لا في هذه المسألة مطلقاً ، الإجزاء لتوهم مجال لا

لأنّـا في باب الأمارات عند كشف الخطأ يقيناً لمّا قلنا بعدم الإجزاء مطلقاً سواء أكانت 

وضوعات ، ففي باب الأصول العملية عند كشف الخطأ الأمارة قائمةً على الأحكام أم الم

 يقيناً نقول بعدم الإجزاء بطريقٍ أولى . 

ووجه الأولوية ، هو : أنّ الأمارة طريقٌ إلى الواقع ، وجسرٌ يصل المكلف من خلاله  

إلى المصلحة الواقعية ، ولكن مع ذلك لو اتُفق أنْ خالفت الأمارة الواقع ، لَـماَ كانت 

 للمكلف إلى المصلحة الواقعية ، فلذا لا تكون مجزيةً عن الواقع . موصولةً 

بينما الأصل العملي ليست فيه جنبة الطريقية إلى الواقع والكاشفية عنه أصلاً ، بل هو  



 )٢١٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ف وظيفةٍ عمليّةٍ   الوقتي والعلاج العمل مقام في الحيرة لرفع الشاكّ  الجاهل إليها يرجعصرِْ

 زفيتنجّ  الواقع ، وأما فهو باقٍ على واقعيته من دون أنْ نصلَ إليه ، ، وإلاّ لا طريقيّة له إلى

 ، فلابد من الإعادة ، هذا من جانب .  وانكشافه به العلم حين

 عند الحيرة رفع غير الأصلمؤدّى ب العمل في مصلحة لاومن جانبٍ آخر ، أنه  

 الإجزاء يقتضي حتى الواقع مصلحة بها تداركيُ  وافيةٌ  مصلحةٌ  فيه تصوريُ  فلا ومعه الشك،

  . الواقع عن به والاكتفاء

فالنتيجة : أنّ عدم الإجزاء في باب الأصول العملية عند كشف الخطأ يقيناً ، أوضح  

 مما هو عليه في باب الأمارات كذلك . 

 .  العملية الأصول في الإجزاء بعدموعلى هذا الأساس نجد علمائنا المتقدمين قد أفتوا  

الرغم من ذلك ، لدى مراجعة كلمات المتأخرين من الأصوليين ، نرى أنّ  ولكن على 

عدّةً منهم قالوا بالإجزاء في هذا الباب ، منهم : المحقق الشيخ صاحب الكفاية طاب ثراه ، 

وتبعه تلميذه المحقق الأصفهاني طاب ثراه ، غاية الأمر أنّ قولهم بالإجزاء في خصوص 

 الحلية وأصالة الطهارة كقاعدةموضوعات الأحكام ؛ الأصول العملية الجارية في 

وأما بالنسبة إلى الأصول الجارية في نفس الأحكام ، فقالوا بمقالة المتقدمين  ، واستصحابهما

 الأمر من كان ما نّ ـ أعني : عدم الإجزاء ـ ، حيث أفاد صاحب الكفاية طاب ثراه : أ

 ؛ لامحالة يجزي مما فهو ، والجهل لشكا وعاء في الجزء أو الشرط لعْ جَ  بلسان الظاهري

 الثوب طهارة ـ مثلاً ـ  أحرزنا فإذا،  ونحوها ، واستصحابهما الحلية أو الطهارة كقاعدة

 جلده في يناوصلّ  الحل بقاعدة اللحم يةحلّ  ـ مثلاً ـ  أحرزنا أو ، فيه يناوصلّ  الطهارة بقاعدة

 كون على بناءً  ؛ باستصحابهما الحلية أو الطهارة ـ مثلاً ـ  أحرزنا أو ، وبره أو شعره أو

 ثم الأمارات ـ كما هو المختار عنده طاب ثراه ـ من لا ، العملية الأصول من الاستصحاب



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٢٠(

 ففي ، كذلك حلالاً  يكن لم اللحم أنّ  أو ، واقعاً  طاهراً  يكن لم الثوب نّ وأ الخلاف انكشف

 .  )١( أصلاً  القضاء أو الإعادة إلى نحتاج يكاد ولا الواقعي عن به المأتي يجزي هكلِّ  هذا جميع

 هذا ومنشأ "وأفاد في وجه ذلك ـ كما أشار إليه الشيخ الماتن طاب ثراه ؛ بقوله :  

ـ ما حاصله :  "...  عٌ موسِّ  الأحكام موضوعات في الأصل دليل بأنّ  اعتقاده عنده الرأي

 أنّ هناك صنفين من الأدلة في المقام : 

 "لمبيِّنة لسلسلة من الأجزاء والشروط للتكاليف ؛ من قبيل : ول : الأدلة االأالصنف  

لا صلاة  "الدال على جزئية فاتحة الكتاب في الصلاة ، و  )٢( "لا صلاة إلاّ بفاتحة الكتاب 

  الدال على شرطية الطهارة للصلاة ، ونحوهما . )٣( "إلاّ بطهور 

 لجزء ، هو الواقعي منهما . والملاحظ أنّ ظاهر هذا الصنف ، أنّ ما هو الشرط أو ا 

كلّ شئٍ  "خر : الأدلة الدالة على اعتبار الأصول العملية ؛ من قبيل : الآالصنف  

 حلال لك هو شئٍ  كلّ  "الدال على اعتبار أصالة الطهارة ، و  )٤( " قذر أنه تعلم حتى نظيف

 ونحوهما .  الدال على اعتبار أصالة الحليّة ، )٥( " فتدعه بعينه حرام أنه تعلم حتى

 الظاهري الحكم هو ، الأصول تلك موارد في المجعولوالملاحظ في هذا الصنف ، أنّ  

 دون من يكون ماإنّ  ذلك أنّ  الطبيعي ومن ، جهل هو بما بالواقع والجهل الشكّ  ظرف في

 لا هنا ومن ، لسانها في موضوعه في الشكّ  ذخِ أُ  الأمر الذي ، أصلاً  الواقع إلى نظرها لحاظ

                                                             

 .  ٢٦٩/  ١، وشرحها عناية الأصول ـ الفيروزآبادي  ٨٦ينظر : كفاية الأصول  )١(

 .  ٢ح  ١٩٦/  ١الأحسائيعوالي اللئالي ـ  )٢(

 .  ١ح  ٩باب  ٢٢٢/  ١وسائل الشيعة ـ الحر العاملي  )٣(

 .  ٤ح  ٣٧باب  ١٠٥٤/  ٢المصدر نفسه  )٤(

 .  ٤ح  ٤باب  ٦٠/  ١٢المصدر نفسه  )٥(



 )٢٢١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ـ مواردها في المجعول الظاهري الحكم أنّ  بداهة ؛ أخرى وبالكذب تارةً  بالصدق صفتيُ 

 من يرتفع الانكشاف وبعد ، الخلاف انكشاف قبل حقيقةً  موجود ـ الحلية أو كالطهارة

 نظريته على بناءـ  الاستصحاب حتى موضوعه بارتفاع الحكم كارتفاع ، الأول من لا حينه

 . أخرى وبالكذب مرةً  بالصدق الاتصاف يعقل لا مثله وفي ، طاب ثراه ـ

ـ أي :  الواقعية الأدلة على الأصول تلك حكومة : فالنتيجة هي ذلك أساس علىو 

 على دلّ  ما إنّ  حيث ؛ دائرتها توسعة وتوجب الظاهر مرحلة في أدلة الأجزاء والشروط ـ

 ولكنها ، الواقعية الحلية أو الطهارة في ظاهرٌ  ـ مثلاً  ـ للصلاة الحلية أو الطهارة شرطية

 : هو ، الحكومة هذه فمقتضى ، الظاهرية الحلية أو الطهارة ومن منها أعم الشرط جعلت

 أنّ  فكما ، أصلاً  الناحية هذه من بينهما فرقٍ  لاب الواقعية كالطهارة الظاهرية الطهارة أنّ 

 واجداً  كان إذا فكذلك ، حقيقةً  للشرط واجدٌ  الواقعية للطهارة واجداً  كان إذا المكلف

 فاقدٌ  العمل أنّ  عن ينكشف لم الخلاف انكشف ثم معها صلىّ  فلو ، الظاهرية للطهارة

 . عليه وقع عما ينقلب لا والشئ ، حقيقةً  له واجدٌ  هو بل ، للشرط

 في ودخلها للطهارة الشرطيّة إثبات تتكفّل الطهارة اشتراط أدلّة أنّ  : أخرى وبكلمةٍ 

 تكفّلٌ م " قذر أنّه تعلم حتّى نظيف شئٍ  كلّ  " الطهارة قاعدة دليلَ و ، بها المشترط العمل

 الظاهريّة الطهارة أنّ  بينٌّ وم الاشتراط دليل في المأخوذ الشرطيّة موضوع صدق لتوسعة

 الظاهريّة الطهارة مع به المأتي فيكون ، الاشتراط دليل في المأخوذ الموضوع أفراد أحد

 ، بشرطه به بالمأمور لإتيانه ؛ الواقع عن ومجزياً  الشكّ  ظرف في واقعاً  الطهارة لشرط واجداً 

 لشرطه العمل فقدان ينكشف لم الظاهريّة الطهارة وزالت بالنجاسة وعلم الشكّ  زال فإذا

 الموضوع لتبدُّ  باب من يكون نّماإ بل ، الظاهريّة الطهارة وهو واقعاً  للشرط واجدٌ  لأنّه ؛

 . الشكّ  زوال حيث نم موضوعه بارتفاع الشرط وارتفاع



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٢٢(

 حاكمٌ  ، "شئٍ نظيف ...  كلّ  " : × قوله وهو ـ الطهارة قاعدة فدليل:  وبالجملة 

 يوجب لأنّه ؛ ـ ونحوه " بطهور إلاّ  صلاة لا " : × قوله : أعني ـ الاشتراط أدلّة على

  . موضوعها في التوسعة

 الحلّيّة قاعدة دليل بل ، الطهارة بقاعدة تختصّ  لا المدّعاة الحكومة أنّ :  وغير خفي 

 .  )١( عليها حاكمٌ  أيضاً  استصحابيهما أنّ  كما ، عليها حاكمٌ  أيضاً 

 انكشاف فيه يعقل فلا ، الأعم كان إذا الشرط أنّ  : هي ، ذلك ضوء على فالنتيجة 

 بارتفاع يرتفع الأمر غاية ، ظرفه في له واجداً  كان ما بعد له العمل وفقدان الخلاف

 والجهل الشكّ  دام ما الظاهر مرحلة في واقعاً  ثابتة أحكام فهي ، شكّ ال وهو موضوعه

 عدمها بان ثم،  كذلك مباحٍ  مكانٍ  في أو ، ظاهراً  طاهرٍ  ثوبٍ  مع فالمكلّ  صلىّ  فلو ، بالواقع

 ومن منها أعم الشرط أنّ  لفرض ؛ ظرفها في للشرط فاقدة الصلاة أنّ  ينكشف لم واقعاً 

 يعقل فلا ، حقيقةً  ظرفها في لها واجدة اأنهّ  والمفروض ، ةالظاهري الحلية أو الطهارة

 .  إليها بالإضافة الخلاف انكشاف

 ليس الشرط أنّ  عرفت قد ولكن ، الواقعية الحلية أو للطهارة فاقدة هي ، نعم 

 . خصوصها

 بلحاظ هو إنما الموارد هذه أمثال في الخلاف بانكشاف التعبير أنّ  ، يظهر هنا ومن 

 . الواقعية الحلية وأ الطهارة

 ، الأصول هذه موارد في الإجزاء عدم أنّ :  وهي ، النتيجة هذه إلى انتهينا قد هنا إلى 

                                                             

  ) . ٢هامش (  ١٦٧/  ١ "تعليق السبزواري  "ينظر : كفاية الأصول  )١(



 )٢٢٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  )١( بالإجزاء القول من مناص فلا ، معقولٍ  غير

طاب  النائيني الميرزا شيخناثم ذكر الماتن طاب ثراه ، أنّ التقريب المذكور قد ناقش فيه  

 .  )٢( المختصر هذا يسعها ولا ذكرها وليط ، مناقشات بعدة ثراه

  هذا تمام الكلام في المسألة الثانية من مسائل البحث . 

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

أي : فلا يتصوّر في العمل )  وافية مصلحة فيه تصوريُ  فلاقولـه طاب ثراه : (  

 ... بالأصل

ال المحقق صاحب الكفاية طاب ق)  الكفاية صاحب شيخنا منهمقولـه طاب ثراه : (  

 ، متعلّقه وتحقيق التكليف موضوع هو ما تنقيح في يجري منه كان ما أنّ :  والتحقيقثراه : ( 

قِ  بلسان وكان  في واستصحابهما بل ـ الحلّيّة أو الطهارة كقاعدة ؛ شطره أو شرطه هو ما تحقُّ

...  دليله فإنّ  ؛ يجزئ ، الحلّيّة وأ بالطهارة طاشترُ  ما كلّ  إلى بالنسبة ونحوها ـ قويٍّ  وجهٍ 

 .  )٣(إلخ ) 

وقوله طاب يعني به الشرط ،  التكليف ) موضوع هو وقوله طاب ثراه : ( تنقيح ما 

 الظاهري الأمر من كان ما نّ يعني به الجزء ، فحاصل عبارته : أ متعلّقه ) ثراه : (وتحقيق

 ـ الجزء به يعني ـ قهمتعلّ  وتحقيق ـ الشرط به ـ يعني التكليف موضوع هو ما تنقيح في يجري

                                                             

، محاضرات في  ٤٧٥/  ١ة الأصول ـ الـشيخ آل راضي ينظر : بداية الـوصول فـي شرح كـفاي )١(

 وما بعدها .  ٢٥٤/  ٢أصول الفقه ـ تقرير بحث السيد الخوئي للشيخ الفياض 

وما  ٢٤٩/  ٢ـ  ١وإنْ شئت المزيد ، فراجع فوائد الأصول ـ تقرير بحث النائيني للشيخ الكاظمي  )٢(

  . ٢٨٧/  ١ي بعدها ، أجود التقريرات ـ تقرير بحثه للسيد الخوئ

 .  ٨٦كفاية الأصول  )٣(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٢٤(

طأ يجزي عن الواقع عند انكشاف الخ فهو جزؤه ، أو شرطه هو ما قتحقُّ  بلسان وكان

 . )١(يقيناً 

قال المحقق )  الأصفهاني حسين محمد الشيخ استاذنا تلميذه وتبعهقولـه طاب ثراه : (  

 اللب بحسب المشهور على الأمارات وأدلة القواعد مفاد أنّ الأصفهاني طاب ثراه : ( 

 بالطهارة الحكم بين اً لبّ  الفرق عدم ومقتضاه ، للواقع مماثلةٍ  أحكامٍ  إنشاء كان وإنْ  والواقع

 حينئذٍ  منشئة كانت نْ فإ ، الشرطية أحكامها من نّ إ حيث؛  الأمارة بدليل أو ، بالقاعدة

 .  )٢( ... إلخ ) تقدير أي على كذلك الأمر كان،  الشرط مع الصلاة وكانت

 وتحقيق التكليف موضوع لتنقيح الجارية الأصول خصوص فيقولـه طاب ثراه : (  

مةً لبيان الرأي المختار . )  قهمتعلّ   هذا هو المورد الأول من موردي البحث الذي ذكرناه مقدِّ

والفرق بين )  واستصحابهما الحلية وأصالة الطهارة كقاعدةقولـه طاب ثراه : (  

والحليّة من جانب ، وبين استصحابهما من جانبٍ آخر ، يظهر في : أنّ  أصالتي الطهارة

الحالة السابقة المتيقّنة في الأصلين إما ألاّ توجَد في البين أصلاً ، أو توجد ولكنها لم تُلحَظ ، 

بل مجرد الشكّ في الطهارة أو الحليّة موجبٌ للحكم بالطهارة أو الحليّة ، بخلاف 

 .  )٣(بر في جريانه ملاحظة الحالة السابقة المتيقّنة كما لا يخفى الاستصحاب ، فإنه يعت

هذا هو المورد الثاني من )  الأحكام نفس في الجارية الأصول دونقولـه طاب ثراه : (  

مةً لبيان الرأي المختار .   موردي البحث الذي ذكرناه مقدِّ

                                                             

 .  ٢٦٨/  ١ينظر : عناية الأصول في شرح كفاية الأصول ـ الفيروزآبادي  )١(

 .  ٢٧٥/  ١نهاية الدراية في شرح الكفاية  )٢(

 .  ١٢٣/  ٢ـ الشيخ المحمدي  "شرح فارسي  "ينظر : شرح أصول فقه  )٣(



 )٢٢٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٢٧اة (( 

 مع والأصول الأمارات في اءالإجز ـ ٣قال المصنِّـف طاب ثراه : (( 

 : معتبرة بحجة الخطأ انكشاف

 فإنّ  ، للمكلفين بها البلوى عموم جهة من الإجزاء في مسألةٍ  أهم وهذه 

 السابقة أعمالهم فساد يوجب بما الرأي في لتبدُّ  لهم يحصل ما كثيراً  المجتهدين

 شخصٍ  تقليد من نينتقلو قد أيضاً  دونوالمقلِّ  ، لهم دونالمقلِّ  وبتبعهم ، ظاهراً 

 . السابقة الأعمال فساد يوجب بما الرأي في الأول يخالف آخر شخصٍ  تقليد إلى

 : الأحوال هذه في فنقول 

 إشكال لا ، دالمقلِّ  أو المجتهد إلى بالنسبة اللاحقة المعتبرة الحجة قيام بعد إنه 

 . قةالساب بالوقائع المرتبطة غير اللاحقة الوقائع في بها الأخذ وجوب في

 أصلاً  أثرٌ  عليها يترتب لا التي السابقة الوقائع مضي في ـ أيضاً  ـ إشكال ولا 

 . اللاحق الزمن في

 لو ما مثل ؛ السابقة بالوقائع المرتبطة اللاحقة الوقائع في الإشكال وإنما 

 الحجة بمقتضى ملعَ  وقد العبادة وقت في تقليداً  أو اجتهاداً  الخطأ انكشف

 .  كالصلاة؛  قضىيُ  مما عمله وكان الوقت خارج في الخطأ فانكش أو ، السابقة

 الحجة قامت ثم تقليداً  أو اجتهاداً  عربي غير بعقدٍ  زوجةً  تزوج لو ما ومثل 

 . موجودة تزال لا والزوجة العربي اللفظ اعتبار على عنده



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٢٦(

 . الإجزاء عدم الخارجية الموضوعات في المعروف فإنّ  

 الأمور في سيما لا الإجزاء على الإجماع بقيام قيل فقد ، الأحكام في أما 

 . المتقدم الأول كالمثال العبادية

 تقتضي هل ؟ هنا تقتضي ماذا القاعدة عن نبحث أنْ  الباب في العمدة ولكنّ  

 . الإجزاء تقتضي لا أنها والظاهر ؟ تقتضيه لا أو الإجزاء

 أنّ  عييدّ  أنْ  دلاب الإجزاء عييدّ  نْ مَ  إنّ :  يقال أنْ  ينبغي ما وخلاصة 

 التي الأخيرة الحجة طبق على العمل إلاّ  اللاحق الزمان في يلزمه لا المكلف

 . حينها في عليه ماضية حجة طبق على كان فقد السابق عمله وأما ، عنده قامت

 الحكم في لتبدّ  أنه يدعي أنْ  إما له حصل الذي لالتبدُّ  إنّ :  له يقال ولكن 

 . لهما ثالث ولا ، عليه الحجة في لتبدّ  أو الواقعي

 تستلزمنها لأ ؛ بطلانها في إشكال فلا ، الواقعي الحكم في لالتبدُّ  دعوى أما 

 . ظاهر وهو ، بالتصويب القول

 بالنسبة حجة هي الأولى الحجة أنّ  أراد فإنْ  ، الحجة في لالتبدُّ  دعوى وأما 

 إلى بالنسبة الإجزاء في ينفع لا فهذا ، فقط وقتها إلى وبالنظر السابقة الأعمال إلى

 .  السابقة الأعمال وآثار اللاحقة الأعمال

 اللاحقة الأعمال إلى بالنسبة حتى مطلقاً  حجة هي الأولى الحجة أنّ  أراد وإنْ  

 ينكشف الاجتهاد لتبدُّ  في لأنه ؛ قطعاً  باطلة فالدعوى ، السابقة الأعمال وآثار

 أعماله إلى بالنسبة حتى طلقاً م حجة يكن لم السابق المدرك أنّ  معتبرة بحجة



 )٢٢٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 مطلقاً  حجة الأول المدرك أنّ  لا ، بحجة ليس وهو حجة تخيله أنه أو ، اللاحقة

 . أخرى حجة الثاني وهذا

 انكشاف هو الثاني التقليد مقتضى فإنّ  ، التقليد لتبدُّ  في الكلام وكذلك 

 طبق على الأثر ترتيب من فلابد ، الأول التقليد طبق على الواقعة الأعمال بطلان

 إلى بالنسبة حجة كلا ـ الأول التقليد أي ـ السابقة الحجة فإنّ  ، الفعلية الحجة

 الحكم في لالتبدُّ  عدم والمفروض ، وقته في عليه حجة كانت وإنْ  اللاحقة الآثار

 ،تقتضيه وما الفعلية الحجة طبق على العمل فيجب ، حاله على باقٍ  فهو الواقعي

 . عليه الإجماع ثبت إذا إلاّ  إجزاء فلا

 هذا مستوى فوق القول من سعةٍ  إلى يحتاج الموضوع هذا في الكلام وتفصيل 

 .  المختصر

 القطع تبدل في تنبيه

 ، خطؤه يقيناً  له بان ثم ، قطعه طبق على ملفعَ  خطأً  بأمرٍ  المكلف قطع لو 

 .  الإجزاء عدم في الشك ينبغي لا فإنه

 الواقع مصلحة يستوفي ما يفعل لم الأول القطع عند لأنه ؛ واضح والسر 

 في لأنه ؛ ؟ الواقعي التكليف يسقط فكيف ، الاستيفاء وجوه من وجهٍ  بأي

 . الأمر ليتخيّ  كان وإنما إليه موجه أمر لا الحقيقة

 . قضاءً  خارجه وفي أداءً  الوقت في الواقع امتثال فيجب ، وعليه 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٢٨(

 لمصلحة قاً محقِّ  الاتفاق باب نم كان بوجوبه قطع الذي العمل أنّ  لو ، نعم 

 جهة من ليس اتفاقي آخر أمر هذا ولكن ، مجزئاً  يكون أنْ  لابد فإنه ، الواقع

 )) .  الوجوب مقطوع كونه

 من مسائل الأمر الظاهري ، وهي :  المسألة الثـالثـةالكلام في 

 معتبرة بحجة الخطأ انكشاف مع والأصول الأمارات في الإجزاء

نّ المكلف إذا أدّى وظيفته على طبق أمارةٍ أو أصلٍ عملي ، ثم انكشف وبيان ذلك : أ 

الخلاف بقيام حجةٍ معتبرةٍ فعليةٍ ، فهل الأعمال السابقة التي أدّاها على طبق تلك الأمارة 

 أو ذلك الأصل ، مجزيةٌ عن الواقع أو لا ؟ 

المكلف فعلاً على طبق  والمراد بالحجّة المعتبرَة الفعلية : هي الحجّة التي تجعل وظيفةَ  

 الحجّة اللاحقة دون الحجّة الأولى . 

مةً ـ نكتتين :    وقد بينَّ الشيخ الماتن طاب ثراه ـ مقدِّ

 مسألةٍ  أهمُّ  المسألة الثالثة ، هذهولـى : في بيان أهمية هذه المسألة ، فأفاد بأنّ الأالنكتـة  

سواءً في ذلك المجتهدون  ، كلفينلمميع الج بها البلوى عموم جهة من ؛ الإجزاء باب في

 فسادَ  يوجب بما الرأي في لٌ تبدُّ  لهم يحصل ما كثيراً  والمقلِّدون ، أما المجتهدون ؛ فإنّا نرى

 سواء ، الاجتهاد لتبدُّ  موارد، بلا فرقٍ في  لهم دونالمقلِّ  وبتبعهم ، ظاهراً  السابقة أعمالهم

 من استظهر لو كما ؛ أولاً  استظهره ما فخلا الدليل من استظهاره لأجلأ ـ  لهتبدُّ  كانأ

 .  الحرمة أو الوجوب واستظهر استظهاره عن لدَ عَ  ثم ، الإباحة أو الاستحباب الدليل

 وغير ، الأقوى المعارض أو الحاكم أو صالمخصِّ  أو دالمقيِّ  على عثوره لأجل ب ـ أم 

  . الرأي لتبدُّ  موارد من ذلك

 تقليد إلى شخصٍ  تقليد من ينتقلون قد من أنهم أيضاً  ؛ فلما نشاهده دونالمقلِّ أما و 



 )٢٢٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  . السابقة الأعمال فساد يوجب بما الرأي في الأول يخالف آخر شخصٍ 

 فالمسألة إذاً عامّة البلوى .  

 خـرى : في بيان محلّ النزاع . الأالنكتـة  

ث عن مقتضى القاعدة في المقام نشير إلى محلّ النزاع في المس  ألة ، وحاصله : وقبل التحدُّ

رة في المسألة ثلاثة :   إنّ الصور المتصوَّ

 لا ، دالمقلِّ  أو المجتهد إلى بالنسبة اللاحقة ةالمعتبرَ  ةالحجّ  قيام بعد إنهولى : الأالصورة  

 ؛ السابقة بالوقائع المرتبطة غير اللاحقة الوقائع في بها الأخذ وجوب في ولا ريب إشكال

 بالمستصحَ  الثوب نجاسة على نةالبيّ  قيام فبعد،  الأمارة تلك اعتبار مقتضى هو ذلك فإنّ (

 فيما وكذا ، ونحوه معه الصلاة جواز عدم من عليه النجاسة آثار ترتيب من بد لا الطهارة

 دالمقلّ  رجع إذا فيما وكذا ـ ، مثلاً ـ  سالةالغُ  طهارة من به أفتى فيما له المجتهد خطأ ظهر إذا

 ذلك يكون أنْ  ينبغي ولا ـ ، مثلاً ـ  بالنجاسة القائل فتوى إلى ةبالطهار المفتي تقليد عن

 .  )١()  للأنظار مطرحاً 

 فهذه الصورة خارجةٌ عن محل النزاع ، والبحث عن الإجزاء فيها لا معنىً له .  

 لا ، دالمقلِّ  أو المجتهد إلى بالنسبة اللاحقة ةالمعتبرَ  ةالحجّ  قيام بعد إنهالصورة الثـانية :  

 الزمن في أصلاً  أثرٌ  عليها يترتب لا التي السابقة الوقائع مضي في ـ أيضاً  ـ ولا ريب كالإش

 باعتقاد بالفارسية، ولا يعقل البحث عن الإجزاء فيها ؛ كمَنْ عَقَدَ على امرأةٍ  اللاحق

 يقول نْ مَ ، ثم ماتتْ ولم يترتّب عليها أثرٌ فعلاً ، وبعد الموت قلَّد  اجتهاداً  أو تقليداً  الصحة

، ففي مثل ذلك لا معنى للبحث عن  ذلك إلى اجتهاده لتبدَّ  أو بالفارسية العقد بفساد

                                                             

 .  ٢٨مطارح الأنظار ـ الشيخ الأنصاري  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٣٠(

 .  )١(الإجزاء 

 فهذه الصورة ـ أيضاً ـ خارجةٌ عن محلّ الكلام .  

؛  السابقة بالوقائع ذات الارتباط اللاحقة الوقائع في الإشكال إنماالصورة الثـالثـة :  

 مثل : 

المكلف أولَّ الوقت بدون سورةٍ ، ثم انكشف الخطأ داخل الوقت وتبينَّ أ ـ ما لو صلىّ  

 .  الوقت خارج في الخطأ انكشف أو،  تقليداً  أو اجتهاداً وجوب السورة في الصلاة 

 على عنده الحجة قامت ثم ، تقليداً  أو اجتهاداً  عربي غير بعقدٍ  زوجةً  تزوج لو ماب ـ  

  . موجودة تزال لا والزوجة ، العربي اللفظ اعتبار

 تقليده لتبدَّ  ثم ، الودجين بفري الذبيحة ةحليّ  اجتهاداً  أو تقليداً  اعتقاده كانت ـ مَنْ  

 وقد بقي مقدارٌ من الذبيحة .  ، الأربع فري وجوب إلى اجتهاده أو

 وغير ذلك من الأمثلة ، ففي هذه الموارد يأتي بحث الإجزاء .  

 الخلاف انكشف إذا ما هو ، والمحققين الأعلام بين هذه مسألتنا في النزاع محلُّ إذن :  

 يقع ذلك ففي ، الخلاف على معتبرةٍ  ةٍ حجّ  بقيام العملية والأصول الأمارات موارد في

 الواقعي بالأمر به المأمور عن يجزئ هل ، الظاهري بالأمر به بالمأمور الإتيان أنّ  في الكلام

 .  ؟ يجزئ لا أو ، قضاءً  أو إعادةً 

 فيد الشيخ الماتن طاب ثراه ، أنّ المعروف والمشهور بين الأعلام ، هو عدم الإجزاء أفا 

 علىبعد انكشاف الخلاف ؛ كما في المثالين الثاني والثالث ، فيترتّب  الخارجية الموضوعات

                                                             

، فإنّ  أو ( كما إذا كان المبادرة والتعجيل واجباً  فبادر إليه المكلف ، ثم تبيـّن خطاؤه فـيما بادر إليه )١(

مضي مثل تلك  قـضية الـلطف ـ كما مر ـ إيصال مصلحة التعجـيل إلى المكلف ، ولا يعـقل القول بعدم

 الواقعة ) المصدر نفسه . 



 )٢٣١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، اجتهاداً  أو تقليداً  الصحة باعتقاد بالفارسية المعقودة المرأة على العقد تجديد وجوب ذلك

 نْ فيمَ  الكلام وكذا ، ذلك إلى اجتهاده لتبدّ  أو بالفارسية العقد بفساد يقول نْ مَ  دقلّ  ثم

 إلى اجتهاده أو تقليده لتبدّ  ثم ، الودجين بفري الذبيحة ةحليّ  اجتهاداً  أو تقليداً  اعتقد

 النجاسة من:  عليها الميتة آثار ترتيب الذبيحة بقاء مع يجب فإنه ، الأربع فري وجوب

 ثمن لأنه ؛ المشتري إلى ثمنها ورد ملاقيها عن الاجتناب ووجوب والبيع لكالأ وحرمة

 .  )١(أكله  له يحل فلا ميتة

 قدف ، الاجتهاد لتبدّ  موارد في كما ؛ الخلاف انكشف ثم ،الشرعية  الأحكام في أماو 

، فلا  تقدمالم الأول كالمثال ؛ العبادية الأمور في سيما لا الإجزاء على الإجماع بقيام فيها قيل

 تجب إعادة الصلوات الماضية لا أداءً ولا قضاءً . 

ـ مع قطع النظر عن الإجماع الذي هو دليل  الباب في العمدةثم أفاد طاب ثراه ، أنّ  

 لا أو الإجزاء تقتضي هل ؟ هنا تقتضي ماذا الأولية القاعدة عن نبحث أنْ خاص ـ 

  تقتضيه؟

بنكتة : أنّ مَنْ يدّعي  ، هو عدم الإجزاءاستظهر طاب ثراه أنّ مقتضى القاعدة  

 هو كما ـ ةٍ معتبرَ  حجةٍ  بقيام كان إذا الخلاف انكشاف، له عدّة أدلة عمدتها ، أنّ الإجزاء

 هو كما ، للواقع ومخالفتها الأولى الحجة للمكلّف ببطلان علم فلا ـ ، الكلام مفروض

 هذه من كاللاحقة السابقة الحجة بل ، وجداني بعلمٍ  الخلاف انكشاف كان إذا فيما الحال

 يحتمل فكذلك دون الأولى ، للواقع مطابقة اللاحقة ةالحجّ  تكون أنْ  يحتمل فكما ، الناحية

 مقلديه وعلى ، الثانية الحجة عنده قامت نْ مَ  على فعلاً  الواجبالعكس ، غاية الأمر أنّ 

 إلى ندالمستَ  السابق اجتهاده ندو ، الفعلية ةالحجّ  هذه إلى ندالمستَ  الثاني باجتهاده العملُ 

                                                             

 .  ٢٨٧/  ٤ث النائيني للشيخ الكاظمي ينظر : فوائد الأصول ـ تقرير بح )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٣٢(

 . السابقة ةالحجّ 

 اللاحقة ةالحجّ  وصول ظرف في تسقط إنما السابقة حجية أنّ  : هو ، ذلك في والسبب 

 ةالحجّ  كشف عقليُ  لا أنه بداهة ؛ حجيتها على باقية فهي ظرفها في أما ، صغرىً وكبرىً 

 كانت إذاو ، عليه وقع عما ينقلب لا الشئ لأنّ  ؛ ظرفها في السابقة حجية عدم عن اللاحقة

 عن اللاحقة كشف عقليُ  فكيف ـ المفروض هو كما ـ ظرفها في بالحجية متصفة السابقة

 وعدم الخلاف كشف من لا ، الموضوع في لالتبدّ  من الحجية في لفالتبدّ  ؟ فيه حجيتها عدم

 .  السابقة ةالحجّ  لىإ ندةالمستَ  الماضية الأعمال لبطلان وجه فلا وعليه ، الواقع في الثبوت

 السابقة، ةالحجّ  مع المطابقة الماضية الأعمال بصحة الالتزام من مناص لا أنهفتحصل :  

 على المكلف عن صادرة أنها لفرض ؛ خارجه أو الوقت في قضائها أو لإعادتها موجب ولا

 لا الشئ أنّ  البديهي ومن ، أصلاً  لبطلانها مقتضي لا ومعه ، واقعاً  ظرفها في ةالحجّ  طبق

  . عليه وقع عما ينقلب

ل الذي حصل للمكلف بعد قيام الحجّة المعتبرَة الفعلية ، لا   ولكنّـا نقول له : إنّ التبدُّ

 يخلو عن نحوين : إما أنْ يكون حاصلاً في الاجتهاد للمجتهد ، أو في التقليد للمقلِّد . 

ل في الاجتهاد ، فنتساءل من الأالنحـو   ل رأي ول : أما التبدُّ الخصم هل يدّعي أنه بتبدُّ

المجتهد يتبدّل حكم االله الواقعي ، أو يتبدّل الدليل والحجّة على الحكم الواقعي ؟ ولا ثالث 

 لهما . 

 تستلزمنها لأ ؛ بطلانها في إشكال فلا ، الواقعي الحكم في لالتبدُّ  دعوىـ فإنْ أراد  ١ 

ل ؛ لأنّ معنى هذا الكلام أنّ أحك بالتصويب القول ام االله تابعة لآراء المجتهدين ، وبتبدُّ

رأي المجتهد يتبدّل حكم االله الواقعي أيضاً ، والتصويب بهذا المعنى مجمعٌ على بطلانه عند 

 الإمامية . 



 )٢٣٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

بمعنى أنّ الدليل على الحكم الواقعي كان  ، ةالحجّ  في لالتبدُّ  دعوىـ وإنْ أراد  ٢ 

 لدليل حجّةٌ أخرى ، فنتساءل منه أيضاً ما مراده ؟ عبارة عن الحجّة الكذائية وأما الآن فا

 وقتها إلى وبالنظر السابقة الأعمال إلى بالنسبة حجةٌ  هي ، الأولى ةالحجّ  أنّ  أراد فإنْ أ ـ  

 اللاحقة الأعمال إلى بالنسبة الإجزاءالقول ب في يجدي نفعاً  لا هذالا مطلقاً ، لقلنا بأنّ  فقط

ض أنّ الحجّة الأولى هي حجّةٌ بالنسبة إلى ظرفها فقط ، ولا ؛ لفر السابقة الأعمال وآثار

إطلاق لها بالنسبة إلى الزمن اللاحق كي تدلَّ على الإجزاء وعدم لزوم الإعادة بعد كشف 

 الخلاف بقيام حجّةٍ معتبرَةٍ لاحقة . 

 ةاللاحق الأعمال إلى بالنسبة حتى مطلقاً  ةٌ حجّ  هي ، الأولى الحجة أنّ  أراد وإنْ  ب ـ 

بعد وقوف المجتهد على  لأنه ؛ قطعاً  باطلة الدعوى، لقلنا بأنّ هذه  السابقة الأعمال وآثار

لٌ  للمجتهد  السابق المدرك أنّ  رأيه ، ومعنى هذا التبدّل : فيحجّةٍ معتبرَةٍ جديدةٍ يحصل تبدُّ

د كان يتخيّله والمجته ، اللاحقة سواءً بالنسبة للأعمال السابقة أم مطلقاً  حجةً  يكن لم إما أنه

 أعماله إلى بالنسبةحجّةٌ لكن حجّيته ليست مطلقةً حتى  أنه أو حجّةً إلاّ أنه ليس بحجّةٍ ،

ل الاجتهاد ، ، اللاحقة  الأول المدرك أنّ  لا بل حجّيته مختصة بظرفها ، هذا هو معنى تبدُّ

نتيجة تعارض مطلقاً أيضاً ، حتى تكون ال أخرى ةٌ حجّ  الثاني وهذا مطلقاً  ةٌ حجّ للمجتهد 

 الحجّتين وتساقطهما أو ترجيح احديهما . 

 وبناءً على هذا فلا وجه للقول بالإجزاء .  

ل التقليد ، فمقتضى الآالنحـو    انكشاف هو ـ أيضاً ـ ، الثاني التقليدخـر : وأما تبدُّ

 الحجة طبق على الأثر ترتيب من فلابد ، الأول التقليد طبق على الواقعة الأعمال بطلان

،  اللاحقة الآثار إلى بالنسبة ةحجّ  كلا ـ الأول التقليد : أي ـ السابقة الحجة فإنّ  ؛ الفعلية

أنّـا لا نرى  والمفروض ، وقته في عليه ةً حجّ  كانت وإنْ  ولم يوصلنا إلى الحكم الواقعي ،



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٣٤(

 ةالحج طبق على العمل فيجب ، حاله على باقٍ  فالواقع ، الواقعي الحكم في لالتبدُّ  بحصول

  . حتى نصل إلى مصلحة الواقع تقتضيه وما الفعلية

 ثم ، الصلاة في الاستراحة لسةج وجوب عدم يرى مجتهداً  دقلّ  إذا مامثال ذلك :  

 ةٌ حجّ  الأول ففتوى ، الصلاة في وجوبها يرى وهو منه أعلم صار آخر مجتهدٍ  إلى عنه لدَ عَ 

 الثاني فتوى وتصبح الحجية عن سقطتْ  الثاني إلى لدَ عَ  فإذا ، عنه المكلّف يعدل لم طالما

 بالمطابقة الاستراحة جلسة مع الصلاةُ  ، المقدسة الشريعة في الواجب أنّ  على وتدل ، ةً حجّ 

 لا أنها إلاّ  ، ظرفها في ةً حجّ  كانت وإنْ  الأول وفتوى ، بالالتزام بدونها وجوبها نفي وعلى

  . ةالحجّ  عن فتسقط بقاءً  الثاني فتوى تعارض أنْ  تصلح

 الوقت خارج في كان وإنْ  ، الإعادة فعليه الوقت في العدول كان فإنْ  ، هذا وعلى 

 وإنْ  ـ الاستراحة جلسة بدون الصلاة وهيـ  وقتها في بها المأتي الصلاة لأنّ  ؛ القضاء فعليه

 في بها المأمور للصلاة فرداً  ليست اأنهّ  انكشف ، الوقت خارج في أنه إلاّ  ، ةالحجّ  مع كانت

 خارجَ  قضاؤها عليه يجب ، الوقت في الصلاة عنه فاتت فإذا ، ظاهراً  المقدسة يعةالشر

 .  )١( الوقت

فالنتيجة في نهاية المطاف ، هي : أنه لو كنـّا نحن ومقتضى القاعدة ، فيتعين القول بعدم  

  الإجزاء ، إلاّ إذا ثبت الإجماع على الإجزاء .

 

  

 

                                                             

 .  ٤٦٢/  ٣ينظر : المباحث الأصولية ـ الشيخ الفياض  )١(



 )٢٣٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٢٨اة (( 

 : الثانية المسألةطاب ثراه : ((  قال المصنِّـف

 الواجب مةمقدّ 

 : النزاع تحرير 

 على يتوقف حصوله وكان شئٌ  عليه وجب إذا أنه نفسه من يجد عاقلٍ  كلّ  

 الشئ ذلك فعل إلى ليتوصل المقدمات تلك تحصيل من له لابد فإنه ، مقدمات

 . بها

 وقع الذي ماوإنّ  ، والنزاع للشك موضعاً  ليس المقدار بهذا الأمر وهذا 

 العقلية اللابدية هذه أنّ  هو ، الأصوليين عند النزاع فيه وجرى للشك موضعاً 

 ؟ أيضاً  شرعاً  اللابدية منها يستكشف هل بها إلاّ  الواجب يتم لا التي للمقدمة

 مقدمته وجوب الشرعي وجوبه من ـ عقلاً ـ  يلزم هل الواجب أنّ  : يعني

 ؟شرعاً 

 يلزم هل ، الموالي من مولى عند واجبٍ  فعلٍ  لُّ ك:  العموم نحو على فقل أو 

 ؟ المولى ذلك عند أيضاً  مقدمته وجوب عقلاً  منه

 مقدمة بوجوب يحكم لاشك العقل إنّ :  وضوحاً  أكثر رابعة وبعبارة 

 نْ مَ  عند أيضاً  واجبة بأنها أيضاً  يحكم هل ولكن ـ لزومها يدرك : أي ـ الواجب

 ؟ عليها يتوقف بما رمَ أَ 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٣٦(

 موضع هي الشرع وحكم العقل حكم بين فالملازمة ، البيان ذاه وعلى 

 . المسألة هذه في البحث

 ؟ الأصولية المباحث من قسم أي من الواجب مقدمة

 من قسمٍ  أي في أنه نفهم أنْ  نستطيع النزاع تحرير في تقدم ما اتضح وإذا 

 .  المسألة هذه تدخل أنْ  ينبغي الأصولية المباحث أقسام

 أنحاء على تكون ـ بها القول تقدير على ـ الملازمة هذه إنّ  : ذلك وتوضيح 

 . الأخص بالمعنى نةبيّ  أو ، الأعم بالمعنى نةبيّ  أو ، نةبيّ  غير ملازمة إما:  ثلاثة

 ، الأعم بالمعنى نةً بيّ  أو نةٍ بيّ  غيرَ  ـ بها القائل نظر في ـ الملازمة هذه كانت فإنْ  

 بل أبداً  اللفظ دلالة إلى يرجع لا ـ شرعاً  المقدمة وجوب وهو ـ اللازم فإثبات

 هناك تحققت وإذا،  بالملازمة العقلي الحكم هذا حجية على يتوقف إنما إثباته

 .  الإشارة دلالة نوع من فهي دلالة

 المستقلة غير العقلية الملازمات بحث في المسألة تدخل أنْ  فيجب هذا وعلى 

 . الألفاظ مباحث في إدراجها يصح ولا ،

 ، الأخص بالمعنى نةً بيّ  ملازمةً  ـ بها القائل نظر في ـ الملازمة هذه كانت وإنْ  

 ، خاصة الالتزامية الدلالة وهي ، اللفظية بالدلالة محالة لا يكون اللازم فإثبات

 . حجة هي التي الظواهر من الالتزامية والدلالة



 )٢٣٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 من اوجعلوه الألفاظ مباحث في المسألة هذه أدخلوا هذا لأجل ولعله 

 لا بالملازمة القائل كان إذا ذلك في حقٍ  على وهم ، بالخصوص الأوامر مباحث

 . كذلك ليس الأمر ولكنّ  ، الأخص بالمعنى نةً بيّ  ملازمةً  لكونها إلاّ  بها يقول

 ، فيها الأقوال باختلاف جهتين ذات المسألة هذه إنّ :  نقول أنْ  يمكننا ، إذن 

 في تدخل أنْ  ويمكن ، الأقوال بعض على الألفاظ مباحث في تدخل أنْ  يمكن

 . الآخر البعض على العقلية الملازمات

 كما ـ العقلية الملازمات في إدخالها بَ ناسَ  الجهتين بين الجمع لأجل ولكن 

 على أنه الأمر غاية ، الملازمة ثبوت في حال كل على فيها البحث لأنّ  ـ ؛ صنعنا

 ، العقل لحجية صغرى تدخل كما الظهور لحجية صغرى تدخل الأقوال أحد

 بينهما والجامع،  العقل لحجية صغرى الدخول في تتمحض الآخر القول وعلى

 )) .  العقل لحجية صغرى جعلها هو

 المسـألة الثـانيـة : 

 مقـدّمـة الـواجـب 

الكلام في المسألة الثانية من مسائل باب غير المستقلات العقلية ، وهي مسألة مقدّمة  

 الواجب . 

مة ، وتسعة وقد بوّب الشيخ الماتن طاب ثراه مباحث هذه المس  ألة ضمن : مقدِّ

 ، وخاتمة . مطالب

مة ، فقد بينَّ طاب ثراه ثلاثة مطالب من خلال هذه المقدمة ، ونوضّح هذه   أما المقدِّ



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٣٨(

 المطالب عِبرْ عدّة نقاط : 

 عاقلٍ  كلُّ  : النزاع تحرير(  ولـى : ـ ما أشار إليه الماتن طاب ثراه ؛ بقوله :الأالنقطـة  

... ) ـ في تحرير محلّ النزاع ، وذلك من خلال بيان المراد من الوجوب المبحوث عنه في 

 أنَّ  في يشك ولن أحدٌ  يشك لامسألة مقدمة الواجب ، فأفاد طاب ثراه ما حاصله : إنه 

 اللابدية أنّ  بداهة ؛ بالمقدمة الإتيان بدية لا:  يعني ، العقلي الوجوب هو ليس منه المراد

 أنّ  ورأى مقدمته على الواجب توقف أدرك إذا العقلمن المسلمات ؛ فإنّ  للمقدمة العقلية

 امتثالاً  ، إتيانها بلزوم استقلّ  ، العقاب احتمال فيه الذي الواجب ترك إلى يؤدي تركها

 فثبوت ، بةالعقو من للأمن وتحصيلاً  ، والرقية العبودية بوظيفة وقياماً  ، تعالى لأمره

 .  أبداً  فيه للنزاع مجال فلا ، ضروري المعنى بهذا الوجوب

، لابديّة المقدمة  الأصوليين عند النزاع فيه وجرى للشك موضعاً  وقع الذي وإنما 

 التي للمقدمة العقلية اللابدية هذه أنّ شرعاً ، أعني : الوجوب المولوي للمقدمة ، بمعنى 

  ؟ أيضاً  شرعاً  بديةاللاّ  منها ستكشفيُ  هل ، بها إلاّ  الواجب يتم لا

 لزومها يدرك : أي ـ الواجب مقدمة بوجوب يحكم لاشكّ  العقل نّ أ:  أخرى وبعبارة 

  ؟ عليها يتوقف بما رمَ أَ  نْ مَ  عند أيضاً  واجبة بأنها أيضاً  يحكم هل ولكن ـ ،

 هذه في البحث موضع هي الشرع وحكم العقل حكم بين فالملازمة ، البيان هذا وعلى 

  . المسألة

 من قسمٍ  أي من الواجب مقدمةالنقطـة الثـانيـة : ـ ما أشار إليه بقوله طاب ثراه : (  

... ) ـ أنه بعد ما اتّضح مما تقدم في تحرير النزاع ، يتساءل عن دخول  ؟ الأصولية المباحث

حث الألفاظ ، ، هل أنهّا تدخل في مبا الأصولية المباحث أقسامهذه المسألة في أي قسمٍ من 

 أم في الملازمات العقلية ؟ 



 )٢٣٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

والجواب على ذلك : أنّ المستفاد من ظاهر كلمات المحقق صاحب المعالم طاب ثراه ،  

كون هذه المسألة من المسائل اللفظية ، فقد صنفّها واحدةً من مسائل الأوامر ؛ حيث 

شكّ في أنّ استدلاله ، ولا )١(استدلّ على نفي وجوب المقدمة بانتفاء الدلالات الثلاث 

بالدلالات الثلاث التي هي أقسام الدلالة اللفظيّة الوضعيّة ، دليلُ اعتباره إياها واحدة من 

 مسائل الألفاظ . 

إلاّ أنّ المشهور بين المتأخرين ـ ومنهم الشيخ الماتن ـ كونها من المسائل العقلية وداخلة  

 في مبحث الملازمات العقلية . 

ن طاب ثراه في هذا الصدد ما حاصله : إنه لاشكّ في أنّ بحثنا في الملازمة وقد أفاد المات 

 أنحاء على تكون ـ بها القول تقدير على ـ الملازمة هذه، و الشرع وحكم العقل حكمبين 

 .  )٢( الأخص بالمعنى نةبيّ  أو ، الأعم بالمعنى نةبيّ  أو ، نةبيّ  غير ملازمة إما:  ثلاثة

أنّ الملازمة بين وجوب ذي المقدمة ووجوب مقدمته ، غير بيِّنة أو  وحينئذٍ ، فمَنْ يرى 

لامحالة يرى أنّ هذه المسألة تدخل في بحث الملازمات العقلية ؛ على  ، الأعم بالمعنى نةبيِّ 

 بل أبداً  اللفظ دلالة إلى يرجع لا ـ ، شرعاً  مةالمقدّ  وجوب وهو ـ اللازم إثباتأساس أنّ 

، وطالما لم تثبت حجيّة هذا الحكم العقلي  بالملازمة حكم العقل حجية على يتوقف إنما إثباته

 بالملازمة ، فلا نستطيع القول : فالمقدمةُ واجبةٌ . 

إذن : إثبات وجوب المقدمة إنما هو بحكم العقل ، لا بدلالةٍ لفظية ، وعندها فلا ربط  

 لمسألتنا بمباحث الألفاظ . 

                                                             

 .  ٦٢ينظر : معالم الدين  )١(

، ٩٥ـ  ٩٤/  ١وقد بينّ الشيخ الماتن طاب ثراه معنى الملازمة وأقسامها الـثلاثة في كـتابه المنطق  )٢(

  فليراجع هناك .



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٤٠(

 إثباتلا محالة يكون ف ، الأخص بالمعنى نةبيّ  ملازمةٌ تنا ، ومَنْ يرى أنّ الملازمة في مسأل 

 الالتزامية الدلالةمن البين أنّ و ، خاصة الالتزامية الدلالة وهي ، اللفظية بالدلالة اللازم

،  حجة هي التي الظواهرالدلالة الوضعية اللفظية ، وكما أنّ الدلالة المطابقية من  من

 فكذلك الدلالة الالتزامية . 

 وبناءً على هذا ، فالمسألة داخلةٌ في مباحث الألفاظ .  

 الأقوال باختلاف جهتين ذات المسألة هذه إنّ :  نقول أنْ  يمكنناثم أفاد طاب ثراه ، أنه  

 في تدخلوعلى البعض الآخر  ، الألفاظ مباحث في تدخل فعلى بعض الأقوال ، فيها

  . العقلية الملازمات

 لأنّ  ؛ العقلية الملازمات قسم في إدخالها ارتأينا هتينالج بين الجمع لأجلولكننا  

 الأمر غايةوالحاكم بهذه الملازمة هو العقل ،  ، الملازمة ثبوت في حال كل على فيها البحث

 قول مَنْ يرى الملازمة في مسألتنا من الملازمة البيّنة بالمعنى الأخص ، يمكن أنْ  على أنه

؛ من باب أنّ إثبات اللازم ـ على هذا القول ـ مدلولٌ  الظهور لحجية صغرىً المسألة  تدخل

؛ من  العقل لحجية صغرىً  تدخل يمكن أنْ  كمابدلالةٍ التزاميةٍ لفظيةٍ وهي من الظواهر ، 

 .  باب أنّ البحث في مسألتنا عن الملازمة والحاكم بها هو العقل

 يّنة بالمعنى الأعم ــ قول مَنْ يرى الملازمة غير بيّنة أو ب الآخر القول علىأما و 

 ،ولا ربط للمسألة بمباحث الألفاظ .  العقل لحجية صغرىً  الدخول في تتمحضف

  . العقل لحجية صغرىً  جعلها هو بين الرأيين ، الجامعإذن : القدر  

 تدخل أنْ  فيجب هذا وعلىالنقطـة الثـالثـة : ـ ما أشار إليه ضمناً بقوله طاب ثراه : (  

 ") ـ وحاصلها : إنه بعد ما كانت مسألة  المستقلة غير العقلية لازماتالم بحث في المسألة

من المسائل العقلية ، فيتساءل أنها من المستقلاّت العقلية ، أو من غير  "مقدّمة الواجب 



 )٢٤١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 المستقلاّت العقلية ؟ 

 باب إلى الراجعة العقليةوالجواب : أنه من الواضح أنها ليست من المستقلات  

العقل  إنّ  حيث ، العقلية غير المستقلات من هي بل ، حكامالأ ومناطاة لتقبيحا و التحسين

ـ في باب غير المستقلاّت العقلية ـ لم يكن مستقلا� في وصوله إلى النتيجة وليس حاكماً على 

 على يتوقف كذلك ، فإنه المقام في العقل حكمو الإطلاق ، بل يستعين دائماً بحكم الشرع ،

 وجوب وبين بينه بالملازمة العقل فيحكم ، من قِبَل الشارع لمقدمةا ذي وجوب ثبوت

 توسيط إلى يحتاج لا الذي بيان غير من ابالعق بقبح العقل حكم قبيل من وليس ، مقدماته

 الأمر اجتماع ومسألة،  الضد مسألة عن البحث نظير المقام في البحث بل(  ، شرعي حكمٍ 

 بالملازمة العقل حكم إلى النوبة تصل حتى ، شرعي ينه أو مرٍ أ ثبوت على يتوقف ، والنهي

 وعدمه الاجتماع جواز أو ، الضد مسألة في كما الضد عن النهى اقتضاء أو ، مسألتنا في كما

 .  )١()  والنهي الأمر اجتماع جواز مسألة في كما

 النقطـة الـرابعـة : إنه قد يتساءل عن أنّ الملازمة بين وجوب ذي المقدمة ووجوب 

 مقدمته ، من أيّ قسمٍ من أقسام الملازمة الثلاثة في نظر الشيخ الماتن طاب ثراه ؟ 

قد يجاب : بأنّ الماتن طاب ثراه جعلها في المنطق من قسم اللزوم البين بالمعنى الأعم ؛  

 رتتصوّ  إذا فإنك ، المقدمة ذي لوجوب المقدمة وجوب لزوم ، الباب هذا ومنفقال : ( 

 توقف وهي ـ الصلاة وبين بينه النسبة رتوتصوّ  ، الوضوء رتوتصوّ  ، الصلاة وجوب

 .  )٢()  ووجوبه الصلاة وجوب بين بالملازمة حكمت ـ ، عليه الواجبة الصلاة

وأما هنا في الأصول ، فلم يتعرض طاب ثراه لهذا البحث تفصيلاً ، وإنما أشار لذلك  

                                                             

 .  ٢٦٢/  ٢ـ  ١بحث النائيني للشيخ الكاظمي  فوائد الأصول ـ تقرير )١(

 .  ٩٥/  ١المنطق  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٤٢(

وليس اللزوم من اللزوم البينّ بالمعنى  ) أي : كذلك ليس الأمر ولكنّ إجمالاً ؛ بقوله : ( 

الأخص ، غير أنه طاب ثراه لم يعينِّ أنّ اللزوم هل هو من البينِّ بالمعنى الأعم أم من غير 

 البينّ ؟ . 

 نعم ، يمكن استفادة رأيه طاب ثراه من موضعين بَحَثَهما فيما سبق :  

 وجوب دلالة الباب هذا منوول : ما أفاده في مبحث دلالة الإشارة ؛ بقوله : ( الأ 

 . )١() الأعم بالمعنى البينّ  باللزوم المقدمة ذي لوجوب لازمٌ  لأنه ؛ مقدمته وجوب على الشئ

خر : ما أفاده في مبحث تقسيمات الواجب ، التقسيم الثالث فيما يرتبط بالواجب الآو 

 شراء بوجوب المولى أمر من المفهوم السوق إلى المشي كوجوب وهذاالتبعي ؛ بقوله : ( 

 البينّ  قبيل من فيها اللزوم يكن لم فيما التزاميةٍ  دلالةٍ  كلّ  في كما...  ، السوق من اللحم

 .  )٢()  الأخص بالمعنى

ومن ضم هذين الموردين ، يمكننا معرفة رأي الماتن طاب ثراه ، وأنه على تقدير القول  

 بالمعنى الأعم ، وعندها فلابد من بثبوت الملازمة في المقام ، يكون اللزوم فيها من البينِّ 

  إدراج المسألة في بحث الملازمات العقلية غير المستقلّة ، لا في مباحث الألفاظ .

 

  

 

                                                             

 .  ١٨٨/  ١أصول الفقه للماتن  )١(

 .  ١٣٧/  ١المصدر نفسه  )٢(



 )٢٤٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٢٩اة (( 

ف طاب ثراه : ((   : النزاع ثمرةقال المصنِّـ

 وجوب استنتاج هي المسألة لهذه ـ وبالذات أولاً  ـ المتصورة النزاع ثمرة إنّ  

 ثمرة في كافٍ  المقدار وهذا ، الثابت العقلي وجوبها إلى بالإضافة شرعاً  ةالمقدم

 على بمسائله الاستعانة هو ، الأصول علم من المقصود لأنّ  ؛ الأصولية المسألة

 . أدلتها من الأحكام استنباط

 العقلي وجوبها فرض بعد المقدمة أنّ  باعتبار ؛ عملية غير ثمرة هذه ولكنّ  

 مجال لا إذ ؛ وجوبها بعدم أو شرعاً  بوجوبها القول في فائدة لا بها الإتيان ولابدية

 . المقدمة ذي امتثال بصدد هو دام ما بحالٍ  يتركها أنْ  للمكلف

 لأول يبدو بل ، مفيداً  عملياً  بحثاً  يكون لا المسألة هذه عن فالبحث ، وعليه 

 هذا مسائل أشهر نم المسألة هذه أنّ  مع ، تحته طائل لا القول من لغو أنه وهلةٍ 

 . بحثاً  وأكثرها وأدقها العلم

 عملية فوائد عن يفتشون المتأخرين الأصوليين بعض أخذ هذا أجل ومن 

 ثمرات من ذكروه ما كل أنّ  الحقيقة وفي ، الوجوب أصل ثمرة غير البحث لهذا

 . شئت إنْ  المطولات عنها راجع ، جوع من تغني ولا تسمن لا

 البحث نترك أنْ  الأصح من وهل ؟ لغواً  هكلُّ  عنها البحث كان هل ترى فيا 

 ! لا:  نقول ؟ عنها



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٤٤(

 ستهانيُ  ولا ، عملية فوائد لها تكن لم إنْ  كثيرة علمية فوائدَ  للمسألة إنّ  

 في العملي الشأن ذات المسائل من بكثيرٍ  ترتبط هي ثم ، سترى كما الفوائد بتلك

 بعض وعبادية ، تةالمفوّ  توالمقدما ، رالمتأخّ  الشرط عن كالبحث ؛ الفقه

 .ويغفلها يتجاهلها أنْ  الأصولي يسع لا مما الثلاث كالطهارات المقدمات

 . الأصولية المسائل من هي تكن لم وإنْ  القليل بالشئ ليس هكلّ  وهذا 

 أما ، وأمثالها عنها هالمنوّ  الأمور هذه هي مسألتنا مباحث أهم أنّ  تجد ولذا 

 ما آخر بل ، الهامش على بحثاً  يكون فيكاد الملازمة أصل عن البحث نفس

 . الأصوليين بال يشغل

 المسألة أصل عن البحث قبل التمهيدات نضع لطريقتهم باعاً اتّ  ونحن ، هذا 

 .  تسعة أمورٍ  في

 والغيري النفسي الواجب ـ ١

 ويجب ، والغيري النفسي الواجب معنىـ  ١٢٤الأول ـ ص  الجزء في تقدم 

 هو الغيري الوجوب لأنّ  ؛ لبحثهما الحاجة موضع هنا إنهف ، الآن توضيحهما

 . ـ بوجوبها القول تقدير على ـ المقدمة وجوب نفس

 : تعريفهما في فنقول ، وعليه 

 . آخر لواجب لا ، لنفسه وجب ما:  النفسي الواجب 

 . آخر لواجب. . .  وجب ما:  الغيري الواجب 



 )٢٤٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 بعضٍ  إلى يحتاجان ولكن ، أحسنهاو لهما التعريفات أسدُّ  التعريفان وهذان 

 : التوضيح من

 أنّ  ، نظرةٍ  لأول المتوهم منه يتوهم قد " لنفسه وجب ما ":  قولنا فإن 

 ، النفسي الواجب في لنفسه علةً  الشئ وجوب يكون أنْ  معناها أنّ  تعطي العبارة

 وجوب أنّ  منه يستفاد إذ ؛ الغيري الواجب لتعريف المقابلة بمقتضى وذلك

 الواجب في محال هذا أنّ  في شك ولا ، المشهور عليه كما لوجوبه علة الغير

 ؟ لنفسه علةً  الشئ يكون كيف إذ ؛ النفسي

 النفسي الواجب عن التعبير ذلك فإنّ  ؛ تأملٍ  بأدنى التوهم هذا ويندفع 

 الوجود واجب " بأنه تعالى االله عن تعبيرهم نظير وهو ، عليه غبار لا صحيحٌ 

 الغير لأجل ولا الغير من مستفاداً  ليس وجوده أنّ  منه غرضهم فإن ، " لذاته

 ، النفسي الواجب في نقول هنا وكذلك ، لذاته معلول أنه معناه أنّ  لا ، كالممكن

 الغير لأجل ولا الغير من مستفاد غير وجوبه أنّ  " لنفسه وجب ما " معنى فإنّ 

 من مستفاد وجوبه نّ أ لا ، الغير لأجل وجوبه الذي الغيري الواجب قبال في ،

 . نفسه

 فإنّ  " آخر لواجبٍ  وجب ما " الغيري الواجب تعريف معنى يتضح وبهذا 

 ، الواجب الغير لذلك مقدمةً  لكونه ؛ للغير وتابعٌ  الغير لأجل وجوبه أنّ :  معناه

 من المقصود لنا ليتجلى هذه التبعية معنى توضيح الآتي البحث في وسيأتي

 )) .  الباب في الغيري الوجوب



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٤٦(

كان كلامنا في مسألة مقدّمة الواجب ، وذكرنا أنّ الماتن طاب ثراه بوّب مباحث هذه 

مة ، وتسعة مطالب ، وخاتمة .   المسألة ضمن : مقدِّ

أما المقدّمة ، فقد بينّ طاب ثراه ثلاثة مطالب عِبرْ نقاطٍ ، تقدّم الكلام في أربعةٍ منها ،  

 وبَلَغ ـ فعلاً ـ إلى : 

 الخـامسة : ما ثمرة النزاع في هذه المسألة ؟ النقطـة  

 لهذه ـ وبالذات أولاً  ـ المتصورة النزاع ثمرة إنّ وقد أجاب طاب ثراه ؛ بقوله : (  

استنتاج ... ) ، وحاصله : إنّ الأصوليين ذكروا لهذه المسألة عدّةَ ثمراتٍ ، إلاّ  هي المسألة

أولاً وبالذات ، هي أنّ القائل بالملازمة له  أنّ أهم تلك الثمرات والتي تترتّب على المسألة

، فيقول : إنّ  الثابت العقلي وجوبها إلى بالإضافةأنْ يستنتج الوجوب الشرعي للمقدمة 

 لأنّ  ؛ الأصولية المسألة ثمرة في كافٍ  المقدار وهذالمقدمة الواجب وجوباً مولوياً شرعياً ، 

 على بمسائله الاستعانة هو الكتاب ــ كما ذكرنا في مستهل  الأصول علم من المقصود

 ، وهذه الفائدة متحققةٌ في المقام .  أدلتها من الشرعية الأحكام استنباط

نعم ، لا تعدُّ هذه الثمرة ثمرةً عمليةً فقهيةً ، وقد علّل طاب ثراه ذلك ؛ بقوله : (  

 بوجوبها القول في فائدة لا ، بها الإتيان ةولابديّ  العقلي وجوبها فرض بعد مةالمقدّ  أنّ  باعتبار

 ذي امتثال بصدد هو دام ما بحالٍ  يتركها أنْ  للمكلف مجال لا إذ ؛ وجوبها بعدم أو شرعاً 

 ) .  المقدمة

 غير البحث لهذا عملية فوائد عن يفتشون المتأخرين الأصوليين بعض ومن هنا أخذ 

 ما كل أنّ  الحقيقة وفي ، أَعْرض الماتن طاب ثراه عن ذكرها ؛ قائلاً : ( الوجوب أصل ثمرة



 )٢٤٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  )١()  جوع من تغني ولا تسمن لا ثمرات من ذكروه

ولكن على الرغم من عدم وجود ثمرة عمليّة للبحث في مسألة مقدّمة الواجب ، إلاّ  

 الشأن ذات المسائل من بكثيرٍ  ترتبط هيبها ، و ستهانيُ  لا كثيرة علمية فوائدأنّ لهذه المسألة 

 بعض وعبادية ، تةالمفوّ  والمقدمات ، المتأخر الشرط عن لبحثكا ؛ الفقه في العملي

، ونحو ذلك من المسائل التي سيأتي التعرض إليها ـ إنْ شاء  الثلاث كالطهارات المقدمات

 هكلُّ  وهذا ، ويغفلها يتجاهلها أنْ  الأصولي يسع لا مما االله تعالى ـ في الأمور التسعة القادمة ،

 عنها هالمنوَّ  الأمور هذه هي ، مسألتنا مباحث أهمَّ  أنّ  تجد ولذاالقليل ،  بالشئ ليس

  .وأمثالها

 عن البحث قبل التمهيدات نضع لطريقة الأصوليين ، باعاً اتِّ ثم ذكر طاب ثراه ، أنّـا  

 :  تسعة أمورٍ  في المسألة أصل

 والغيري النفسي الواجب ـ ١

لبيان تقسيم الواجب إلى :  الكلام في الأمر الأول من الأمور التسعة ، وهو معقودٌ  

 النفسي والغيري . 

معنى هذين القسمين ،  )٢(وقد أفاد الماتن طاب ثراه ، أنه قد تقدّم منا في الجزء الأول  

ـ  المقدمة وجوب نفس هو الغيري الوجوبهنا ؛ باعتبار أنّ  لبحثهما الحاجة موضعأنّ  غير

                                                             

 ومَـنْ أراد الاطّـلاع ، فـليراجـع عـنها الـمطولات مـن قبـيل : هـداية المـسترشديـن ـ المحقـق )١(

فـوائد  ومـا بعـدها ، ٨٧ول الـغـرويـة ـ المحـقـق الـحائري وما بعـدها ، الفـص ١٠٤/  ٢الأصفهاني 

  وما بعدها ، وغيرها . ٢٩٦/  ٢ـ  ١الأصـول ـ تقرير بحث النائيني للشيخ الكاظمي 

ص  "الواجب النفـسي وإطلاق الصـيغة  "في البحث السادس من بحـث الأوامر ، تحـت عنوان :  )٢(

١٢٤  . 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٤٨(

نفسي هو نفس وجوب ذي المقدمة ، فكان ـ ، كما أنّ الوجوب ال بوجوبها القول تقدير على

 في هذا المقام ، فنقول في تعريفهما :  توضيحهمالزاماً 

،  اليومية كالصلاة ؛ " آخر واجبٍ  لأجل لا لنفسه الواجب " : هو ، النفسي الواجب 

 فإنها واجبٌ نفسي مما يعني أنّ في ذات الصلاة مصلحةً أَوجَبَتْها . 

 مقدمةً  يجب إنما فإنه ، كالوضوء؛  " آخر لواجبٍ  وجب ام " : ، هو الغيري الواجب 

  . الوضوء وجب لما الصلاة تجب لم لو إذ ؛ لنفسه لا ، الواجبة للصلاة

 ولكن،  )١(وهما المنسوبان إلى المشهور  ، وأحسنها لهما التعريفات أسدُّ  التعريفان وهذان 

كلمةٍ تفتقر إلى التوضيح ، وهما ؛ لاشتمال كلٍّ منهما على  التوضيح من شئٍ  إلى يحتاجان

 .  "ما وجب لغيره  "، و  "ما وجب لنفسه  "كلمتا : 

 أنْ ، فقد يتوهم منها المتوهم لأول نظرةٍ أنّ معناها :  "ما وَجَبَ لنفسه  "أما كلمة  

 المقابلة، وهذا التوهم ينقدح من خلال  النفسي الواجب في لنفسه علةً  الشئ وجوب يكون

 وجوب أنّ من تعريف المشهور للواجب الغيري ،  ستفاديُ  حيث ؛ الغيري الواجب لتعريف

ـ أعني : وجوب المقدمة ـ ، فبقرينة  لوجوبه علةٌ  ـ أعني : وجوب ذي المقدمة ـ الغير

 هذا أنّ  في شكّ  لاالمقابلة قد يُتخيّل بأنّ الشئ في الواجب النفسي علةٌ لوجوب نفسه ، و

؛ فإنّ لازم ذلك ، أنّ الشئ  ؟ لنفسه علةً  الشئ يكون فكي إذ ؛ النفسي الواجب في محال

الواحد من جهة كونه معلولاً فهو في رتبةٍ لاحقة ، ويُوجَد ببركة علته ، ولكن من جهة 

كونه علةً لوجود نفسه فهو في رتبةٍ سابقةٍ ، ويُوجَد قبل وجود نفسه ، وهذا تناقضٌ كما لا 

 يخفى . 

 عن التعبير ذلك فإنّ ؛  تأملٍ  بأدنى يندفع التوهم اهذولكن أفاد طاب ثراه ، بأنّ  

                                                             

 .  ١٦٦/  ١تقرير بحث النائيني للسيد الخوئي  ينظر : أجود التقريرات ـ )١(



 )٢٤٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 عن ـ في علم الكلام ـ تعبيرهم نظير وهو ، عليه غبار لا صحيحٌ ، تعبيرٌ  النفسي الواجب

 ، "واجبُ الوجود لغيره  "، في مقابل الممكن وأنه  " لذاته الوجود واجب " بأنه تعالى االله

االله تعالى معلولٌ لذاته ، بمعنى أنه تعالى  أنّ  "واجب الوجود لذاته  "من  غرضهم فليس

خلق جميع الأشياء وعلةٌ للموجودات كافة ، كما أنه تعالى علةٌ لوجود نفسه ، فإنّ هذا 

 . ولاً لشئٍ بل هو قديمٌ لا أول لهالكلام باطلٌ قطعاً ؛ لأنّ ذات الحق تبارك وتعالى ليس معل

 من مستفاداً  وجوده وعينُ ذاته ، وليس بل غرضهم من ذلك ، أنّ وجود االله تعالى ذاتيٌّ  

 .  الممكنما هو حال ك الغير لأجل ولا الغير

إذن : لابد أنْ يكون وجود واجب الوجود لذاته وعين ذاته ؛ وإلاّ لو كان وجوده  

 مستفاداً من الغير ، لمـَا كان واجبَ الوجود بل كان ممكنَ الوجود . 

 " لنفسه وجب ما " معنى إنّ :  النفسيفي الواجب وفيما نحن فيه الأمر كذلك ، فنقول  

 ،الغير لأجل ولا الغير من اً مستفاد وجوب الواجب ذاتيٌّ وثابتٌ لذاته ، ولم يكن وجوبه أنّ 

 . نفسه من مستفادٌ  وجوبه أنّ  لا ، الغير لأجل وجوبه يكون الذي الغيري الواجب قبال في

، فإنّ  الغيري الواجب تعريففي  "غيره ما وَجَبَ ل "وبهذا البيان يتّضح معنى كلمة  

 الغير لذلك مقدمةً  لكونه ؛ للغير وتابعٌ  الغير لأجل وجوب الواجب الغيري ، أنّ :  معناها

 .  الواجب

 لنا ليتجلى هذه التبعية معنى توضيح ـ إنْ شاء االله تعالى ـ الآتي البحث في وسيأتي 

 .  الباب في الغيري الوجوب من المقصود



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٥٠٢(

٣٠ة (( ا ((  

ف طاب ثراه : ((    الغيري الوجوب في التبعية معنىـ  ٢قال المصنِّـ

 وجوبه في تابعٌ  الغيري الواجب إنّ  ":  قولهم كثيراً  تعبيراتهم في شاع قد 

 يمكن الوجوب في التبعية لأنّ  ؛ جداً  مجملٌ  التعبير هذا ولكنّ  ، " غيره لوجوب

 ، هنا منها المقصود المعنى وبيان بيانها من فلابد ، أربعة معاني لها تتصور أنْ 

 : فنقول

 ومعنى ، بالعرض الوجوب هو ، " التبعي الوجوب " معنى يكون أنْ ـ  ١ 

 ـ النفسي الوجوب وهو ـ حقيقي واحدٌ  وجوبٌ  إلاّ  الواقع في ليس أنه:  ذلك

 نظير وذلك؛  وبالعرض ثانياً  المقدمة وإلى وبالذات أولاً  المقدمة ذي إلى نسبيُ 

 فإنّ  ، " باللفظ موجود المعنى ":  يقال حينما والمعنى اللفظ إلى بالنسبة لوجودا

 وبالذات أولاً  اللفظ إلى نسبيُ  حقيقياً  واحداً  وجوداً  هناك أنّ  بذلك المقصود

 . وبالعرض ثانياً  المعنى وإلى

 ؛ هنا التبعية من المقصود هو يكون أنْ  ينبغي لا التبعية من الوجه هذا ولكن 

 غير للمقدمة يثبت آخر حقيقي وجوب " الغيري الوجوب " من المقصود لأنّ 

 ، حقيقة به قائم وجوب وذيها المقدمة من لكل يكون بأنْ  ، النفسي ذيها وجوب

 الثاني الوجوب ويكون واحد الحقيقي الوجوب أنّ  الوجه هذا في التبعية ومعنى

 .  مجازياً  وجوباً 



 )٢٥١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 العقلية اللابدية على يزيد باً وجو ليس بالعرض الوجوب هذا أنّ  على 

 .  عملياً  نزاعاً  فيه النزاع فرض يمكن حتى للمقدمة

 بترتُّ  فيكون ، الوجود في رالتأخُّ  صرفَ  " التبعية " معنى يكون أنْ  ـ ٢ 

 المستقلين الوجودين أحد بترتُّ  نظيرَ  النفسي الوجوب على الغيري الوجوب

 البعث بعد هولكنّ  مستقلاً  بعثاً  مةقدّ للم هالموجّ  البعث يفرض بأنْ  ، الآخر على

 وجوداً  بالمرتّ  بالحج الأمر قبيل من فيكون ، الوجود في عليه بٌ مرتّ  ذيها نحو

 أو البلوغ حصول بعد بالصلاة الأمر قبيل ومن ، الاستطاعة حصول على

 . الوقت دخول

 فإنه ؛ هنا المقصود هو يكون أنْ  ينبغي لا أيضاً  ةالتبعيّ  من الوجه هذا ولكنّ  

 وجوباً ـ  الحقيقة في ـ للمقدمة الوجوب هذا لكان المقصود هو ذلك كان لو

 له المقدمة ذي وجوب يكون وإنما مةالمقدّ  ذي وجوب مقابل في آخر نفسياً 

 موصلة إلاّ  تكون لا فإنها ؛ ميةالمقدّ  حقيقة ينافي وهذا ، فقط الوجود في السبق

 )) .  معاً  وجوبها وفي وجودها في المقدمة ذي إلى

 الغيري  الوجوب في التبعية ـ معنى ٢

من الأمور التسعة ، معقودٌ لبيان معنى التبعيّة في الوجوب  الأمر الثانيالكلام في  

الغيري ، بعد أنْ كان الوجوب الغيري قائماً على ملاك التبعيّة ؛ إذ لا شبهة في أنّ وجوب 

المقدمة ، وهذا المعنى أي : تبعية  المقدّمة وجوب تبعي ، وأنه إنّما تجب بتبع وجوب ذي

 الواجب إنّ  "وجوب المقدّمة ، قد شاع كثيراً في تعبيرات الأصوليين ؛ حيث قالوا : 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٥٢(

 في التبعية لأنّ  ؛ جداً  مجملٌ  التعبير هذا، وبما أنّ  " غيره لوجوب وجوبه في تابعٌ  الغيري

 ، هنا منها المقصود المعنى وبيان بيانها من فلابد ، معاني عدّة لها رتصوَّ تُ  أنْ  يمكن الوجوب

 فأفاد طاب ثراه : 

 :  أربعة معاني لها رتصوّ تُ  أنْ  يمكن الوجوب فيإنّ التبعيّة  

ول : أنّ التبعيّة ذات طابع مجازي وبالعرض ، فعندما يقال : إنّ وجوب الأالمعنـى  

يعني أنه في باب المقدّمة وجوبٌ تبعي ، معناه : أنّ وجوبها وجوبٌ مجازي وبالعرض ، مما 

 ـ النفسي الوجوب وهو المقدّمة وذيها ، ليس لنا في الواقع إلاّ وجوبٌ واحدٌ حقيقي ـ

 .  وبالعرض ثانياً مجازاً و مةالمقدّ  وإلى ، وبالذات أولاً حقيقةً و المقدمة ذي إلى نسبيُ 

ارج خذ لذلك نظيرين : أ ـ إسناد الحركة إلى السفينة وجالسها ، فإنّ الموجود في الخ 

حقيقةً حركةٌ واحدةٌ ، أُسندتْ إلى نفس السفينة حقيقةً وأولاً وبالذات ، وإلى جالسها مجازاً 

كاً حقيقةً .   ومن باب الواسطة في العروض ، وإلاّ جالس السفينة ليس متحرِّ

 فإنّ  ، " باللفظ موجودٌ  المعنى ":  يقال حينماب ـ إسناد الوجود إلى اللفظ والمعنى ، 

، إسناده إلى اللفظ حقيقي ؛ باعتبار أنّ  حقيقياً  واحداً  وجوداً  هناك أنّ  ذلكب المقصود

المتكلم حين التكلُّم يوجِد الألفاظ ويلقيها إلى المخاطب ، وإلى المعنى مجازي ؛ لوضوح أنّ 

ط الألفاظ .   المتكلم لم يوجِد المعاني مباشرةً ، بل بتوسُّ

 وإلى ، وبالذات أولاً  اللفظ إلى نسبيُ ،  إذن : ليس هناك إلاّ وجودٌ واحدٌ حقيقي 

  . وبالعرض ثانياً  المعنى

 في المقام ؛ لأمرين :  المقصود هو يكون أنْ  ينبغي لا ، التبعية من المعنى هذا ولكن 

ـ إنّ الوجوب الحقيقي في ضوء هذا المعنى من التبعيّة واحدٌ ، أَلاَ وهو وجوب ذي  ١ 

، في حين أنّ  مجازياً  وجوباً  ـ أعني : وجوب المقدمة ـ الثاني الوجوب ويكونالمقدّمة ، 



 )٢٥٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ذيها وجوب غير مةللمقدّ  يثبت آخر حقيقيٌ  وجوبٌ  " الغيري الوجوب " منالمقصود 

، فإسناد الوجوب إلى  حقيقةً  به قائمٌ  وجوبٌ  وذيها المقدمة من لكلٍ  يكون بأنْ  ، النفسي

ب ، أحدهما وجوبٌ استقلالي ونفسي ، كليهما حقيقي ، غاية الأمر أنهما سنخان من الوجو

 والآخر وجوبٌ تبعي وغيري . 

الجواهر  "، حينما يقال :  )١(وما نحن فيه نظير إسناد الوجود إلى الجواهر والأعراض  

، فمعناه : كما أنّ إسناد الوجود إلى الجواهر حقيقيٌ ،  "والأعراض موجودةٌ في الخارج 

أيضاً ، غايته أنّ وجود الجوهر لنفسه واستقلالي ، فكذلك إسناده إلى الأعراض حقيقيٌ 

ووجود العرض لغيره وغير مستقلٍّ ، لا أنّ إسناد الوجود إلى الجوهر حقيقةً وإلى العرض 

 مجازاً . 

إذن : إسناد الوجود إلى الجوهر والعَرض كليهما حقيقيٌ ، غايته سنخان من الوجود ،  

 وما نحن فيه كذلك . 

ن التبعيّة لو كان هذا الوجوب المجازي وبالعرض ، ولم يكن للمقدّمة ـ ـ إنّ المراد م ٢ 

في الحقيقة ـ وجوبٌ شرعي ، لكان هذا عينَ اللابديّة العقلية للمقدّمة وليس وجوباً زائداً 

عليها ، وقد عرفت ـ في أول البحث ـ أنّ وجوب المقدّمة بمعنى اللابديّة العقلية ، ليس 

 ؛ إذْ هو ثابتٌ للمقدّمة سواء أقلنا بالوجوب الشرعي أم لم نقل . محلا� للنزاع والخلاف 

 . النزاع فيه نزاعاً عملياً مثمراً إذن : لو كان المراد بالتبعيّة هذا المعنى ، لَـماَ أمكننا فرض  

 فالنتيجة : أنّ هذا المعنى الأول للتبعيّة ، غير مرادٍ في المقام .  

أي : أنّ  ، الوجود في رالتأخُّ  صرف " التبعية " نىمع يكون أنْ المعنـى الثانـي :  

رٌ عن وجوب ذيها ، مما يعني أنّ ذا المقدّمة له بعثٌ  وجوب المقدمة من حيث الرتبة ، متأخِّ

                                                             

 .  ١٤٥/  ٢ـ الشيخ المحمدي  "شرح فارسي  "ينظر : شرح أصول فقه  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٥٤(

مستقلٌّ ذو ملاك مستقلّ ، كما أنّ المقدّمة أيضاً لها بعثٌ مستقلٌّ ذو ملاكٍ مستقلٍّ ، غاية 

يكون دائماً بعد البعث نحو ذيها مرتَّبٌ عليه في الوجود  الأمر أنّ البعث الموجّه للمقدّمة

 الخارجي . 

 النفسي الوجوب على ـ أي : وجوب المقدّمة ـ الغيري الوجوب بترتُّ  فيكونوعندها  

؛ كوجود الأب  الآخر على المستقلين الوجودين أحد بترتُّ  نظيرَ  ـ أي : وجوب ذيها ـ

تقلٌّ ، غايته أنّ وجود الابن بعد وجود الأب والابن ، فلكلٍّ منهما وجودٌ جوهري مس

 مرتَّبٌ عليه في الوجود الخارجي . 

 بالحج الأمر قبيلوبناءً على هذا ، فمسألة وجوب المقدّمة بالنسبة لوجوب ذيها ، من  

 أو البلوغ حصول بعد بالصلاة الأمر قبيل ومن ، الاستطاعة حصول على وجوداً  بالمرتَّ 

  . الوقت دخول

ر الرتبي ، وإلاّ كلٌّ منهما وجوبٌ مستقلٌّ . والحا   صل : أنّ معنى التبعيّة مجردُ التأخُّ

في المقام ؛ وذلك لأنّ  المقصود هو يكون أنْ  ينبغي لا أيضاً  التبعية من المعنى هذا ولكنّ  

 التبعيّة بهذا المعنى ، لا تنسجم مع حقيقة المقدّمية ، والنكتة في ذلك : 

المعنى نتيجتها ، أنْ يكون للمقدّمة وجوبٌ نفسي استقلالي آخر في  إنّ التبعيّة بهذا 

مقابل وجوب ذيها ، غايته أنّ وجوب ذي المقدّمة ، يكون له السبق في الوجود فقط ، 

 بمعنى أنّ المولى أوجب ذا المقدّمة أولاً مستقلا� ثم أَوجبَ مقدّمته ثانياً كذلك . 

يفرض وجوباً للمقدّمة له ملاكٌ مستقلٌّ عن ذيها ،  وإنْ شئت فقل : إنّ المعنى المذكور 

بحيث يكون الوجوب باقياً حتّى في فرض عدم المقدّمية ، وهذا ينافي حقيقة المقدّمية 

 مةالمقدّ  ذي إلى للمكلف موصلة إلاّ  تكون لاالمبحوث عنها في المقام ؛ فإنّ حقيقة المقدّمية 

تكون لها أيّة استقلالية ، بل هي فانيةٌ في ذي  ، من دون أنْ  معاً  وجوبها وفي ، وجودها في



 )٢٥٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 المقدّمة . 

 فالنتيجة : أنّ هذا المعنى من التبعية ، أيضاً غير مرادٍ في المقام .  

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

 وجوبها وفي وجودها في مةالمقدّ  ذي إلى موصلة إلاّ  تكون لا فإنهاقولـه طاب ثراه : (  

بأنّ المقدّمة موصلة في وجودها : أنّ المقدّمة بنفسها توصل المكلف إلى ذيها ، والمراد )  معاً 

 بحيث لا يمكن حصول ذي المقدّمة إلاّ بحصول المقدّمة . 

والمراد بكونها موصلةً في وجوبها : أنّ الوجوب انصبّ على المقدّمة بما هي موصلة إلى  

 .  ذيها لا بما هي هي ، أي : حتى ولو لم تكن موصلةً 

  

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٥٦(

  )) ٣١اة (( 

ف طاب ثراه : ((  ح  " التبعية " معنى يكون أنْ  ـ ٣قال المصنِّـ ترشُّ

 له معلولاً  يكون وجهٍ  على المقدّمة لذي الوجوب النفسي من الغيري الوجوب

 . النار من الحرارة كانبعاث ؛ التكويني مؤثره الأثر من انبعاث منه ومنبعثاً 

وجوب  بأنّ  قالوا ولذا ، للقوم المقصود هو تبعيةال من الوجه هذا وكأنّ  

 لا لأنّ المعلول ؛ المعلولية هذه لمكان واشتراطاً  إطلاقاً  ذيها لوجوب تابعٌ  المقدّمة

 لا تحققه بصورةٍ  من لابد العلة تحققت وإذا علته ، تتحقق حيث إلاّ  يتحقق

 بامتناع اذيه قبل وجوب المقدّمة وجوب امتناع عللوا وأيضاً  ، عنها يتخلف

 . علته وجود قبل المعلول وجود

 الوجوب الغيري تبعيّة من المقصود هو يكون أنْ  ينبغي لا الوجه هذا ولكنّ  

 الغيري علةً للوجوب كان لو النفسي الوجوب لأنّ  ؛ الألسنة على اشتُهر وإن

 معنى لا فإنه ، من العلل غيرها دون تكوينية فاعلية علة إلاّ  فرضه يصح فلا

 باطلٌ  أيضاً  فاعلية فرضه علة ولكن ، غائية أو مادية أو صورية علة لفرضه

 فعل الأمر لأنّ  ؛ الآمر للوجوب هو الحقيقية الفاعلية العلة أنّ  لوضوح ؛ جزماً 

 . الآمر



 )٢٥٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

شوق  أنّ  هو الغيري : الوجوب معلولية اشتهار في السبب أنّ  والظاهر 

 لأنّ الإنسان ؛ المقدّمة ذي إلى الشوق من منبعثاً  يكون الذي هو للمقدّمة ، الآمر

 . عليه يتوقف ما كل فعل إلى بالتبع اشتاق شئٍ  فعل إلى اشتاق إذا

الشوق إلى  وإنما الوجوب هو ، ليس الغير من الشئ فعل إلى الشوق ولكنّ  

 فإذا صدر ، به الأمر من يمنع ما يحصل لم إذا به الأمر إلى الآمر يدفع الغير فعل

 . الوجوب منه انتزع له أهل وهو الأمر منه

 ذي المقدّمة في النفسي للوجوب معلولاً  الغيري الوجوب ليس:  والحاصل 

 علله في سلسلة الغيري الوجوب ينتهي وإنما ، العلل سلسلة في إليه ينتهي ولا

 ؛ بالمقدّمة الأمر الآمر من لدى مانعٌ  هناك يكن لم إذا المقدّمة ذي إلى الشوق إلى

 .  إليه يشتاق فعل ما إلى تامة علة ليس ـ ، حال كل على ـ الشوق لأنّ 

 وجوب وفي أصل ، المفوّتة المقدّمة وجوب في سينفعك فإنه ، هذا فتذكر 

 المفوّتة قبل وجوب المقدّمة فرض يمكن كيف سيتضح البيان بهذا فإنه ، المقدّمة

 اجبةً و ليست مطلقاً  أنّ المقدّمة كيف أيضاً  سيتضح البيان وبهذا ، ذيها وجوب

 المولوي .  بالوجوب

ح هو ، " التبعية " معنى يكون ـ أنْ  ٤  من الوجوب  الغيري الوجوب ترشُّ

 للوجوب الغيري الباعث أنّ  بمعنى بل ، له معلول أنه بمعنى لا ولكن ، النفسي

 والبعث الأمر بالمقدّمة أنّ  باعتبار النفسي ؛ الواجب هو ـ ، به القول تقدير على ـ

ل لغاية هو إنما نحوها ،  وجوبها ، فيكون وتحصيله الواجب ذيها إلى التوصُّ



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٥٨(

 أوْجب لما مراداً للمولى كان ذيها أنّ  ولولا ، ذيها تحصيل إلى وطريقاً  وصلةً 

 ما " بأنه الغيري التبعية تعريفهم للواجب من المعنى هذا إلى ويشير ، المقدّمة

 ، إليه والتوصل تحصيله آخر ولغرض واجبٍ  لغاية أي : " آخر لواجبٍ  وجب

 ذيها تحصيل هو به ، القول على تقدير المقدمة وجوب من الغرض فيكون

 . الواجب

 في الوجوب المقصودة التبعية معنى يكون أنْ  ينبغي الذي هو المعنى وهذا 

 . إطلاقاً واشتراطاً  لوجوبها تابعاً  الغيري الوجوب يكون أنْ  ويلزمها ، الغيري

 تبعي توصلي وجوبٌ  ولكنه ، حقيقي جوبٌ و الغيري فالوجوب ، وعليه 

 لا مقدّمة هي المقدّمة بما أنّ  فكما ، المقدّمة نفس شأن المقدّمة وجوب وشأن ، آلي

ل إلاّ  فاعلها يقصد ل إنما وجوبها كذلك ذيها ، إلى التوصُّ  تحصيل إلى هو للتوصُّ

 . بالأصالة والاستقلال تقصد لا التي الموصلة كالآلة ؛ ذيها

 بذي إذا أَمَر ـ المقدمة بوجوب القول على بناءً  ـ المولى فإنّ  ؛ واضح هذا وسر 

 مقدّماته نحو يدفعه ويبعثه أنْ  المكلّف من تحصيله لغرض له لابد فإنه ، المقدمة

لاً  بها فيأمره  . غرضه إلى توصُّ

 البعث إلى يتبع أنه لا ، حقيقياً  بعثاً  ـ هذا على ـ المقدمة نحو البعث فيكون 

 ببعثٍ  أنه يبعثه ولا ، الأول الوجه في كما ، بالعرض إليها يُنسب وجهٍ  لىع ذيها

 ، الثاني الوجه كما في ، ذيها نحو البعث بعد فيها ولغرض المقدّمة لنفس مستقلٍّ 



 )٢٥٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، له معلولاً  على وجهٍ يكون ذيها نحو البعث آثار من المقدّمة نحو البعث أنّ  ولا

 . الثالث الوجه في كما

 المفوّتة )) .  المقدّمات في للبحث ةتتم وسيأتي 

 : يري ، وبلغ الكلام ـ فعلاً ـ إلىكان الكلام في بيان معاني التبعيّة في الوجوب الغ

 من الغيري الوجوب حترشُّ المعنـى الثالـث : إنّ التبعيّة بمعنى المعلولية ، وهو  

ـ أي : وجوب  له معلولاً  وجوب المقدّمة يكون وجهٍ  على المقدمة لذي النفسي الوجوب

د الوجوب  ، منه ومنبعثاً  ذيها ـ بما يعني أنّ الوجوب النفسي المتعلّق بالصلاة ـ مثلاً ـ يولِّ

د ومعلولٌ لوجوب الصلاة  الغيري المتعلّق بالوضوء ، فوجوب الوضوء حيث إنه متولَّ

كما أنه في ، ف التكويني رهمؤثّ  من الأثر انبعاث ، وهذا المعنى نظير "التبعي  "يسمّى بـ 

النظام التكويني يقال : الحرارة معلولةٌ للنار ومنبعثة منها ، كذلك في نظام التشريع يكون 

 وجوب المقدّمة معلولاً لوجوب ذيها ومنبعثاً منه . 

ذَكَر الماتن طاب ثراه ـ ابتداءً ـ أنّ هذا المعنى من التبعيّة ، لعلّه هو مقصود مشهور  

 : الأصوليين ؛ وذلك لشاهدين 

 تابعٌ  المقدمة وجوب ول : ما يُفهم من تعبيراتهم في عدّة بيانات ، منها قولهم : إنّ الأ 

، بمعنى أنّ مقدّمة الواجب المشروط تكون مشروطةً ،  )١( واشتراطاً  إطلاقاً  ذيها لوجوب

 ومقدّمة الواجب المطلق تكون مطلقةً مثله . 

والمعلوليّة وأنه لماّ كان وجوب المقدّمة وهذا المعنى لا يتحقّق إلاّ على أساس العليّة  

 معلولاً ، فهو من جميع الجهات تابعٌ لوجوب ذيها ؛ لأنّ قانون العلة والمعلول قائمٌ على أنّ 

                                                             

 .  ١١٣ينظر ـ مثلا ً ـ : كفاية الأصول ـ الشيخ الآخوند  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٦٠(

 لا بصورةٍ  تحققه من لابد العلة تحققت وإذا علته تتحقق حيث إلاّ  يتحقق لا المعلول

 .  عنها يتخلف

 ول . إذن : كلّما تحققت العلة تحقّق المعل 

؛ وعلّلوا ذلك  )١(ذيها وجوب قبل مةالمقدّ  وجوب امتناعخر : ومنها قولهم الآالشاهد  

، فيُعلم من هذا أنّ مسألة العليّة والمعلوليّة مأخوذة  علته وجود قبل المعلول وجود بامتناع

 في نظرهم . 

 هو يكون أنْ  ينبغي لا ، الوجه هذا ولكنّ ثم استدرك طاب ثراه على ذلك ؛ بقوله : (  

، ... ) النفسي الوجوب لأنّ  ؛ الألسنة على هراشتُ  وإن ، الغيري الوجوب ةتبعيّ  من المقصود

 للوجوب علة كان لو ـ المتعلّق بذي المقدّمة ـ النفسي الوجوبوعلّل ذلك بما حاصله : إنّ 

 من غيرها دون تكوينية فاعلية علة إلاّ  فرضه يصح فلا ـ أي : وجوب المقدّمة ـ ، الغيري

ـ المادية ، والصورية ، والغائية ـ ، بمعنى أنّ وجوب ذي المقدّمة موجدٌ لوجوب  العلل

 مقدّمته . 

 الحقيقية الفاعلية العلة أن لوضوح ؛ جزماً  باطلٌ  أيضاً  فاعليةً  علةً  فرضه ولكن 

 هوإنما  الأمر لأن المشرّع للوجوب والموجِد له ؛ الآمر هولوجوب المقدّمة وذيها كليهما ، 

وليس شيئاً آخر ، فالوجوبان كلاهما معلولان لعلةٍ ثالثة ، لا أنّ وجوب ذي  الآمر فعل

 المقدّمة علةٌ موجِدةٌ لوجوب مقدّمته . 

 للوجوب النفسي ؟  الغيري الوجوب معلولية اشتهار فيوقد تسأل : ما هو السبب  

: إنّ سرَّ ذلك  ... إلخ ) وحاصله السبب أنّ  والظاهرفأجاب طاب ثراه بقوله : (  

 إلى الشوق من منبعثاً  يكون الذييكمن في أنّ المشهور رأوا أنّ شوق الآمر للمقدّمية ، هو 

                                                             

 .  ١٠٤ينظر : المصدر نفسه  )١(



 )٢٦١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 فعل إلى بالتبع اشتاق شئٍ  فعل إلى اشتاق إذا الإنسانمن جهة أنّ  ؛ وناشئاً منه المقدمة ذي

نحو فعل  ، فله شوقان : أصلي نحو فعل الشئ نفسه ، وتبعي عليه يتوقف مامقدّماته و

 مقدماته . 

إذن : انبعاث الشوق إلى المقدّمات من الشوق إلى ذيها ، هو العامل الذي بعث المشهورَ  

 إلى أنْ يقولوا بالعليّة والمعلوليّة . 

 هو ليس ، الغير من الشئ فعل إلى الشوق ولكنّ ثم علّق طاب ثراه على ذلك ؛ بقوله (  

 الشئ فعل إلىتام ؛ وذلك لأنّ مجرد شوق الآمر  ... إلخ ) وحاصله : إنّ هذا السبب غير

، حتى تقولوا بأنّ وجوب المقدّمة منبعثٌ من وجوب ذيها  الوجوب هو ليس ، الغير من

ومعلولٌ له ، بل الشوق جزء العلة ؛ على أساس أنّ العليّة في المقام إنما تصير تامّة إذا 

 توافرت عناصر ثلاثة : 

 في نفس الآمر .  الغير من ئالش فعل إلىأ ـ حصول الشوق  

 .  )١(ب ـ انتفاء الموانع عن إصدار الآمر الأمرَ  

ت ـ كون الآمر ممنّ له أهلية إصدار الأمر ؛ من قبيل : المولى الحقيقي ـ أي : الشارع  

 المقدس ، والموالي العرفية بالنسبة لغلمانهم . 

وعندها ينتزع العقل ـ من  فإذا اجتمعت هذه العناصر ، تسنىّ للآمر إصدار الأمر ، 

 هذا الأمر ـ الوجوبَ ، ويحكم بأنّ هذا الفعل واجبٌ . 

 في إليه ينتهيوالحاصل : أنّ وجوب المقدّمة ليس معلولاً لوجوب ذيها مباشرةً ، ولا  

،  المقدمة ذي إلى الشوق إلى علله سلسلة في المقدّمة وجوب ينتهي وإنما ، العلل سلسلة

                                                             

عدم  مبحث المقدّمات المفوّتة ؛ من قبيل :هناك موانع كثيرة سنأتي عليها ـ إنْ شاء االله تعالى ـ في  )١(

 دخول الوقت ، التقيّة ، ... وغيرهما . 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٦٢(

ذلك الشوق الذي لم يكن تمام العلة لوجوب المقدّمة ، بل العلة التامّة ولكنْ أيُّ شوقٍ ؟ 

لكليهما هي إرادة الآمر لإصدار أمره ما لم يمنع منه مانعٌ ، فكلاهما معلولان للأمر كما 

 ذكرنا آنفاً . 

، فما أُفيد  إليه يشتاق ما فعل إلى ةً تامّ  علةً  ليس ـ حال كل على ـ الشوقفالنتيجة : أنّ  

 السبب المتقدم ، لا يمكن المساعدة عليه . من 

 من ـ وجوب المقدّمة ـ الغيري الوجوب حترشُّ المعنـى الرابـع : أنّ التبعيّة بمعنى  

أنّ وجوب ذي المقدّمة علّةٌ ووجوب  بمعنى لا ولكنْ  ، ـ وجوب ذيها ـ النفسي الوجوب

اعث والداعي والمحرّك الب المقدّمة معلولٌ له ، بل بمعنى أنّ وجوب ذي المقدّمة هو

، إلى صدور أمرٍ بمقدّمته وإيجابها في حق المكلفين ، ببيان : أنّ المقدّمة لمّا لم تكن لها للمولى

ل إلى  أصالة في حدّ نفسها ، بل كان الهدف والغاية من إيجادها وإيجابها ، عبارةً عن التوصُّ

خلالها إلى ذيها ، وما هو الواجب وله ذيها ، فلم تكن المقدّمة إلاّ طريقاً وجسراً يُتوصّل من 

 مطلوبيةٌ ذاتيةٌ إنما هو ذو المقدّمة ، هذا من جانب . 

ومن جانبٍ آخر ، أنّ تحصيل هذا الواجب ـ ذي المقدّمة ـ ، متوقفٌ على الإتيان بتلك  

المقدّمة ، فمن أجل ذلك كان وجوب ذي المقدّمة ومطلوبيته باعثاً ومحرّكاً للمولى على أنْ 

در أمراً بمقدّمات ذلك الواجب وإيجابها في حق المكلفين ، وبالتالي فتكتسب المقدّمة يص

 صبغةَ الوجوب . 

إذن : وجوب المقدّمة ليس معلولاً لوجوب ذيها ، بل هو معلولٌ لأمر المولى ، إلاّ أنّ  

 الذي بعثَ المولى على إيجاب المقدّمة ، إنما هو وجوب ذيها ومطلوبيته . 

الغيري عند الأصوليين بقولهم عنى من التبعيّة يشير إليه ، تعريف الواجب وهذا الم 

 ، إليه لوالتوصُّ  تحصيله ولغرض آخر واجبٍ  لغاية : أي " آخر لواجب وجب ما ": إنه



 )٢٦٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  الواجب ذيها تحصيل هو ـ به القول تقدير علىـ  المقدمة وجوب من الغرض فيكون

 يكون أنْ  ينبغي الذي هونّ هذا المعنى من التبعيّة ، ثم ذَكَر الشيخ الماتن طاب ثراه ، أ 

 مراداً ومقصوداً من التبعيّة في المقام ، وما عداه من سائر المعاني ، لا يمكن المساعدة عليه . 

كوجوب  حقيقيٌ  وجوبٌ وفي ضوء هذا البيان من التبعيّة ، نقول : إنّ وجوب المقدّمة  

 وجوب ، كما هو مبينّ في هذا الشكل : ذيها ، غاية الأمر أنهما سنخان من ال

  وجوب المقدّمة            وجوب ذي المقدّمة

           تبعي                أصلي

  توصلي وطريقي          تعبدي أو ذاتي

 آلي                استقلالي

  غيري           نفسي

 مةمقدّ  هي بما مةالمقدّ  أنّ  فكما ، المقدمة نفس شأن مةالمقدّ  وجوب شأنّ والحاصل : أنّ  

 إلى لللتوصّ  هو إنما إيجابها من قِبَل المولى كذلك ، ذيها إلى لالتوصّ  إلاّ  فاعلها يقصد لا

رآة ــــن قبيل : المـــ؛ م والاستقلال بالأصالة قصدتُ  لا التي الموصلة كالآلة ؛ ذيها تحصيل

وليس النظر إلى المرآة نفسها ـ ، فإنّ الهدف من النظر إليها ليس إلاّ مشاهدة الصورة ، مثلاً ـ 

 مطلوباً مستقلا� . 

وقد تسأل : أنه لماذا يوجِب المولى المقدّمات على المكلفين ، مع أنه ليست لها مطلوبية  

 استقلالاً ؟ 

 على بناءً  ـ المولى... ) ، وحاصله : إنّ  واضحٌ  هذا وسرُّ فأجاب طاب ثراه ؛ بقوله : (  

؛ لكونه مطلوباً ذاتاً ، وكان متوقفاً على  المقدمة بذي عبدَه رَ مَ أَ  إذا ـ مةالمقدّ  بوجوب القول

 يدفعه أنْ  ، فالمكلّ  من تحصيله لغرض للمولى حينئذٍ  لابدسلسلةٍ من المقدّمات ، فإنه 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٦٤(

 ، وهو امتثال ذي المقدّمة .  غرضه إلى لاً توصُّ  بها فيأمره مقدماته نحو ويبعثه

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

 لفرضه معنى لا فإنه ، العلل من غيرها دون تكوينية فاعلية علة إلاّ قولـه طاب ثراه : (  

 وليُعلم أنّ الماديات تشتمل على أربع علل : )  غائية أو مادية أو صورية علةً 

  . المعلول وجود تفيض التي هي:  الفاعلية العلةأ ـ  

  . الصورة ومن منه المعلول يتركب الذي المادي الجزء هي:  المادية العلةب ـ  

 وبه ، المادة ومن منه المعلول يتركب الذي الشكلي الجزء هي:  الصورية العلة ت ـ 

  . الشئ شيئية تتحقق

 . المعلول وجود من ىالمتوخّ  الغرض هي:  الغائية العلة ث ـ 

 وظيفة ولبيان ، قسمٍ  كل معنى لتوضيح مثالاً  ، الخشب من المصنوع الكرسي ولنأخذ 

 : فنقول ، ووجوده المعلول يجادإ في المساهمة في ودوره قسمٍ  كل

 " هي المادية والعلة،  الكرسي صنع الذي الفاعل لأنه ؛ " النجار " هي الفاعلية العلة 

 لأنها ؛ " الهيئة " هي الصورية والعلة،  الكرسي منها نعصُ  التي المادة لأنه ؛ " الخشب

 مقعد فوقها ، قوائم أربع على قيامه وهي ، صنعه وبان الكرسي بها ظهر التي الصورة

 الغاية لأنه ؛ " عليه الجلوس " هي الغائية والعلة،  لخإ ... مسند الوراء من به متصل

 .  )١( صنعه من المقصودة

 واجبة ليست مطلقاً  مةالمقدّ  أنّ  كيف أيضاً  سيتضح البيان وبهذاقولـه طاب ثراه : (  

ا عقلي كما هو مسلّم ، فإذا أوجبها الشارع فمن باب بل وجوبه)  المولوي بالوجوب

                                                             

 ة عـلم الكلام ـ الدكـتور الـفضليـــــ، خلاص ١٤٢/  ٣ينظر : تحقـيق الأصول ـ الـسيد الميلاني  )١(

 .  ٣٧ـ  ٣٦



 )٢٦٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الإرشاد إلى حكم العقل ليس إلاّ ، فتكون واجبةً بالوجوب الإرشادي . 

...  يتبع أنه لا ، حقيقياً  بعثاً  ـ هذا على ـ المقدمة نحو البعث فيكونقولـه طاب ثراه : (  

في الوجوب الغيري ، فخلُص طاب  هذه هي النتيجة النهائية لمبحث ما معنى التبعيّةإلخ ) 

ثراه إلى : أنّ البعث نحو المقدّمة ، بعثٌ حقيقي ، كالبعث نحو ذيها ، لا أنّ البعث الحقيقي 

متوجه إلى ذي المقدّمة حصراً ، بينما إسناد البعث إلى المقدّمة يكون مجازاً وثانياً وبالعرض ، 

 البعث بعد ، فيها ولغرض مةالمقدّ  لنفس مستقلٍّ  ببعثٍ  يبعثه أنه ولاكما في المعنى الأول ، 

 على ذيها نحو البعث آثار من مةالمقدّ  نحو البعث أنّ  ولا ، الثاني المعنى في كما ، ذيها نحو

 ، فتعين المعنى الرابع من التبعيّة ، وهو الحق .  الثالث المعنى في كما ، له معلولاً  يكون وجهٍ 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٦٦(

  )) ٣٢اة (( 

ف طاب  الغيري الوجوب ـ خصائص ٣   ثراه : (( قال المصنِّـ

 بها خصائصه التي لنا تتضح الغيري الوجوب في التبعية معنى اتضح ما بعد 

 : أمور وهي ، النفسي الوجوب عن يمتاز

إطاعة  لا ـ تقدم كما ـ له استقلالي بعث لا كما الغيري الواجب إنّ  ـ ١ 

ل لغرض كوجوبه إطاعته وإنما ، له استقلالية  . المقدمة ذي إلى التوصُّ

 . لنفسه ويُطاع لنفسه واجب فإنه ، النفسي الواجب بخلاف 

 وإنما إطاعته الغيري للوجوب استقلالية إطاعة لا إنه:  قلنا أنْ  بعد إنه ـ ٢ 

ل لصرف كوجوبه  ،إطاعته ثوابٌ على له يكون ألاّ  فلابد المقدمة ، ذي إلى التوصُّ

 على لا عقاب ، كما المقدمة ذي وجوب إطاعة على يحصل الذي الثواب غير

 ترك مَنْ  أنّ  نجد ، ولذا المقدمة ذي وجوب عصيان على العقاب غير عصيانه ،

 الواجب نفس على عقابٍ واحدٍ  من أكثر يستحق لا مقدّماته بترك الواجب

 . المتروكة بعدد مقدّماته متعددة عقابات يستحق أنه لا ، النفسي

 ورد من ما مثل ؛ المقدّمات بعض على وابالث من الشريعة في ورد ما وأما 

 خطوة كل وأنه في × الحسين زيارة أو ، الحج إلى القدم على المشي على الثواب

 على العمل نفس توزيع ثواب على يحُمل أنْ  ـ هذا على ـ فينبغي ، الثواب من كذا

 العمل مقدّمات وكلما كثرت أحمزها ، الأعمال أفضل أنّ  باعتبار مقدّماته ؛



 )٢٦٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 المقدّمة إلى الثواب ، فينسب ومشقته العمل حمازة كثرت صعوبتها ، ادتوز

 نفس في والمشقة الحمازة مقدار في زيادة السبب أنها باعتبار ؛ وبالعرض ثانياً  مجازاً 

 . المقدّمة نفس على الثواب أنّ  لا ، زيادة الثواب في السبب فتكون ، العمل

 فعل الثواب على استحقاق في كلوااستش المقدّمة على ثواب لا أنه أجل ومن 

 المقدّمة نفس الثواب على أنّ  منه الظاهر الثلاث كالطهارات المقدّمات ؛ بعض

 . تعالى االله شاء إنْ  حله وسيأتي ، هي بما

حقيقته  في يكون لا أي : ، توصلياً  إلاّ  يكون لا الغيري الوجوب إنّ  ـ ٣ 

 على قصد الامتثال فيه يتحقق لا إذ ؛ المقدّمة عبادية نفسه في يقتضي ولا عبادياً ،

 إنما بل ، له إطاعة استقلالية لا أنه الأولى الخاصة في قلنا كما الاستقلال ، نحو

ل بقصد بالمقدّمة يؤتى  به بالامتثال فالمقصود ، أمر ذيها وإطاعة ذيها إلى التوصُّ

 . ذيها أمر نفس

،  الثلاث اراتكالطه المقدّمات ؛ بعض عبادية في استشكلوا هنا ومن 

 . تعالى االله شاء إنْ  حله وسيأتي

 واشتراطاً وفعليةً  إطلاقاً  المقدّمة ذي لوجوب تابعٌ  الغيري الوجوب إنّ  ـ ٤ 

 في هو شرط ما كلّ  أنه:  ذلك ومعنى ، تقدم كما ، التبعية لحق قضاءً  ، وقوةً 

 يكون لا ليس بشرط وما ، المقدّمة وجوب في شرط فهو المقدّمة ذي وجوب

 المقدّمة وجوب معه المقدّمة تحقق ذي وجوب تحقق كلما أنه كما ، لوجوبها شرطاً 

 ؛ ذيها وجوب تحقق قبل فعلي للمقدّمة وجوب تحقق يستحيل:  قيل هذا وعلى ،



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٦٨(

 المعلول حصول لاستحالة أو ، حصول متبوعه قبل التابع حصول لاستحالة

 . ذيها لوجوب معلولٌ  المقدمة أنّ وجوب على بناءً  ، علته حصول قبل

 المقدّمات المفوّتة ؛ في ذيها زمان قبل المقدّمة وجوب في استشكلوا هنا ومن 

 طلوع طهارةٍ حين على الصوم لإدراك الفجر قبل ـ مثلاً  ـ الغسل كوجوب

 ولهذا ، وقته للواجب في مفوّتاً  يكون الفجر قبل الغسل تحصيل فعدم ، الفجر

 في للواجب يكون مفوّتاً  الوقت قبل تركها نّ أ باعتبار مفوّتةً ؛ مقدّمةً  سمّيت

 فكيف ، وقته يجب قبل لا الصوم أنّ  مع الوقت قبل بوجوبها فقالوا ، وقته

 ؟ مقدمته وجوب فعلية تفرض

 . ))المقدّمات المفوّتة بحث في الإشكال هذا حلُّ  ـ تعالى االله شاء إنْ  ـ وسيأتي 

هو معقودٌ لبيان خصائص الوجوب الكلام في الأمر الثالث من الأمور التسعة ، و

 الغيري ومميّزاته عن الوجوب النفسي . 

وقد أفاد الماتن طاب ثراه ، أنه بعد ما اتّضح معنى التبعيّة في الوجوب الغيري ، تتضح  

 : الوجوب النفسي ، وهي أربع خصائص لنا خصائصه التي بها يمتاز عن

ـ ؛ إذ البعث إليه لم  تقدم كما ـ له لياستقلا بعث لا كما الغيري الواجب إنّ ولـى : الأ 

ل إلى ذي  يكن بملاكٍ مستقلٍّ بل كان بملاك ذي المقدّمة ، وإنما أُمرنا به بهدف التوصُّ

 ذي إلى لالتوصُّ  لغرض كوجوبه إطاعته وإنما ، له استقلالية إطاعة لا المقدّمة ، كذلك

  . المقدمة

 الوجوب عن مستقلّةٍ  بصورةٍ  محرّكاً  كوني أنْ  يصلح لا الغيري الوجوب إنّ وبكلمةٍ :  

 هي إنّما المولى إطاعة لأنّ ؛  غيرياً  كونه فرض خلف لزم وإلاّ  ، بمتعلّقه تيانالإ نحو النفسي



 )٢٦٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الإرادة إنّ  وحيث ، المولى من التشريعية الإرادة طبق على التكوينية وإرادته المكلّف كبتحرُّ 

 مصداقاً  بها تيانالإ يكون لا فلذلك ، وذاتاً  حقيقةً  لا تبعاً  إلاّ  بالمقدّمة تتعلّق لم التشريعية

 عن مستقلّةٍ  بصورةٍ  بالمقدّمة تيانالإ نحو المكلّف كتحرُّ  يكون فلا وعليه ، المولى لطاعة

 .  )١( ابذيه تيانالإ نحو كهتحرُّ 

 .  لنفسه ويطاع لنفسه واجب فإنه ، النفسي الواجب بخلافوهذا  

 كوجوبه إطاعته وإنما ، الغيري للواجب استقلالية إطاعة لا إنه كما قلنا الثانيـة : 

، كذلك لا يترتّب على الواجب الغيري ثوابٌ وعقابٌ  المقدمة ذي إلى لالتوصُّ  لصرف

 ذي وجوب إطاعة على يحصل الذي الثواب غير إطاعته على ثوابٌ  له يكون استقلالاً ، فلا

 . المقدمة ذي وجوب عصيان على العقاب غير عصيانه على عقاب لا كما ، المقدمة

النفسي ـ  الواجب امتثل نمَ  أنّ  نجدالقاضي بهذه الخصوصية الوجدان ، فإنّـا و 

مقدّمات ، لم يستحقّ إلاّ ثواباً واحداً ، لا أنه يستحقُّ ثوابات  بما له من كالصلاة مثلاً ـ

 بما له من مقدّمات ، لم متعددة بعدد مقدماته المأتي بها ، وفي المقابل لو ترك الواجب النفسي

 متعددةٍ  عقاباتٍ  يستحق أنه لايستحقّ إلاّ عقاباً واحداً على ترك نفس الواجب النفسي ، 

 .  المتروكة مقدماته بعدد

 يستحقّ  لاإذن : الوجوب الغيري بما أنه ليس وجوباً مولوياً قابلاً للتنجيز ، فكما  

 .  )٢( أيضاً  وافقتهم على المثوبة يستحقّ  لا مخالفته على العقوبة

                                                             

 .  ٢٢٤/  ٤ينظر : المباحث الأصولية ـ الشيخ الفياض  )١(

يد الخـوئي طاب ثراه كـلامٌ فـي المقام ، قـد أشار إليه الـشيخ الماتن طاب ثراه في هذا ، ولكن للس )٢(

هامش الكتاب ، وحاصله : أنّ المكـلّف إذا أتى بالواجب الغـيري بقصد الامتثال والتوصّل استحقّ 

لعمل وا الـثواب ، بتـقريب : أنّ ملاك الاستحـقاق ، هـو كـون العـبد بصـدد الإطاعـة والانقـياد



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٧٠(

 وهذا البيان يفتح علينا باب إشكالين :  

الإشكال الأول ، وحاصله : إنكم قلتم إنّ الواجبات الغيرية ، لا يترتّب عليها ثوابٌ  

 ورد ما مثلمستقلٌّ ، في حين أنه قد ورد في الشريعة المقدّسة الثواب على بعض المقدّمات ؛ 

، مما يستفاد منه  )٢(×  الحسين زيارة أو )١( الحج إلى القدم على المشي على الثواب من

                                                                                                                                                      

التوصّل والامتثال  بوظيفة العبودية والرقّية ليصبح أهلا ً لذلك ، ومن المعلوم أنّه بإتـيانه المقـدّمة بداعـي

بها بهذا الداعي مصداق  قد أصبح أهلا ً له ، بل الأمر كذلك ولو لم نقـل بوجوبها ؛ بداهة أنّ الإتيان

 لإظهار العبودية والإخلاص والانقياد والإطاعة .

له ليكون  حيث إنه لم يصر بذلـك أهلا ً م لو أتى بها بدون قصد التوصّل والامتثال فـقد فاته الـثواب ؛نع 

 في محله ، ولم يستحق شيئا ً .

للانقياد  والخـلاصة : أنّ ملاك ترتّـب الثـواب على امتـثال الـواجب الغـيري ، هـو أنّه بنـفسه مصداقٌ  

جاء بالمقدّمة بقصد  مع قطع النظر عن إتيانه بالواجب النفسي ، ولهذا لو والإطاعة وإظهارٌ لمقام العبودية

 عليها بلا إشكال .  التوصّل ثمّ لم يتمكّن من الإتيان بذيها لمانع ٍ من الموانع ، استحـقّ الثواب

المباحث  ، ٤٠٤/  ٢ينظر : محاضرات فـي أصول الفـقه ـ تقـرير بحث السيد الخوئي للـشيخ الفـياض  

  . ٢٢٦ـ  ٢٢٥/  ٤صولية ـ الشيخ الفياض الأ

على شئٍ  ما ندمت "كما فـيما رواه أبو المنكـدر ، عـن أبي جعـفر عـليه السلام قال ، قال ابن عـباس :  )١(

يقول : مَنْ حج بيـت  صنعت ندمي على أنْ لم أحـج ماشـيا ً ؛ لأني سمعت رسول االله صلى االله عليه وآله

رسول االله وما حسنات الحـرم  الله له سبعة آلاف حَـسنة من حـَسنات الحرم ، قـيل : يااالله ماشيا ً كـتـب ا

كـفضل القمر ليلة البدر على سائر النجوم  ؟ قال : حَـسنة ألف ألف حسنة ، وقال : فـضل المشاة في الحج

  . ٩ح  ٣٢باب  ٥٦/  ٨. وسائل الشيعة ـ الحـر العاملي  "

 دخلـتُ على أبي عـبد االله عليه السلام فـي غرفةٍ له "يد الـقاضي قال : كما فيما رواه أبـو سعـ )٢(

يرفعها  فسمعـته يقـول : مَنْ أتَـى قـبر الحسين عليه السلام ماشياً  ، كتب االله له بكل خطوةٍ وبكل قدم ٍ

 .  ٦ح  ٤١باب  ٣٤٣/  ١٠. المصدر نفسه  "ويضعها عتق رقبة من ولد إسماعيل 



 )٢٧١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 استحقاق الثواب على المقدّمات ، وعندها فكيف يُعالج مثل هذه الروايات ؟ 

وللشيخ الماتن طاب ثراه جوابان على ذلك ، أحدهما هنا والآخر يأتي لاحقاً ، أما  

 ـ ، الحقيقةـ في  المقامات  هذهجوابه فعلاً ، فحاصله : أنّ الثواب المترتب على المقدّمات في

ـ ، × نفسه ـ أعني : الحج ، أو زيارة الحسين  المقدمة ذي فعل على بالمترتّ  الثواب هو

 أفضل أنّ  من باب ؛ ماتهمقدّ  على العمل نفس ثوابَ غاية الأمر أنّ الشارع المقدّس وزّع 

 وأشقها .  أحمزها الأعمال

 العمل حمازة رتكثُ  ، صعوبتها وزادت العمل ماتمقدّ  رتْ كثُ  ماكلّ وفيما نحن فيه  

 وبالتالي يزداد ثوابه ، فبهذا اللحاظ نُسِب الثواب إلى مقدّمات العمل .  ، ومشقته

إذن : الثواب في الحقيقة ، ثوابُ نفس ذي المقدّمة ، وإسناده إلى هذه المقدّمات إنما هو  

 ، العمل نفس في والمشقة الحمازة مقدارإسنادٌ مجازي ؛ باعتبار أنها هي السببُ في زيادة 

 أنّ  لا ومن هنا ناسبَ نسبة الثواب إليها ، ، للعمل الثواب زيادة في اً سبب تكون وبالنتيجة

 .  )١(تلك المقدّمات  نفس على يكون الثواب

 وأما جوابه الآخر ، فسيأتي بيانه في الأمر التاسع القادم إنْ شاء االله تعالى .  

 بعض فعل على الثواب استحقاق فياصله : الاستشكال خر ، وحالآشكال الإ 

 على الثواب أنّ  منه الظاهر ، للعبادة مقدمة جعلت التي الثلاث كالطهارات ماتالمقدّ 

                                                             

بصدد  لطوا بين الاستحقاق وممدوحية العبد ، بمعنى إدراك العقل صفاء نفسه ، وكونهوظنّي أنهم خ )١(

عدم توفـيقه لإتـيان  إطاعة أمره ، وكونه ذا ملكة فاضلة وسريرة حَسنة ؛ ضرورة أنّ الآتي بالمقـدّمات مع

ا لا يُشـكّ فـيه ، أما ممدوحا ً مم ذي المقـدمة مـمدوحٌ ، لا مستحـقّ للأجـر بالمعـنى المبحوث عـنه ، فكونه

فغير ثابتٍ . ينظر : مناهج الوصول ـ  استحقاق الـثواب بحيث يكون مترتّـباً  عـلى نفس المقـدّمات ،

  . ٣٨١ـ  ٣٨٠/  ١السيد الخميني 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٧٢(

بما هي  مةالمقدّ  على ثواب لا، وهذا لا ينسجم مع ما أثبتموه من أنه  هي بما المقدمة نفس

 وإنما هو لذي المقدّمة . 

المقدّمات  " ذلك في الأمر التاسع القادم تحت عنوان وقد أجاب طاب ثراه على 

 ، وهذا ما سيأتي إنْ شاء االله تعالى .  "العبادية 

إنّ الوجوب الغيري وجوبٌ توصّلي ، بل لا يمكن أنْ يكون في حقيقته  الثالثـة : 

 نحو على الامتثال قصد فيه يتحقق لا إذ ؛ المقدمة عبادية نفسه في يقتضي ولاعباديّاً 

 بالمقدمة يؤتى إنما بل ، ـ له استقلالية إطاعة لا أنه الأولى الخاصة في قلنا كما ـ الاستقلال

 .  ذيها أمر نفس به بالامتثال فالمقصود ، ذيها أمر وإطاعة ذيها إلى لالتوصُّ  بهدف

 الوجوب سقط ، والتفات شعور بدون ولو الخارج في المقدّمة تتحقّق لو هنا ومن 

 الواجب يتوقّف ولا ، تحقّقت أنهّا والمفروض المقدّمة تحقّق منه الغرض لأنّ  ؛ الغيري

؛ فمَنْ سافر إلى مكة المكرمة ـ  القربة بقصد أو لالتوصُّ  بقصد تحقّقها يكون أنْ  على النفسي

مثلاً ـ لا بقصد أداء الحج ، بل بقصد التجارة أو التنزّه وما شاكل ذلك ، غير أنه بدا له بعد 

قصد الإتيان بالحجّ ، فحينئذٍ لا يكون ملزماً بالرجوع إلى بلده والسفر منه إلى وصوله إليها 

مكة من جديدٍ ؛ لأنّ الغرض من وجوب المقدّمة ـ أي : السفر في مثالنا ـ هو الوصول إلى 

مكة ، والمفروض حصوله وتحققه ، ولا يتوقف الواجب النفسي ـ الحج ـ على أنْ يكون 

ل أو بقصد التقرّب ، حتى يقال بأنّ المكلف في مثالنا لم يُسافر تحقّق المقدّمة بقصد ال توصُّ

ل ، فيكون مُلْزَماً بالرجوع إلى بلده والسفر منه ثانياً ،   فالوجوب وعليهبقصد التوصُّ

 .  )١( تعبّدياً  يكون أنْ  يمكن لا بل توصّلي وجوبٌ  الغيري

 ؛ وقوةً  وفعليةً  واشتراطاً  لاقاً إط اذيه لوجوب تابعٌ  المقدّمة ، وجوب إنّ  الرابعـة : 

                                                             

 .  ٢٢٥/  ٤ينظر : المباحث الأصولية ـ الشيخ الفياض  )١(



 )٢٧٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 المقدمة ذي وجوب في شرطٌ  هو ما كلُّ  أنه:  ذلك ومعنى ، تقدم كما ، ةالتبعيّ  لحق قضاءً 

 وما ، ؛ كدخول الوقت بالنسبة للصلاة والوضوء ـ مثلاً ـ المقدمة وجوب في شرطٌ  فهو

 ذي وجوب بلغ كلما هأن كما ، ؛ كأول الوقت ـ مثلاً ـ لوجوبها شرطاً  يكون لا بشرطٍ  ليس

فعليّاً ، وطالما لم يبلغ وجوب ذي المقدّمة درجةَ  المقدمة وجوبدرجةَ الفعليّة صار  المقدمة

 حصول قبل التابع حصول لاستحالة ؛ إما مةللمقدّ  فعلي وجوبٍ  قتحقُّ  يستحيل الفعليّة ،

 قبل المعلول صولح لاستحالة أو ، ـ بناءً على المعنى الرابع من معاني التبعيّة ـ متبوعه

 ـ .  ذيها لوجوب معلولٌ  المقدمة وجوب أنّ  على بناءً  ـ علته حصول

 في استشكلواومن هنا يتأتّى الإشكال المعروف بإشكال المقدّمات المفوّتة ، حيث  

الذي هو  ؛ من قبيل غسل الجنابة ـ مثلاً ـ ذيها زمان قبل الإتيان بالمقدّمات المفوّتة وجوب

 طلوع حين طهارةٍ  على الصوم لإدراك، فإنه واجبٌ قبل طلوع الفجر  شرطٌ لصحة الصوم

 يتمِّ سُ  ولهذا ، وقته في للواجب تاً مفوِّ  يكون الفجر قبل الغسل تحصيل فعدم ، الفجر

 بوجوبها فقالوا ، وقته في للواجب تاً مفوّ  يكون الوقت قبل تركها أنّ  باعتبار ؛ تةً مفوّ  مةً مقدّ 

 أَلاَ وهو أول الفجر .  وقته قبل يجب لا مالصو أنّ  مع ، الوقت قبل

والإشكال فيه : أنه لو كان وجوب المقدّمة تابعاً لوجوب ذيها فعليّةً وقوةً ، فكيف  

قالوا ـ في خصوص المقدّمات المفوّتة ـ بأنها واجبةٌ فعلاً قبل وقت ذيها ، في حين أنّ ذيها لم 

 أنّ  معر وجوب المقدّمات المفوّتة ، يتحقق له وجوبٌ فعليٌّ بعدُ ؟ ، فكيف يمكن تبري

 ؟ . وجوبه قبل وجوبها يعقل ولا ذيها وجوب من يترشّح وجوبٌ غيري المقدّمة وجوب

، سيأتي التعرّض  محاولات بعدّة الأصُوليون قام ، ودفعه شكالالإ هذا حلّ  أجل ومن 

لك إلى المورد لحديث عن ذإليها في الأمر الثامن القادم إنْ شاء االله تعالى ، فلنؤجل ا

 . المذكور



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٧٤(

  ))  ٣٣اة (( 

ف طاب ثراه : ((   الوجوب ـ مقدّمة ٤قال المصنِّـ

 : مشهورين قسمين إلى المقدّمة قسموا 

يتوقف  ما وهي : " الوجوبية المقدّمة " وتسمى ، الوجوب مقدّمة ـ ١ 

 :وقيل  ، مشهور قول على للوجوب شرطاً  تكون بأن ، الوجوب نفس عليها

 على قول والوجود التحقق مفروضة تكون وجهٍ  على الواجب في تؤخذ اإنه

 .  " الوجوب مقدّمة " تسمى ذلك ومع آخر،

بالنسبة  والقدرة والعقل وكالبلوغ ، الحج إلى الاستطاعة بالنسبة ومثالها : 

 . الواجبات جميع إلى

 . " المشروط الواجب " إليها بالنسبة الواجب ويسمى 

يتوقف  ما وهي : " الوجودية المقدّمة " وتسمى ، واجبال مقدّمة ـ ٢ 

 يكون الوجود بل ، بها الوجوب تقييد عدم فرض بعد الواجب وجود عليها

 من بل لابد ، الوجود مفروضة إليه بالنسبة تُؤخذ ولا مطلقاً  إليها بالنسبة

مةً  تحصيلها  إلى والسفر بالنسبة ، الصلاة إلى بالنسبة كالوضوء لتحصيله ؛ مقدِّ

 . " الواجب المطلق " إليها بالنسبة الواجب ويسمى ، ذلك ونحو الحج

 ـ .  ١٣٤ ص الأول ـ الجزء والمطلق المشروط الواجب عن راجع 



 )٢٧٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الواجب ، هو مقدّمة في النزاع محل أنّ  بيان التقسيم ، هذا ذكر من والمقصود 

 .  لوجوبيةالمقدّمة ا دون ، الوجودية المقدّمة أعني : الثاني القسم خصوص

 مفروضة على أنها مأخوذة الوجودية المقدّمة كانت إذا لأنه ؛ واضح والسر 

 يجب تحصيل فلا ، خلف فإنه ، تحصيلها لوجوب معنى فلا الحصول ،

 ؛ عندها وجب الحج الاستطاعة حصول اتفق إن بل ، الحج لأجل الاستطاعة

 يجب لا فإنه ، " فات كما فات ما اقض ":  × قوله في الفوت نظير وذلك

 . القضاء الفوت وجب اتفق إن بل ، بالقضاء الأمر امتثال لأجل تحصيله

 الداخلية ـ المقدّمة ٥

 . وخارجية ، داخلية:  قسمين إلى الوجودية المقدّمة تنقسم 

 وإنما اعتبروا ، كالصلاة ؛ المركب الواجب جزء هي ، الداخلية المقدّمة ـ ١ 

 في جزءٍ  ، فكل أجزائه على وجوده في متوقف المركب أنّ  فباعتبار مقدّمة ؛ الجزء

 " سمّيت ، وإنما الاثنين على الواحد كتقدم ، المركب لوجود مقدّمة هو نفسه

 وجود وليس للمركب ، المركب قوام في داخل الجزء أنّ  فلأجل ؛ " داخلية

 . الأجزاء وجود نفس غير مستقل

 وجود مستقل وله الواجب عليه يتوقف ما كلُّ  وهي ، الخارجية المقدّمة ـ ٢ 

 . الواجب وجود عن خارج

 الواجب هل مقدّمة في النزاع أنّ  بيان هو التقسيم ، هذا ذكر من والغرض 

 ؟ بالخارجية يختص ذلك أنّ  أو الداخلية المقدّمة يشمل



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٧٦(

 الإنكار أحد هذا في وسندهم ، للداخلية النزاع شمولَ  جماعة أنكر ولقد 

 : أمرين

الأجزاء  نفس المركب أنّ  باعتبار ؛ رأساً  للجزء المقدّمية رإنكا:  الأول 

 ؟ نفسه على الشئ توقّف يُفرض فكيف ، بالأسر

بالوجوب  اتصافه يستحيل ولكن ، مقدّمة الجزء أنّ  تسليم بعد:  الثاني 

 جزء الواجب أنه المفروض لأنّ  ؛ النفسي بالوجوب واجبٌ  أنه دام ما الغيري

 على فينبسط الواجب ، بالأسر أجزاءه إلاّ  المركب وليس ، النفسي بالوجوب

 الجزء أيضاً لاتصف الغيري بالوجوب الجزء وجب لو وحينئذٍ  ، الأجزاء

 . بالوجوبين

نا ولا ، الوجوبين اجتماع استحالة وجه بيان في اختلفوا وقد   بيان الوجه يهمُّ

 . الاستحالة على الاتفاق بعد فيه

الفائدة  فرض مع حتى عملية فائدة منه تتوقع لا البحث هذا كان ولما 

حوله ،  الكلام يطول دقيقٌ  بحثٌ  أنه مع ، المقدمة وجوب مسألة في العملية

 شاء )) .  إنْ  المطولات إلى الطالب محيلين صفحاً  عنه نطوي فنحن

الكلام في الأمر الرابع من الأمور التسعة ، ومن هنا يشرع الماتن طاب ثراه في بيان  

قدّمة ، والأمر الرابع معقودٌ لبيان التقسيم الأول من تقسيمات المقدّمة ، وهو تقسيمات الم

 تقسيمها إلى : 

يتوقف  تلك الأمور التي وهي : " الوجوبية المقدّمة " وتسمى ، الوجوب مقدّمة ـ ١ 



 )٢٧٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

الوجوب ، فمادام لم تحقق تلك المقدّمات والشروط ، فلا وجوب في البين ؛ من  نفسُ  عليها

بالنسبة إلى الحج ، فإنه مادام لم يكن المكلف مستطيعاً في الخارج ، فلا  "الاستطاعة  "قبيل 

 والعقل البلوغ "بالنسبة إلى الصلاة ، و  "دخول الوقت  "يتوجه إليه الأمر بالحج ، و 

 . الواجبات الشرعية جميع إلى ـ التي هي من الشروط العامّة للتكليف ـ بالنسبة "والقدرة 

،  " المشروط الواجب " إليها بالنسبة الواجب لمقدّمات الوجوبية ، ويسمّىهذه هي ا 

 غاية الأمر هناك نظريتان في الواجبات المشروطة : 

ولـى : نظرية المشهور ، القائلة بأنّ أصل الوجوب في الواجبات المشروطة ، الأ 

 مشروطٌ ، فإنْ لم يحصل هذا الشرط فلا تكليف في البين . 

ه النظرية ، تكون المقدّمات الوجوبية شرطاً للوجوب ، فيكون لها دخلٌ وفي ضوء هذ 

 شرطاً  تكون في تحقّق الوجوب وشرطاً في تحقّقه ، وإليه أشار طاب ثراه ؛ بقوله : ( بأنْ 

 مشهورٍ ) .  قولٍ  على للوجوب

، القائلة بأنّ أصل الوجوب في  )١(خـرى : نظرية الشيخ الأنصاري طاب ثراه الأ 

بات المشروطة مطلقٌ ، والقيود الطارئة إنما هي ـ عموماً ـ من قيود وشروط الواجب الواج

 ، غاية الأمر أنّ شروط الواجب على صنفين : 

أ ـ صنفٌ منها تؤخذ في الواجب مفروضة التحقّق والوجود ، بمعنى أنّ المكلّف غير  

مة حتمياً ؛ كالوقت بالنسبة إلى مُلزَم بتحصيلها ، فإذا تحقّقت اتّفاقاً صار الإتيان بذي المقدّ 

 الصلاة ، والاستطاعة بالنسبة إلى الحج ، ونحوهما . 

ب ـ وصنفٌ منها لم تكن مفروضة الحصول والتحقّق ، بل يلزم المكلف بتحصيلها  

خارجاً ؛ كالوضوء بالنسبة إلى الصلاة ـ مثلاً ـ ، فإنه إذا دخل الوقت وكان المكلف 

                                                             

 .  ٤٩ـ  ٤٧ينظر : مطارح الأنظار  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٧٨(

 فعليه أنْ يتوضأ مقدّمةً للصلاة ، كما هو واضح .  مستجمعاً لسائر الشروط ،

وفي ضوء هذه النظرية ، تكون المقدّمات الوجوبية من الصنف الأول ، وإلى ذلك  

 مفروضةَ  تكون وجهٍ  على الواجب في تُؤخذ إنها : أشار الماتن طاب ثراه ؛ بقوله : ( وقيل

 ومثالها ، " لوجوبا مقدمة " تسمى ذلك ومع آخر ، والوجود على قول التحقق

 الاستطاعة ... ) . 

وهي : الأمور التي يتوقّف عليها  "المقدّمة الوجودية  "، وتسمّى  ـ مقدّمة الواجب ٢ 

وجودُ الواجب خارجاً وإتيانه من قِبَل المكلف ، وأما نفس الوجوب والتكليف من قِـبَل 

 طلقاً . المولى فغير متوقفٍ عليها ، بل يكون الوجوب بالنسبة إليها م

بالنسبة إلى الصلاة ، فإنّ وجودَ الصلاة خارجاً وإتيانها  "الوضوء  "وهذا من قبيل :  

من قِبَل المكلف متوقّفٌ على الوضوء ، وأما نفس التكليف بها من قِبَل الشارع فغير 

 متوقفٍ عليه كما هو واضح . 

بالنسبة إلى الكون  "م نصب السل "الحج ، و  إلى بالنسبة "قطع المسافة  "ومن قبيل :  

 ذلك .  على السطح ، ونحو

  . " الواجب المطلق " إليها بالنسبة الواجب هذه هي المقدّمات الوجودية ، ويسمّى 

وعمدة الفرق بين المقدّمات الوجوبية والمقدّمات الوجودية ، في نقطةٍ وهي : أنّ  

، بل إن اتّفق  بإيجادها فاً ومكلّ  أمامها مسؤولاً  يكون المكلّف المقدّمات الوجوبية لا

 غير أو تكون اختيارية أنْ  بين فرق لا ولهذا حصولها صار الإتيان بذي المقدّمة حتمياً ،

 ، ذلك وغير والنفاس رمضان والحيض شهر ودخول والوقت والعقل كالبلوغ اختيارية ؛

مةً لتحصيل ومكلّفاً بإيجادها وتحصيلها م المقدّمات الوجودية أمام مسؤولاً  يكون بينما قدِّ

 ذيها . 



 )٢٧٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 مطلقاً ، إليها بالنسبة يكون الوجوب وإلى هذا الفرق أشار طاب ثراه ؛ بقوله : ( بل 

مةً  تحصيلها من بل لابد ، الوجود مفروضة إليه بالنسبة تؤخذ ولا  لتحصيله ) .  مقدِّ

 في نزاعال محل أنّ  ثم أفاد طاب ثراه ، أنّ الهدف من ذكر هذا التقسيم ، إنما هو بيان 

المقدّمة  دون ، الوجودية المقدّمة أعني : الثاني القسم خصوص الواجب هو مبحث مقدّمة

 .  الوجوبية

الحصول  مفروضة على أنها مأخوذةً  الوجوبية المقدمة كانت إذا لأنه ؛ واضح والسر 

 فلا ، خلف الفرض فإنه ، تحصيلها لوجوب معنى ولا يلزم تحصيلها كما عرفت ، ومعه فلا

 عندها .  وجب الحج الاستطاعة حصول اتفق إن بل ، الحج لأجل الاستطاعة ب تحصيليج

ح الوجوب   ؛ جعلاً  ولا قهراً  لا إلى المقدّمة الوجوبية الواجب من إذن : لا يُعقل ترشُّ

  . الحاصل تحصيل وجودها بعد ووجوبها ، وجودها فعلاً قبل وجوب لا إنّه حيث

 فات كما فات ما اقض "× : هو موضوع القضاء في قوله ونظّر المقامَ بالفوت الذي  

، فإنه من الواضح ليس معناه : أنّ المكلف ابتداءً يجب عليه تحصيل الفوت ، بأنْ يترك  )١( "

بل  ، "اقضِ  "بالقضاء المشار إليه بقوله  الأمر امتثال الصلاة حتى يتحقّق الفوت ، لأجل

، فتعين ـ إذاً ـ أنّ محلّ نزاعنا إنما  اء خارج الوقتالقض الفوت ، وجب اتفق إن معناه : أنه

 هو في المقدّمات الوجودية حصراً . 

 الداخلية ـ المقدّمة ٥

ثم يقع الكلام في تقسيمٍ آخر من تقسيمات المقدّمة في الأمر الخامس من الأمور التسعة  

 ، وهو تقسيم المقدّمة الوجودية إلى : 

،  به والواجب المأمور ماهيّة في المأخوذة هي : الأجزاء، و ـ المقدّمـة الداخليّـة ١ 

                                                             

  . " يقضي ما فاته كـما فاته  "، وفـيه بلفظ :  ١ح  ٦باب  ٣٥٩/  ٥ـ الحر العاملي وسائل الشيعة  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٨٠(

 بحيث يكون الواجب مركّباً من تلك الأجزاء . 

 هي التي به المأمور توضيح التعريف في قالب مثالٍ : أنّ المقدّمة الداخلية هي أجزاء 

 لواقعه مٌ ومقوِّ  حقيقته في دخيلٌ  بنفسه هو كما الجزء فإنّ  ، حقيقته قيداً وتقيّداً  في داخلةٌ 

 في دخيلة بنفسها أنها كما القراءة:  مثلاً  ؛ وهكذا ، أجزائه بسائر كذلك تقيّده الموضوعي ،

 .  )١(فيها  دخيلة بالركوع وملحوقة بالتكبيرة مسبوقة بكونها تقيّدها كذلك حقيقة الصلاة ،

 وقد تسأل : أنه لماذا اعتبر الأعلام أجزاءَ الواجب ، مقدّماتٍ له ؟  

فباعتبار ... )  مقدّمةً ؛ الجزء طاب ثراه عن ذلك ؛ بقوله : ( وإنما اعتبروا أجاب 

 "، أو  "ما لا يتم الواجب إلاّ به  "وحاصله : إنّ السبب في ذلك هو أنّ المعيار في المقدّمية 

 في متوقّف المركب ، وهذا المعيار صادقٌ فيما نحن فيه ؛ بدليل أنّ  "ما يتوقف عليه الشئ 

أجزائه ، فإذا لم يكن هناك ركوعٌ فلا تتحقّق الصلاة خارجاً وهكذا ،  على ارجيوجوده الخ

نظير العشرة ، فإنها مركبةٌ في الخارج من عَشرَة آحاد ، فما لم تتحقّق تلك الآحاد خارجاً فلا 

 وجود للعَشرَة أيضاً . 

فكذلك في إذن : كلُّ واحدٍ من تلك الآحاد في نفسه ، هو مقدّمة لتحقّق العشرة ،  

 "، فمن هنا جاءت تسمية الأجزاء  المركب لوجود مقدّمة هو نفسه في جزءٍ  المقام ، فإنّ كلّ 

 .  "مقدّمات 

 وقد تسأل ـ ثانياً ـ : لماذا سُمّيت الأجزاء مقدّماتٍ داخليّة ؟  

فلأجل ... ) وحاصله : إنّ  ؛ " داخليةً  " سُمّيت فأجاب طاب ثراه ؛ بقوله : ( وإنما 

لتسمية بلحاظ أنّ كلّ جزءٍ داخلٌ في ماهيّة المركب وقوامه ، فالمركب متقوّم بأجزائه وجه ا

الأجزاء ، الأمر  وجود نفس غير مستقلّ في الخارج وجودٌ  ، وليس للمركب ـ أساساً ـ

                                                             

 .  ٣٠١/  ٢محاضرات في أصول الفقه ـ تقرير بحث السيد الخوئي للشيخ الفياض  )١(



 )٢٨١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الذي سُمّيت أجزاء المركب مقدّماتٍ داخليّة . 

 مماّ ، ماهيّة المأمور به والواجب عن الخارجة ، وهي : الامُور ـ المقدّمـة الخـارجيّـة ٢ 

  . تُوجَد بدونها ولا ، عليها وجودها يتوقّف

 في توضيحه في قالب مثالٍ : أنّ المقدّمة الخارجية هي الأمور التي لم تكن دخيلةً  

 خارج تقيُّداً وليس لها نصيبٌ في تشكيل ماهيّته ، بل لها وجودٌ مستقلٌّ  ولا لا قيداً  الواجب

وجود تلك  على الخارج صحيحاً ، في وجود الواجب يتوقف جب ، ولكنالوا وجود عن

 ـ كربلاء في الكون وتوقُّف ، ما مكانٍ  وجود على خارجاً  وجود الصلاة كتوقُّف الأمور ؛

  . وهكذا على طي المسافة ، ـ مثلاً 

أنه  ثم بينّ طاب ثراه الغرضَ من التعرّض إلى هذا التقسيم ، مبيّناً أنّ الغرض منه بيان 

، بل القدر  النزاع في محلّ  القسم الثاني ـ أعني : المقدّمات الخارجية ـ دخول في إشكال لا

الأول ـ أعني :  القسم دخول في والكلام الإشكال المسلم دخوله فيه هو هذا القسم ، وإنما

 دخوله .  المقدّمات الداخلية ـ وعدم

 ذلك أنّ  أو الداخلية المقدّمةَ  يشمل الواجب ، هل مقدّمة في النزاع فسؤال البحث : إنّ  

 بالمقدّمية للاتّصاف الأجزاء صلاحية ؟ ، فالكلام ـ في الحقيقة ـ يقع : في بالخارجية يختصّ 

  . وعدمها

الإنكار  هذا في ومدركهم ، للداخلية النزاع شمولَ  جماعة من الأصوليين أنكر ولقد 

 : أمرين يرجع إلى أحد

 فكيف ، الأجزاء بالأسر نفس المركب أنّ  باعتبار ؛ رأساً  للجزء المقدّمية إنكارُ :  ولالأ 

 التي المقدّمة في وجوب هو ؟ ؛ بتقريب : أنّ محلّ نزاعنا ، إنّما نفسه على الشئ توقّف يفرض

 آخر ، وجود على شئٍ  توقّف وجود أنّ  الواضح ومن ، عليها الواجب وجود يتوقّف



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٨٢(

 كالطهارة نفسه ؛ على الشئ لاستحالة توقّف ؛ الوجود في والتعدّد الاثنينية يقتضي

 يتوقّف فلذلك ، خارجاً  قبالها في مستقلّة ، وموجودة للثانية مقدّمة الأوُلى فإنّ  والصلاة،

 وحيث ، وهكذا الحجّ  إلى بالنسبة المسافة وكقطع ، الخارج في وجود الطهارة على وجودها

عينُ  فيه وجود الواجب لأنّ  ؛ الخارج في أجزائه ووجود الواجب وجود بين لا اثنينية إنّه

 التكبيرة إلى من أجزائها وجود هو الصلاة وجود أنّ  بداهة ؛ بالأسر أجزائه وجود

 التوقّف يتطلّب بعد أنْ كان ؛ أجزائها وجود على متوقّفاً  يكون أنْ  يعقل فلا التسليمة،

 الخارج .  في والاثنينية التعدّد

 قدّمية للجزء رأساً . وعليه ، فالأمر الأول إنكار الم 

بالمقدّمية ،  للاتّصاف خر : مع الإغماض عن ذلك وتسليم صلاحية الإجزاءالآالأمـر  

لكن مع ذلك نقول : إنه خارجٌ عن محل النزاع ؛ لاستحالة اتّصاف الجزء بالوجوب 

 ولا مقتضي لذلك أصلاً .  الغيري

غير  المقدّمة وجود كان إذا مافي هو إنما الغيري الوجوب ملاك والنكتة في ذلك : أنّ  

 يستلزم إيجابه هل المقدّمة ، ذا الشارع إيجابَ  أنّ  عن البحث ليقع الخارج ، في ذيها وجود

 بالإضافة الخارج ؛ كالجزء في ذيها وجود عين وجودها كان إذا وأما ؟ ، لا أم تبعاً  مقدّمته

 المتعلق بعين الوجوب ةواجب أنّ الأجزاء لوضوح ؛ به لاتصافها ملاك فلا الكل ، إلى

؛ نظراً إلى أنّ الأمر بالكل أمرٌ بأجزائه ، غايته أنّ الأمر  النفسي الوجوب وهو ، بالكل

 لا ومعه ـ أي : مع اتّصاف الأجزاء بالوجوب النفسي ـ بالكل استقلالي وبأجزائه ضمني ،

 لاتّصف أيضاً ، الغيري بالوجوب الجزء بالوجوب الغيري ، فلو وجب لاتصافها مقتضي

 بالوجوبين النفسي والغيري ، وهو محالٌ .  الجزء

، فبعضهم  الوجوبين اجتماع استحالة وجه بيان ثم ذَكَرَ طاب ثراه ، أنهم اختلفوا في 



 )٢٨٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

، والبعض الآخر ذكر  )١(ذكر أنّ الوجه في ذلك هو اجتماع حكمين متماثلين في شئٍ واحدٍ 

 .  )٢(أو المتضادين المثلين  أنّ الوجه في ذلك اجتماع الحكمين

إلاّ أنّ الشيخ الماتن طاب ثراه أهمل التعرّض إلى بيان ذلك بعد إحراز الاتفاق على  

 الاستحالة . 

 خارجةً  تكون الداخلية بالمقدّمات عنها المعبرّ  الأجزاء تقدير ، فتحصل : أنه على كل 

 الغيري بعد بالوجوب صافهااتّ  لامتناع أو ، فيها المقدّمية ملاك لعدم إما محلّ النزاع ؛ عن

 النفسي .  بالوجوب وجوبها

ثم ـ أخيراً ـ أحال طاب ثراه الطالب إلى المطوّلات طلباً للاختصار ، مبيّناً أنّ هذا  

 وجوب مسألة في أصل الفائدة العملية فرض مع حتى عمليةٌ  البحث لمـّا لم تتوقّع منه فائدةٌ 

 الطالب محيلين صفحاً  عنه نطوي ، فنحن حوله الكلام يطول دقيق بحث أنه مع ، المقدمة

  . االله تعالى شاء إن المطولات إلى

 

                                                             

 .  ٩٠ينظر : كفاية الأصول ـ المحقق الآخوند  )١(

 .  ٢٦٨/  ٢ـ  ١لشيخ البروجردي ينظر : نهاية الأفكار ـ تقرير بحث آقا ضياء العراقي ل )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٨٤(

  ))  ٣٤اة (( 

ف طاب ثراه : ((   الشرعي ـ الشرط ٦قال المصنِّـ

 . وشرعية عقلية:  قسمين إلى تنقسم الخارجية المقدّمة إنّ  

 توقفاً واقعياً  جبالوا وجود عليه يتوقف أمرٍ  كلُّ  هي : ، العقلية المقدّمة ـ ١ 

 . المسافة على قطع الحج كتوقُّف ؛ بالشرع استعانةٍ  دون من بنفسه العقل يدركه

 لا يدركه توقفاً  الواجب عليه يتوقف أمرٍ  كلُّ  هي : ، الشرعية المقدّمة ـ ٢ 

 على الطهارة الصلاة كتوقُّف ؛ الشرع طريق من ذلك يثبت بل ، بنفسه العقل

 ؛ " الشرط الشرعي " أيضاً  الأمر هذا ويسمّى ، اونحوهم القبلة واستقبال

 صلاة لا ":  × مثل قوله ؛ الشارع عند به المأمور في وقيداً  شرطاً  أخذه باعتبار

 . للصلاة الطهارة شرطية منه المستفاد " بطهور إلا

هل  الواجب مقدّمة في النزاع أنّ  بيان التقسيم ، هذا ذكر من والغرض 

 ؟ الشرعي الشرط يشمل

 ـ تقريرات درسه بعض من يظهر ما على ـ مشايخنا أعاظم بعض ذهب ولقد 

 " وسماّه ، بالوجوب الغيري واجباً  يكون لا كالجزء الشرعي الشرط أنّ  إلى

 به المأمور في كان داخلاً  لمـاّ التقييد أنّ  باعتبار ؛ " الأعم بالمعنى داخليةً  مقدّمةً 

 يكون إنما التقييد كان انتزاع ولمـّا ، النفسي بالوجوب واجبٌ  فهو ، له وجزءاً 

 بمنشأ أمرٌ  المنتَزع والأمر بالعنوان ـ القيد هو انتزاعه منشأ أي : ـ القيد من



 )٢٨٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الأمر فيكون ، انتزاعه بوجود منشأ إلاّ  المنتَزع للعنوان وجود لا إذ ؛ انتزاعه

 فكيف اً ،نفسي واجباً  كان القيد وإذا ، بالقيد متعلقاً  بالتقييد المتعلّق النفسي

 ؟ )) .  الغيري بالوجوب واجباً  أخرى مرةً  يكون

الكلام في الأمر السادس من الأمور التسعة ، المعقود لبيان تقسيمٍ ثالثٍ من تقسيمات  

 المقدّمة ، وهو تقسيم المقدّمة الوجودية الخارجية إلى : 

قيقة الواجب ، ، وهي : الأمور التي تكون خارجةً عن ذات وح العقليـة المقدّمـة ـ ١ 

توقفاً واقعياً ، يُدركه ـ أي : التوقّف والمقدّمية ـ  الواجب ويتوقف عليها في الخارج وجود

بالنسبة إلى الحج ، فإنّ  "قطع المسافة  "بالشرع ؛ من قبيل  استعانةٍ  دون من بنفسه العقل

فَ الحج على قطع المسافة خارجاً ، و سبة إلى الكون بالن "نصب السلّم  "العقل يُدرك توقُّ

 على السطح ، ونحو ذلك . 

، وهي : الأمور الخارجة عن ماهيّة الواجب ، ومما يتوقّف  ـ المقدّمـة الشرعيـة ٢ 

عليها وجود الواجب في الخارج صحيحاً ، إلاّ أنّ العقل لا يستقلّ في إدراك هذا التوقّف 

النسبة إلى الصلاة ، فإنّ ب "الطهارة  "بنفسه ، بل يثبت ذلك من طريق الشرع ؛ من قبيل 

الصلاة لا تتوقّف عقلاً على الطهارة ، وإنّما تتوقّف عليها شرعاً كما لا يخفى ، وهكذا الحال 

 بالنسبة إلى توقّف الصلاة على استقبال القبلة ونحوه . 

؛ باعتبار أنّ شرطية وقيديّة  "الشرط الشرعي  "ويسمّى هذا النحو من المقدّمة أيضاً بـ  

 في وقيداً  شرطاً  لنحو من المقدّمة ، إنما هي من ناحية الشارع ، فالشارع هو الذي أخذههذا ا

  . للصلاة الطهارة شرطية منه المستفاد )١( " بطهور إلا صلاة لا ":  × به ؛ مثل قوله المأمور

                                                             

 .  ١ح  ١باب  ٢٥٦/  ١وسائل الشيعة ـ الحر العاملي  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٨٦(

 في النزاع ثم بينّ طاب ثراه الغرض من التعرّض إلى هذا التقسيم ، وأنه لبيان أنّ  

 ؟  الشرعية أو لا المقدّمة هل يشمل الواجب ، مقدّمة

المشهور بين الأصوليين دخول المقدّمة الخارجية بكلا قسميها ـ العقلية والشرعية ـ في  

، فقد ذهب إلى أنّ  )١(محل النزاع ، والمخالف في المسألة هو الميرزا النائيني طاب ثراه 

ا الشرط الشرعي فهو خارجٌ عن محلّ خصوص المقدّمة العقلية داخلة في محل النزاع ، وأم

النزاع ؛ باعتبار أنّ الشرط الشرعي كالجزء واجبٌ بالوجوب النفسي ، فإذا صار البناء على 

اتّصافه بالوجوب الغيري أيضاً ، للزم اجتماع الوجوبين في شئٍ واحدٍ ، وهو محالٌ ، وهذا 

 اع اتّصافه بالوجوب الغيري . نظير ما تقدّم الحديث عنه في الأمر الخامس عن الجزء وامتن

 وهذا ما يحتاج إلى شئٍ من التوضيح ، وتوضيح ذلك بعد سرد عدّة نقاط :  

النقطة الأولـى : إنّ الميرزا النائيني طاب ثراه قسّم المقدّمةَ إلى أربع أقسام ، بتقريب :  

بالمعنى الأعم ،  أنّ المقدّمة إما داخلية أو خارجية ، ثم كلٌّ منهما إما بالمعنى الأخص أو

 فالأقسام أربعة . 

و  القيد من كلٌّ  كان ما الأخص : بالمعنى الداخلية ثم أفاد طاب ثراه ، أنّ المراد من 

ويقابلها  ، غير لا بالأجزاء يختص وذلك ؛ وهويته به المأمور حقيقة في داخلاً  التقييد

سواءً  ، به المأمور قيقةح عن خارجاً  الشئ ذات كان ما وهي : ، الأعم بالمعنى الخارجية

 الشرط ذات يكون حيث ، والموانع الشرعية داخلاً ؛ كالشروط والإضافة التقييد أكان

كالمقدّمات  خارجة ؛ أيضاً  الإضافة كانت أم ، داخلاً  والإضافة والتقييد والمانع خارجاً 

 على السطح عودالص إلى بالنسبة السلم كنصب ؛ أصلاً  به المأمور في لها دخل لا التي العقلية

. 

                                                             

 .  ٢٧٢ـ  ٢٧١/  ٢ـ  ١ينظر : فوائد الأصول ـ تقرير بحث النائيني للشيخ الكاظمي  )١(



 )٢٨٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 سواء ، داخلاً في حقيقة المأمور به التقييد كان ما الأعم : بالمعنى الداخلية من والمراد 

 ويقابلها ، كالشروط خارجاً ؛ نفسه كان أم كالأجزاء ، داخلاً ؛ أيضاً  نفس القيد أكان

 ؛ أمور بهخارجاً عن الم والتقييد القيد من كلٌّ  كان ما وهي : ، الأخص الخارجية بالمعنى

 .  كالمقدّمات العقلية

 الداخلية ؛ المقدّمات من تكون من جهةٍ :  جهتان لها والموانع الشرعية فالشروط 

 خروج باعتبار الخارجية ؛ المقدّمات من تكون ، ومن جهةٍ أخرى التقييد دخول باعتبار

 .  )١(ذاتها 

بيَّنه الماتن طاب ثراه في هامش النقطة الثـانيـة : إنّ الفرق بين الجزء والشرط ـ على ما  

 .  به في المأمور داخلين معاً  والقيد [ التقيُّد ] التقييد يكون الجزء الكتاب ـ يكمن في أنه : في

؛ فمثلاً :  خارجاً  يكون والقيد داخلاً  يكون فقط فالتقييد [ التقيُّد ] الشرط ، في وأما 

بينما نفس القيد ـ الطهارة ـ خارجٌ عن المأمور تقييد الصلاة بالطهارة ، داخلٌ في المأمور به ، 

 به . 

أنّ الماهيات تشتمل على نوعين من  الحكماء مذهب من النقطة الثـالثـة : إنّ المعروف 

 الأجزاء : 

 أ ـ أجزاء تحليلية عقلية ، المعبرّ عنها بالجنس والفصل وموطنها الذهن .  

 .  )٢(ادة والصورة وموطنها الخارج ب ـ أجزاء خارجية واقعية ، المعبرّ عنها بالم 

وإلى هذه النقطة يشير الميرزا النائيني طاب ثراه ؛ بقوله : ـ على ما استظهره الماتن من  

له ) ، فإنّ  وجزءاً  به المأمور في كان داخلاً  لما التقييد أنّ  بعض تقريرات بحثه ـ ( باعتبار

                                                             

 .  ٢٦٣/  ٢ـ  ١ينظر : المصدر نفسه  )١(

 .  ٤٥ينظر : نهاية الحكمة ـ السيد الطباطبائي  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٨٨(

تحليلية ؛ إذ ليس للتقييد ما بإزاء في الخارج جزئية التقييد للمأمور به ، إنما هي جزئية ذهنية 

  ، بل أنّ موطنه الذهن ، بخلاف الجزء الخارجي .

النقطة الـرابعـة : إنّ الأمور الانتزاعية لا وجود لها في الخارج بمعزلٍ عن منشأ  

ما انتزاعها ، فالفوقية والتحتية ونحوهما ، كلّها أمور انتزاعية لا وجود لها في الخارج ، وإنّ 

 الموجود منشأ انتزاعها . 

وإلى هذه النقطة يشير الميرزا النائيني طاب ثراه ؛ بقوله : ـ على ما استظهره الماتن من  

 انتزاعه ) .  بوجود منشأ إلاّ  المنتَزع للعنوان وجود لا بعض تقريرات بحثه ـ ( إذْ 

أفاده الميرزا النائيني وبعد التوجّه إلى هذه النقاط والاستعانة بها ، نأتي إلى توضيح ما  

 طاب ثراه ، فقد أفاد ما حاصله : 

إنّ الصلاة المأمور بها والواجبة بالوجوب النفسي ، ماهيّةٌ مشتملة ٌ على نوعين من  

 الأجزاء : 

ـ أجزاء خارجية ؛ من قبيل : تكبيرة الإحرام ، والقراءة ، والركوع ، والسجود  ١ 

 وغيرها . 

، وهي الصلاة المقيَّدة بالطهارة ، والعقل لدى تحكيمه يحلّلها  ـ أجزاء ذهنية تحليلية ٢ 

 إلى جزئين : أ ـ ذات الصلاة ، ب ـ تقييد هذه الذات بالطهارة ـ مثلاً ـ ، هذا من ناحيةٍ . 

ومن ناحيةٍ ثانيةٍ ، أنّ المأمور به في الواقع ، هو حصّةٌ معينة من الصلاة ، وهي الصلاة  

لاة كانت مع الطهارة أم بدونها ، وعليه فالصلاة المقيَّدة بالطهارة مع الطهارة لا مطلق الص

 قد تعلّق الأمر بها . 

إذن : تقييدُ الصلاة بالطهارة ، داخلٌ في المأمور به وجزءٌ له ، غاية الأمر أنه جزءٌ تحليلي  

 عقلي ، وكلُّ جزءٍ واجبٌ بالوجوب النفسي ؛ على أساس أنّ الأمر بالكل هو أمرٌ بجميع



 )٢٨٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

أجزاءه ، وبمقتضى هذه القاعدة يكون الأمر النفسي متعلّقاً بجميع الأجزاء ، منها تقييد 

 الصلاة بالطهارة . 

، فمنشأ انتزاع هذا التقييد هو  القيد من يكون إنما التقييد ومن ناحيةٍ ثالثةٍ ، أنّ انتزاع 

الخارج حقيقةً ، إنما هو القيد ـ أعني في مثالنا : الطهارة الخارجية ـ ، وما هو الموجود في 

القيد ـ أي : الطهارة ـ وذات المقيَّد ـ أي : الصلاة ـ ، وأما تقييد الصلاة بالطهارة ، فهو أمر 

ذهني انتزاعي ، والأمور الانتزاعية لا وجود لها في الخارج بمعزلٍ عن منشأ انتزاعها ، 

 فوجودها دائماً بوجود منشأ انتزاعها . 

: أنّ الأمر النفسي لمـّا تعلّق بالتقييد ، فيكون ـ في الواقع ـ متعلّقاً ونتيجة هذه النواحي  

 بنفس القيد ؛ على أساس أنّ التقييد يوجَد في الخارج بوجود منشأ انتزاعه أي : قيده ،

بالقيد  متعلّقاً  بالتقييد المتعلّق النفسي الأمر فيكون انتزاعه بمنشأ أمرٌ  المنتزع والأمر بالعنوان

ني أنّ ذات القيد ـ أعني : الطهارة ـ يصير واجباً بالوجوب النفسي ، ويكون متّصفاً ، مما يع

 بالأمر النفسي ، وعندها كيف يمكن أنْ يتصف مرةً أخرى بالوجوب الغيري ؟ 

، فهنا ثلاثة أشياء : أ ـ ذات  "صلّ مع الطهارة  "وببيانٍ آخر : إذا قال المولى ـ مثلاً ـ :  

ة ، ب ـ ذات القيد وهي الطهارة ، ت ـ تقييد المقيَّد بالقيد وهي النسبة المقيَّد وهي الصلا

الرابطة بينهما ، فذهب الميرزا النائيني طاب ثراه إلى أنّ المأمور به بالأمر النفسي ، هو المقيَّد ـ 

الصلاة ـ زائداً التقييد ، وحيث إنّ التقييد عنوانٌ منتزعٌ من القيد ، بمعنى أنه لا وجود 

ييد إلاّ بوجود القيد ـ أي : لا وجود للصلاة المقيّدة بالطهارة إلاّ مع وجود الطهارة ـ ، للتق

فلا محالة يكون القيد ـ وهو الطهارة ـ مأموراً به بالأمر النفسي ، وإذا كان كذلك فكيف 

يتّصف القيد بالأمر الغيري مرةً أخرى ؟ أليس هذا من اجتماع المثلين أي : اجتماع وجوبين 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٩٠(

 .  )١( وغيري في شئٍ واحدٍ ؟ نفسي

 عند يستقيم لا ثم ذَكَرَ طاب ثراه ، أنّ هذا الذي أفاده الميرزا النائيني طاب ثراه ، كلامٌ  

 وهو ، مفيدة بمناقشات بحثه مجلس في وقد ناقشه طاب ثراه ، الأصفهاني المحقق شيخنا

 لى . مناقشاته ، وهذا ما سيأتي بيانه إنْ شاء االله تعا في حقٍّ  على

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             

  ) .٢هامش ( ٤٤٨/  ١ظر : المفيد في شرح أصول الفقه ـ الشيخ الشهركاني ين )١(



 )٢٩١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٣٥اة (( 

شيخنا المحقق  عند يستقيم لا كلام هذا قال المصنِّـف طاب ثراه : (( ولكنّ 

 على وهو مفيدة ، بمناقشات بحثه مجلس في طاب ثراه ، وقد ناقشه الأصفهاني

 . مناقشاته في حق

 أنْ  و إمايخل لا ـ به المأمور في دخوله المفروض ـ القيد هذا فلأنّ :  أولاً  أما 

 فعلية دخيلاً في يكون أنْ  وإما ، به المأمور من الغرض أصل في دخيلاً  يكون

 . لهما ثالث ولا ، منه الغرض

 ، ولكنْ  النفسي بالأمر به مأموراً  يكون أنْ  فيجب ، الأول قبيل من كان فإنْ  

 من وهو المركب ، خاص هو بما الخاص يكون أنْ  لابد الأمر متعلق أنّ  بمعنى

 .  داخلين معاً  والتقييد القيد فيكون ، والقيد دالمقيّ 

 وافٍ  هو ما إرادة إلى بالأصالة يدعو الغرض لأنّ  ؛ واضح في ذلك والسر 

 أي : ، خاص هو بما الخاص هو ـ الفرض حسب ـ بالغرض وما يفي بالغرض ،

به  المأمور في خصوصيةً  تكون الخصوصية أنّ  لا ، والقيد المقيّد المركب من

 ذي الخصوصية به المأمور ذات أنّ  المفروض لأنّ  ؛ به مأموراً  كونه عن غالمفرو

 به المأمور من القيد جزءاً  هذا فيكون هذا وعلى ، الغرض في دخيلاً  وحده ليس

 المقدّمات جملة من في كونه وجزءٍ  جزءٍ  بين فرق ولا ، الأخرى أجزائه كسائر



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٩٢(

 وجهٍ  بلا " الأعم بالمعنى الداخليةالمقدّمة  "  ب الجزء هذا مثل فتسمية ، الداخلية

 . بالشرط لتسميته كما لا وجه ، مطلق بقولٍ  داخلية مقدّمة هو بل ،

 أم شرطاً شرعياً  أكان سواء الشرط شأن هو فهذا ، الثاني قبيل من كان وإنْ  

 كما ـ لأنّ الغرض ؛ النفسي الأمر حيّز في يدخل أنْ  يعقل لا هذا ومثل عقلياً ،

 ، الخارج في به بالغرض ويقوم يفي ما ذات إرادة إلى إلاّ  بالأصالة ويدع لا ـ قلنا

 إليه يدعو فلا ـ ، فعلية الغرض في أي : ـ السبب تأثير في دخلٌ  له ما وأما

 أنْ  لابد التأثير شرط إلى إيجاد يدعو الذي بل ، السبب ذات عَرْض في الغرض

 . إليه الأصلي وينتهي الغرض يتبع تبعياً  غرضاً  يكون

الشرط  أنّ  الفرق وإنما ، ذلك في وغيره الشرعي الشرط بين فرق ولا 

 المولى ؛ كالطهارة قِبَل من إلاّ  الغرض فعلية في دخله يُعلم لا كان لمـاّ الشرعي

 ولو اعتباره المولى على ينبِّه أنْ  ولابد ، الصلاة إلى بالنسبة ونحوهما والاستقبال

 مثلاً  يقول كأنْ  ـ فيه يأخذه قيداً  أي : ـ به بالمأمور المتعلّق بالأمر إما ، به يأمر بأنْ 

 ، " للصلاة تطهّر ":  يقول مثلاً  كأنْ  مستقلٍّ  بأمرٍ  ، أو " طهارةٍ  عن صلّ  ": 

 السبب ذات إرادة في عَرْض به المتعلّقة الإرادة تكون لا الأحوال جميع وعلى

 . به الأمر وكذا ، يةتبع الإرادة فيه بل ، النفسي بالأمر به مأموراً  يكون حتى

 الواجب إذا السبب بذات المتعلّق الأمر سقوطَ  يلزم هذا على:  قلتم فإنْ  

 .  الشرط دون من المكلف به جاء



 )٢٩٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 دون من بفعله بالسبب سقوط الأمر عدمُ  الاشتراط ، لوازم من:  قلت 

 . وعبثاً  لغواً  الاشتراط كان وإلاّ  ، شرطه

 ، منه يكون جزءاً  وجهٍ  على الواجب في لتقييدا دخول سلّمنا فلو:  ثانياً  وأما 

 الفرض هو حسب الذي ـ والشرط القيد نفس يكون أنْ  يوجب لا هذا فإنّ 

 وجود فإنّ  ؛ مقدّمة خارجية هو بل ، داخليةً  مقدّمةً  ـ التقييد لانتزاع منشأٌ 

 خارجيةً  مقدّمةً  ، فتكون بها الصلاة تقييد حصول يوجب ـ ، مثلاً  ـ الطهارة

 .  الفرض حسب جزءٌ  هو الذي يدللتقي

أنّ  فكما ، الخارجية به المأمور أجزاء لنفس الخارجية يشبه المقدّمات وهذا 

 . جزءاً  ليست التقييد مقدّمة فكذلك بجزءٍ ، ليست مقدّمة الجزء

 جزءٌ تحليلي فقد وهو داخلٌ  التقييد أنّ  الشرط ، في فرضتُم لما أنه:  والحاصل 

 المأمور في أنه داخلٌ  أخرى مرةً  تفرضونه فكيف ، خارجٌ  القيد أنّ  معه فرضتم

  . ؟ )) بالمقيد المتعلّق به

الشرعي أم  الشرط هل يشمل الواجب ، مقدّمة كان الكلام في أنّ نزاع الأصوليين في 

؟ وقد ذهب الميرزا النائيني طاب ثراه ـ على ما استظهره الشيخ الماتن طاب ثراه من  لا

كالجزء خارجٌ عن محلّ البحث ؛ لعدم  الشرعي الشرط أنّ  إلى ـ تقريرات درسه بعض

بالوجوب الغيري ، وقد تقدّم الكلام في تقريب ما أفاده الميرزا النائيني طاب  إمكان اتّصافه

ثراه مفصّلاً في الدرس السابق ، وبلغ الكلام أخيراً إلى تعقيب الشيخ الماتن طاب ثراه ، 

 المحقق شيخنا عند يستقيم لا ا النائيني طاب ثراه ، كلامٌ حيث عقّب بأنّ ما أفاده الميرز



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٩٤(

 في حق على وهو ، )١(مفيدة  بمناقشات بحثه مجلس في وقد ناقشه الأصفهاني طاب ثراه ،

 الماتن طاب ثراه ضمن إيرادين :  مناقشاته ، ولخّصها الشيخ

القيد ... )  هذا فلأنّ :  أولاً  الإيراد الأول ، ما أشار إليه بقوله طاب ثراه : ( أما 

وحاصله : إنّ الميرزا النائيني طاب ثراه ، قد خلُص في كلامه إلى أنّ القيد بنفسه ـ كالطهارة 

 مثلاً ـ في المقدّمة الشرعية ، داخلٌ في المأمور به وجزءٌ تحليلي له وواجبٌ بالوجوب النفسي . 

 دخيلاً  يكون أنْ  يخلو إما لا ـ به المأمور في دخوله المفروض ـ القيد فنتساءل : أنّ هذا 

 ثالث ولا ، )٣(منه  الغرض فعلية دخيلاً في يكون أنْ  وإما ، )٢(به  المأمور من الغرض أصل في

 لهما ، فأيُّ الشقين مرادكم ؟ 

 ، قلنا : إنّ القيد ـ حينئذٍ ـ يلزم أنْ يكون الأول قبيل أ ـ فإنْ قلتم إنّ القيد هذا من 

وواجباً بالوجوب النفسي ، وسرُّ المطلب واضحٌ ؛ لأنّ المولى في  النفسي بالأمر به مأموراً 

مقام إصدار الأمر لابد أنْ تتعلّق إرادته بشئٍ وافٍ بغرضه ومن ثَمَّ يأمر به ، والمفروض أنّ 

خاص ـ على حدّ تعبير المتن ـ أي : مجموع المقيَّد  هو بما الخاص هو بغرض المولى ما يفي

                                                             

نهاية  الذي يـبدو ـ بحسب المراجعة المتـيسرة ـ عـدم ورود هـذه المناقشات بنحو مفـصّلٍ في كـتاب  )١(

يمكن  الدراية للمحقـق الأصفهاني طاب ثراه ، ولكـن كـمواد أساس لـمطالب هـذه المناقـشات ،

 وما بعدها .  ٢٣٥/  ١ة النهاية مراجع

 يعني : أنّ العمل ـ في حد نفسه ـ لا تُـسجّل له مصلحة ملـزمة ولا تـترتّب عـليه إلاّ أنْ يكـون  )٢(

 مصاحبا ً مع هذا القيد ، فالمصلحة لا تترتّب إلاّ على المجموع من الصلاة والوضوء معا ً . 

  . ١٦٧/  ٢خ المحمدي ـ الشي "شرح فارسي  "ينظر : شرح أصول فقه  

 بمعـنى : أنّ غـرض المولى لا يـبلغ مرتبة الـفعـلية فـي الخـارج ولا يكـون مؤثّـرا ً ـ أي : لا  )٣(

 تـتـرتّب الـمصلحـة الـصلاتـية عـلى صـلاة المكـلّف ـ إلاّ بعـد إتـيان العـمل بهـذا الـقـيد ، وإلاّ 

  : المصدر نفسه .فالمصلحة كلّ المصلحة لذات العمل . ينظر 



 )٢٩٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

قيَّد وحده ـ أعني : ذات الصلاة ـ واجدٌ لتمام المصلحة ، بينما القيد ـ والقيد معاً ، لا أنّ الم

أعني : الوضوء مثلاً ـ غير دخيلٍ فيها ، وبالنتيجة يكون لكلٍّ من القيد والمقيَّد نصيبٌ من 

الأمر النفسي ، ولازم ذلك كون القيود والشروط ـ عموماً ـ في حكم الأجزاء وأنها واجبةٌ 

 . بالوجوب النفسي 

ولكن إشكالنا في هذا الفرض ، أنّ الأمر إنْ كان كذلك ، فنقول : إنّ القيد ـ في هذا  

 ، فيكون من مقدّماته الداخلية ، الأخرى أجزائه كسائر به المأمور من الفرض ـ يكون جزءاً 

الداخلية ؛ لأنّ الجزء هو ما له دخلٌ في  المقدّمات جملة من في كونه وجزءٍ  جزءٍ  بين فرق ولا

تحقيق الغرض ، فإذا فُرض أنّ الوضوء ـ مثلاً ـ بنفسه يشترك مع الركوع والسجود في 

تحقيق غرض الصلاة ، فهو يكون تماماً كالركوع والسجود ، ولا وجه ـ بعد هذا ـ لتسميّة 

،  مطلق بقولٍ  داخليةٌ  مقدّمةٌ  هو بل ، " الأعم بالمعنى المقدّمة الداخلية "  ب الجزء هذا مثل

بالشرط كما  لتسميته كما لا وجه ال بقية الأجزاء التي لها دخلٌ في تحقّق الغرض ،وحاله ح

 ؛ لأنها حينئذٍ جميعاً أجزاءٌ لا شروط .  )١(صنعه المحقق النائيني طاب ثراه 

، قلنا : هذا هو الحق ؛ فإنّ شأن الشرط  الثاني قبيل ب ـ وإنْ قلتم إنّ القيد هذا من 

عقلياً ، مما لا دخل له في أصل الغرض ، بل له دخلٌ في تأثير  أم شرطاً شرعياً  أكان سواء

الغرض وفعليته ؛ فمثلاً : المصلحة الصلاتية ـ من كونها معراجَ المؤمن ، وقربانَ كلّ تقي ، 

وناهيةً عن الفحشاء والمنكر ، وغيرها ـ مترتّبةٌ في لسان الآيات والروايات المباركة على 

 ذات الصلاة . 

 ول إليها يتم من خلال إتيان المكلف صلاته في الخارج مع الوضوء . نعم الوص 

 أنْ  يُعقل وإشكالنا في هذا الفرض ، أنّ الأمر إنْ كان كذلك ، فمثل هذا الشرط لا 

                                                             

 .٢٦٣/  ٢ـ  ١ينظر : فوائد الأصول ـ تقرير بحث النائيني للشيخ الكاظمي  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٩٦(

النفسي ويصير مأموراً به بأمرٍ استقلالي ؛ وذلك لأنّ ما يريده المولى  الأمر حيّز في يدخل

ل لغرض المولى إنما هو ذات السبب ـ ويأمر به ، ما كان وافياً بغرض لاً له ، والمحصِّ ه ومحصِّ

الغرض وفعليته ـ وهي الشروط ـ ، فلا يتعلّق  تأثير في دخلٌ  له ما أعني : الصلاة ـ ، وأما

الأصلي  الغرض يتبع تبعي به أمر المولى وإرادته أصالةً ، بل تتعلّق به إرادةٌ تبعيةٌ وغرضٌ 

  . إليه وينتهي

 المحقق الأصفهاني طاب ثراه قضيةً عامّةً ، وهي : أنّ كلَّ ما له دخلٌ في تأثير إذن : بينّ  

السبب ، بل الداعي إليه هو غرضٌ  ذات عَرْض السبب ، فإنّ غرض المولى لا يدعو إليه في

 وغيره.  الشرعي الشرط بين فرق في هذه الجهة ، ولا إليه الأصلي وينتهي الغرض تبعي يتبع

أنّ دخل الشرط العقلي في فعلية الغرض  ينهما في جهةٍ أخرى ، وهي :الفرق ب نعم ، 

وتأثيره ، مما يدركه العقل مستقلا� من دون احتياجٍ إلى بيانٍ من الشارع المقدّس ، بينما 

 والاستقبال المولى ؛ كالطهارة قِبَل من إلاّ  الغرض فعلية في دخله يُعلم لم لما الشرط الشرعي

ولو  اعتبار هذا الشرط المولى تنبيه المكلفين على فوجب على ، الصلاة إلى بالنسبة ونحوهما

يأخذ ذلك  أي : ـ به والواجب النفسي بالمأمور المتعلّق بنفس الأمر به ، وذلك إما بأنْ يأمر

 مستقلٍّ ؛ بأمرٍ  ، أو " طهارةٍ  عن صلّ  ":  ـ مثلاً ـ يقول كأن ـ ؛ في المأمور به الشرط قيداً 

ر ":  ثلاً ـيقول ـ م كأن ، وعلى كلا التقديرين لا تكون إرادة المولى متعلّقةً  " للصلاة تطهَّ

 بالأمر به مأموراً  يكون الشرط بهذا الشرط الشرعي في عَرْض إرادته لذات السبب حتى

 بل الإرادة فيه تبعية ، والأمر به يكون أمراً تبعياً يتبع الغرض الأصلي .  ، النفسي

ول : أنّ كلّ قيدٍ ، إنْ وجَبَ بالوجوب النفسي ـ أي : كان دخيلاً وخلاصة الإيراد الأ 

في أصل الغرض ـ ، فهو جزءٌ ، ومعه فلا وجه لتسميّته بالمقدّمة الداخلية بالمعنى الأعم ، أو 

بالشرط ، بل هو جزءٌ شأنه شأن كلّ جزءٍ يتقوّم به الغرض ، وكلّ ما لم يكن جزءاً ـ أي : 



 )٢٩٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

لغرض وفعليته ـ فلا يُعقل أنْ يكون واجباً بالوجوب النفسي ، بل هو كان دخيلاً في تأثير ا

 واجبٌ غيري . 

فالمحقق الأصفهاني طاب ثراه ركّز في مناقشته الأولى ، على إبطال أنّ التقيُّد بالشرط  

 الشرعي هو جزء تحليلي للمأمور به النفسي . 

التقييد  دخول سلمنا فلو:  ثانياً  اخـر ، ما أشار إليه بقوله طاب ثراه : ( وأمالآالإيراد  

... ) وحاصله : إنّنا نسلّم أنّ تقييد المأمور به بهذا القيد المبحوث عنه ـ أي : الصلاة على 

طهارةٍ ـ ، داخلٌ في المأمور به وجزءٌ من أجزائه ولو جزءاً تحليلياً ، إلاّ أنّ هذا التسليم لا 

طهارة ـ الذي هو حسب الفرض منشأ لانتزاع يُشكّل دليلاً على أنْ يكون نفس القيد ـ ال

التقييد ، داخلاً في المأمور به ومقدّمةً داخليةً له ، بل هو مقدّمةٌ خارجيةٌ للتقييد ومع ذلك 

 هو منشأٌ لانتزاعه أيضاً ، ببيان : أنّ المكلّف إذا أوجَدَ الطهارة ـ مثلاً ـ في الخارج ، فإنّ 

، وعندها يتم امتثال الصلاة المقيَّدة  بها ةالصلا تقييد حصولَ  يوجب الطهارة وجود

  . الفرض حسب جزءٌ  هو الذي للتقييد خارجيةً  بالطهارة ، فتكون الطهارة مقدّمةً 

الخارجية ؛ كما في  به المأمور أجزاء لنفس الخارجية وما نحن فيه يشبه المقدّمات 

وجود السجود خارجاً ،  السجود ـ مثلاً ـ الذي هو جزءٌ من الصلاة ، فإنه من الواضح أنّ 

مةٍ كالهوي إليه ، فلأجل إيجاد السجود خارجاً يلزم الهوي إليه ، ولا ريب  متوقّفٌ على مقدِّ

في أنّ الهوي ليس جزءاً من السجود ، بل هو مقدّمةٌ خارجيةٌ غير داخلة في حقيقة المأمور 

 .  به ـ السجود ـ

زء ليس بجزءٍ ، فكذلك في المقام وعندئذٍ فكما أنّ مثل الهوي الذي هو مقدّمة الج 

مقدّمة التقييد ليست جزءاً ، فالطهارة مقدّمة التقييد ـ الذي هو جزءٌ حسب الفرض ـ إلاّ 

 أنّ نفس الطهارة ليست جزءاً من حقيقة المأمور به . 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٢٩٨(

  . جزءاً  ليست التقييد مقدّمة فكذلك بجزءٍ ، ليست مقدّمة الجزء أنّ  إذن : فكما 

د الآخر : أنّ المحقق الأصفهاني طاب ثراه ، قد ركّزَ في مناقشته الثانية وخلاصة الإيرا 

على إبطال أنّ الأمر بالوصف الانتزاعي ، هو أمرٌ بمنشأ الانتزاع ، فيكون الأمر النفسي 

متعلّقاً بمنشأ انتزاع التقيُّد ـ وهو القيد ، أي : الوضوء في مثالنا ـ فيكون الوضوء مأموراً به 

فسي ، بعد تسليمه أنّ التقييد ـ أي : الصلاة على طهارةٍ ـ هو جزء الواجب المأمور بالأمر الن

 به .

والمتحصّل من هاتين المناقشتين للمحقق الأصفهاني طاب ثراه : أنّ المقدّمة الشرعية  

أو الشرط الشرعي ، داخلٌ في محلّ النزاع في مسألة مقدّمة الواجب ، وهذا هو الحق عند 

 طاب ثراه أيضاً .  الشيخ الماتن

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

خاص)  هو بما الخاص يكون أنْ  لابد الأمر متعلّق أنّ  بمعنى قولـه طاب ثراه : ( ولكنْ  

فإنه بعد فرض أنّ التقييد داخلٌ في أصل الغرض من المأمور به ، فلا مناص من أنْ يكون 

والقيد الذي اجتمعت  المقيّد ركب منمتعلّق الأمر هو الخاص بما هو خاص ، أي : الم

 داخلين .  معاً  والتقييد القيد فيكون ، أجزاؤه بكيفيةٍ مخصوصة

أي : به المفروغ ... )  المأمور في خصوصيةً  تكون الخصوصية أنّ  قولـه طاب ثراه : ( لا 

تكون خصوصيةً في المأمور به ـ أي : ذات  "خصوصية التقيُّد  "لا أنّ الخصوصية وهي 

 به ـ أي : ذات المقيَّد ـ المأمور ذات أنّ  المفروض لأنّ  ؛ به قيَّد ـ المفروغ عن كونه مأموراً الم

الغرض ، بل الداخل في الغرض والمحصّل له إنما هو  في دخيلاً  وحده ليس ذي الخصوصية

 مجموع المقيَّد وقيده ، فالصلاة مع الوضوء مجتمعاً وافيةٌ بالغرض . 

جزءٌ  وهو داخلٌ  التقييد أنّ  الشرط في فرضتم لما أنه:  والحاصلقولـه طاب ثراه : (  



 )٢٩٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

وهذا بيانٌ لحاصل مناقشة المحقق الأصفهاني لما أفاده الميرزا فرضتم ... )  فقد تحليلي

النائيني طاب ثراهما ، وهو : أنّ الأصوليين ـ ومنهم المحقق النائيني طاب ثراه ـ قالوا عند 

: إنه في باب الشروط التقييد داخلٌ والقيد خارجٌ ، فإذا قلنا  بيان الفرق بين الشرط والجزء

الصلاة مشروطةٌ بالطهارة ، فمعناه أنّ التقييد بالطهارة داخلٌ في المأمور به ، ولكن نفس 

 القيد ـ أعني : الطهارة ـ خارجٌ عن ماهية الصلاة كما لا يخفى . 

داخلان في المأمور به ، فالصلاة كما  وأما في باب الأجزاء ، فإنّ التقييد والقيد كليهما 

 هي مقيَّدةٌ بالركوع ، فكذلك الركوع داخلٌ في ماهيتها . 

وعليه ، إذا كان الأمر كذلك ، فلماذا تأتي هنا ـ وهذا الكلام موجّهٌ للمحقق النائيني  

 طاب ثراه ـ وتقول التقييد داخلٌ والقيد داخلٌ كذلك ، والحال أنه قد فرضتم ـ كما فَرَض

 سائر الأصوليين ـ أنه في باب الشروط يكون التقيُّد داخلاً والقيد خارجاً ؟ ! . 

 

 

 

 

 

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٠٠(

  ))  ٣٦اة (( 

ف طاب ثراه : ((   المتأخّر ـ الشرط ٧قال المصنِّـ

 زماناً على وجوده في متقدّم هو ما:  الشرعية الشروط من أنّ  في لاشك 

 الشرط على أنّ  بناءً  ، ونحوها لصلاةا إلى بالنسبة والغسل كالوضوء ؛ المشروط

 . الصلاة حين إلى الباقي أثرها لا الأفعال نفس

وطهارة  كالاستقبال ؛ زماناً  وجوده في للمشروط مقارن هو ما:  ومنها 

 . للصلاة اللباس

 يكون الشرط أنْ  يمكن هل أنه أي ، " المتأخّر الشرط " في الشك وقع وإنما 

 ؟ يمكن لا أو المشروط عن زماناً  وجوده في متأخّراً  الشرعي

 فإنّ المقدّمة ، العقلي الشرط على الشرعي الشرطَ  قاسَ  إمكانه بعدم قال ومَنْ  

 إلاّ  الشئ يوجد لأنه لا ؛ المقدّمة ذي عن متأخّرةً  تكون أنْ  فيها يستحيل العقلية

 لاستحالة ؛ وجوده في له دخلٌ  ما كل على المشتملة التامة علته وجود فرض بعد

 له حاجةٍ  فأيّة ، انتهى فقد وُجِد الشئ وإذا ، التامة علته بدون المعلول وجود

 . بعد سيُوجد ما إلى تبقى

 التي ظاهرها الشرعية الشروط بعض ورودُ :  والبحث الشك هذا ومنشأ 

رها  الكبرى الليلي للمستحاضة الغسل مثل وذلك ؛ المشروط عن الوجود في تأخُّ

  . الليل السابق على النهار لصوم ـ بعضهم عند ـ شرط هو الذي



 )٣٠١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 لا ، البيع عن صحة كاشفة أنها على بناءً  الفضولي بيع إجازة الباب هذا ومن 

 . ناقلة

 في اختلف العلماء العقليات في المتأخّر الشرط استحالة من ذكرنا ما ولأجل 

 في رالمتأخّ  إمكان الشرط إلى ذهب فبعضهم ، جداً  كثيراً  اختلافاً  الشرعي الشرط

 ذكرنا كما العقلي الشرط قياساً على استحالته ؛ إلى ذهب وبعضهم ، الشرعيات

 يطول كثيرة بتأويلاتٍ  الشريعة ورد في ما أوّلوا الاستحالة إلى والذاهبون ، آنفاً 

 )) .  شرحها

الكلام في الأمر السابع من الأمور التسعة ، المعقود لبيان التقسيم الرابع من تقسيمات 

، وهو تقسيم المقدّمة الشرعية أو فقل : تقسيم الشرط الشرعي إلى : متقدّم ومقارن  المقدّمة

ومتأخّر ، وقد أفاد الماتن طاب ثراه ما حاصله : إنه في باب الشرط والمشروط ، يكون 

تبة ، والمشروط متأخّر عن الشرط رتبةً .   الشرط دائماً متقدّماً على المشروط من حيث الرُّ

ة والشرعية ، ففي الشروط الزمان ، فيفصّل بين الشروط العقليوأما من حيث  

ره فهو مستحيلٌ ، العقلية ، لا يكون الشرط إلاّ مقارناً للمشروط أو متقدّماً عليه ، وأما تأخُّ

وأما في الشروط الشرعية ، فالشرط ينقسم ـ من حيث تقدّمه وتأخّره زماناً عن المشروط ـ 

أخّر ، مما يعني أنّ هذا التقسيم خاص بالشرط الشرعي ؛ ولذا قال إلى المتقدّم والمقارن والمت

 متقدّم ... ) .  هو ما:  الشرعية الشروط من أنّ  في الماتن طاب ثراه : ( لاشك

ول : الشرط المتقدّم ، وهو ما كان متقدّماً في وجوده زماناً على الأوكيفما كان ، فالقسم  

 الصلاة إلى بالنسبة والغسل المشروط ؛ كالوضوء المشروط ومما يوجَد ويتصرم وجوده قبل

الصلاة ، فالوضوء  حين إلى الباقي أثرها لا الأفعال نفس الشرط على أنّ  بناءً  ونحوها ،



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٠٢(

شرطٌ للصلاة ، وهو شرطٌ متقدّمٌ بناءً على أنّ الشرط هو الوضوء بمعنى الغَسلات 

قي إلى حين الصلاة ، وإلاّ كان شرطاً والمسحات ، لا أثره ـ أي : الطهارة المسبّبة عنه ـ البا

 مقارناً كما سيتبن لاحقاً إنْ شاء االله . 

زماناً ومما  وجوده في القسم الثانـي : الشرط المقارن ، وهو ما كان مقارناً للمشروط 

  . للصلاة وطهارة اللباس كالاستقبال ؛ عاصرََ وجوده وجودَ المشروط

 أنّ  في طاب ثراه الكلام فيهما ؛ لذا قال : ( لاشك وهذان القسمان قد نفى الشيخ الماتن 

، وحصرََ  )١(للمشروط ... )  مقارنٌ  هو ما:  متقدّمٌ ... ومنها هو ما:  الشرعية الشروط من

 النزاع بـ : 

، ...) " المتأخّر الشرط " في الشك وقع القسم الثالـث : الشرط المتأخّر ؛ قائلاً : (وإنّما 

 في وجوده زماناً عن المشروط ومما يوجَد بعد وجود المشروط . وهو ما كان متأخّراً 

 في إمكان هذا الشرط وعدم إمكانه ؟  فيقع الكلام 

                                                             

 هـذا عـلى ما هـو الـمشهـور بيـن الأعـلام ، من أنّ الكـلام مقـتصرٌ عـلى الـشرط المتـأخّـر ؛ )١(

الكفاية  إلاّ أنّ المحقـق صاحب لاستحـالة أنْ يكـون المتـأخّر عـلّة ً للمتـقـدّم ، كـما سيـأتي توضـيحه ،

أيضا ً ، بدعـوى : أنّ  طاب ثراه لم يقتصر في الإشكال على الشرط المتأخر ، بل أورده على الشرط المتقـدّم

المشروط زمنا ً ، فكما لا يعقل أنْ  الـشرط بـما أنـه مـن أجـزاء العـلة الـتامّة ، فلابد أنْ يكـون مـقارنا ً مع

إذا لم يبق إلى عصر وجوده ، أي : وجود  نه ، كذلك لا يعقل أنْ يكـون متقـدّماً  عليهيكون متأخّراً  ع

 المشروط .

 ومن هـنا قال طاب ثراه : فـليس إشكـال انخـرام القاعـدة العقـلية مختصا ً بالشرط المتأخّر في 

 وجود الأثر .  تـصرمين حينالشرعيات ـ كما اشتهر في الألسنة ـ ، بل يعمّ الشرط والمقـتضي المتقـدّمين الم

بحث  ، محاضـرات فـي أصـول الفـقه ـ تـقرير ٩٣ـ  ٩٢ينظر : كـفاية الأصول ـ المحقـق الآخـوند  

 .  ٣١٠/  ٢السيد الخوئي للفياض 



 )٣٠٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 لا أو المشروط زماناً ، عن متأخّراً  الشرعي يكون الشرط أنْ  يمكن أو فقل : هل 

 يمكن؟ 

ن إلى ذهب جمعٌ من الأصوليين إلى استحالة ذلك ، وآخرون إلى إمكانه ، والذاهبو 

ر الشرط في  الاستحالة قاسوا الشرط الشرعي على الشرط العقلي ، فقالوا إنه كما يمتنع تأخُّ

وجوده زماناً عن المشروط في العقليات ، فكذلك في الشرعيات ، وتقريب ذلك : إنّ 

 ؛ بدليل أنّ أيّ أمرٍ ممكنٍ لا المقدّمة ذي عن متأخّرة تكون أنْ  فيها يستحيل المقدّمة العقلية

وجوده  في له دخلٌ  ما كل على المشتملة التامة علّته وجود فرض يوجد في الخارج إلاّ بعد

، فإذا  التامة علّته بدون المعلول وجود من المقتضي والشرط وعدم المانع ؛ لاستحالة

وُجدت العلّة التامّة بأجزائها وُجد المعلول لا محالة ؛ لاستحالة تخلُّف المعلول عن علّته 

، وإذا وُجد المعلول فقد انتهى ، وعندها فلا تبقى حاجةٌ مترقبة للمعلول إلى ما  التامّة

 سيوجَد بعْدُ من شرطٍ . 

وهذا المعنى بعينه قالوا به في الشروط الشرعية أيضاً ، واستنتجوا استحالة الشرط  

 المتأخر . 

البحث عند  ثم أفاد الماتن طاب ثراه ، أنه ينبغي قبل كل شئٍ أنْ نبينّ منشأ هذا 

 الوجود في تأخّرها التي ظاهرها الشرعية الشروط الأعلام ، فإنّه ناشئٌ عن ورود بعض

شرطٌ متأخّرٌ  الكبرى في الليل الآتي ، فإنّه ؛ من قبيل : أ ـ غسل المستحاضة المشروط عن

  . لصحة صومها في اليوم الماضي على قولٍ 

 ا شرطٌ متأخّر لصحة البيع السابق ، ولكنالفضولي ، فإنهّ  بيع الإجازة اللاحقة في ب ـ 

 ناقلة .  لا ، البيع عن صحة كاشفة أنها بناءً على

فهذان الموردان ونظائرهما ، هي التي دعتِ الأعلام إلى أنْ يطرحوا هذا البحث ،  



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٠٤(

 الشرط في اختلف الأعلام العقليات ، في المتأخّر الشرط استحالة من ذكرنا ما ولأجل

 وبعضهم ، الشرعيات في المتأخّر إمكان الشرط إلى ذهب فبعضهم ، كثيراً  اختلافاً  الشرعي

 .  آنفاً  ذكرنا كما العقلي الشرط قياساً على استحالته إلى ذهب

  . شرحها يطول كثيرة بتأويلاتٍ  الشريعة ورد في ما أوّلوا الاستحالة إلى والذاهبون 

لشرط المتأخر في الشرعيات ، وهو ما ثم ذَكَر طاب ثراه أحسَنَ توجيهٍ ذُكِر في إمكان ا 

 ذكره بعض مشايخه الأعاظم طاب ثراه ، وهذا ما سيأتي بيانه إنْ شاء االله تعالى . 

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

 حين إلى الباقي أثرها لا الأفعال ، نفس الشرط على أنّ  قولـه طاب ثراه : ( بناءً  

شرط الصلاة ، عندما يقولون : الوضوء ، والغسل ،  هناك رأيان للفقهاء في مسألةالصلاة) 

 والتيمم شرط في الصلاة : 

 .  )١(الرأي الأول : إنّ الشرط هو نفس الأفعال ، من الغَسلات والمسحات  

، الأفعال والباقي إلى حين الصلاة الرأي الآخر : إنّ الشرط هو الأثر الحاصل من هذه 

 أي : الطهارة المسبّبة عنها . 

تمثيل الذي ذكره الماتن طاب ثراه ، من كون الوضوء والغسل شرطاً متقدّماً ، إنما وال 

 هو بناءً على الرأي الأول ، لا الثاني وإلاّ كان شرطاً مقارناً . 

 على أنّ  فاتضح وجه تقييد الشيخ الماتن طاب ثراه مثال الشرط المتقدّم ؛ بقوله : ( بناءً  

  الصلاة ) . حين إلى لباقيا أثرها لا الأفعال ، نفس الشرط

 عن صحة كاشفة أنها على بناءً  الفضولي بيع إجازة الباب هذا قولـه طاب ثراه : ( ومن 

                                                             

 فـفي الوضـوء الغَـسـلات والـمَـسحات معا ً ، بيـنما فـي الغُـسل الغَـسلات فـقط ، وفـي التـيمم  )١(

  ذلك .المسحات ك 



 )٣٠٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

أي : ومن باب الشرط المتأخّر ، إجازة بيع الفضولي ، فإنّ الإجازة ناقلة )  لا ، البيع

، فلو أوقع  اللاحقة من قِبَل المالك الأصيل في بيع الفضولي ، شرط صحة البيع السابق

الفضولي عقداً وباع ملك الغير من دون إذنه ، ثم بعد مدةٍ علم المالك بذلك وأجاز تلك 

، فإنّ هذه الإجازة اللاحقة شرط صحة  "أجزتُ ، أو أمضيتُ  "المعاملة ؛ بأنْ قال : 

المعاملة السابقة ، وهي من الشرط المتأخّر ، غاية الأمر أنّ التمثيل بالإجازة اللاحقة 

 لشرط المتأخّر ، مبني على مبنى الكشف لا النقل ، وتوضيح ذلك : ل

إنّ الفقهاء ذكروا في باب البيع من الفقه مسألةً مفادها : لو أجرى الفضولي عقداً وباع  

ملك الغير ، فهل يعتبر عقده باطلاً من أساسه ، أو أنّ صحة عقده وعدمها متوقّفٌ على 

 إجازة المالك ؟ 

 على اتفاقهم بعد اختلفوا ـ الفضولي اعةٌ ، ثم إنّ القائلين بصحةذهب إلى كلٍّ جم 

 العقد آثار بحصول الإجازة بعد يحكم أنّه بمعنى : كاشفة كونها في ـ توقّفها على الإجازة

 آثار ترتّب بمعنى : ـ ناقلة ، أو للعقد مقارَنة وقعت الإجازة كأنّ  حتّى وقوعه حين من

  . قولين على ـ الإجازة حال وقع العقد كأنّ  تىح حين صدور الإجازة من العقد

ثلاثة أو خمسة  ثم إنّ القائلين بالكشف اختلفوا في تفسير الكشف وتصويره على وجوهٍ  

، والمهمّ هو بيان أنّ التمثيل الذي  )١(، مذكورة في محلّها ، ولا يهمّنا ـ الآن ـ الوقوف عندها 

للاحقة في بيع الفضولي من باب الشرط المتأخّر ، ذكره الماتن طاب ثراه ، من كون الإجازة ا

مبني على القول بأنّ الإجازة اللاحقة من المالك كاشفة عن صحّة العقد السابق من حين 

                                                             

 وينبغي الرجوع في ذلك إلى كتاب المكاسب للشيخ الأعظم طاب ثراه ، باب البيع الفضولي . )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٠٦(

 .  )١(وقوعه ، فإنه بناءً على هذا القول تكون الإجازة اللاحقة شرطاً متأخّراً للحكم 

 بالمعنى المتقدّم ، فإنها حينئذٍ تكون سبباً وأما على القول الآخر القائل بأنّ الإجازة ناقلة  

 يلزم حصول لئلا ؛ للمشتري الملك لحصول متقدّماً  وشرطاً  ، للبائع الملك لحصول مقارناً 

 ، وليست شرطاً متأخّراً .  )٢(واحد  زمان في لشخصين الملك

عن  اشفةك أنها على فاتضح وجه تقييد الشيخ الماتن طاب ثراه الإجازة ؛ بقوله : ( بناءً  

 ناقلة ) .  لا ، البيع صحة

 

  

 

 

 

 

 

 

                                                             

 وهو المشهور فـي المسألة ، القائـلين بالكـشف الحقـيقي ، والـتزام كـون الإجازة فـيها شرطا ً  )١(

 .  ٤٠٨/  ٣متأخّرا ً . ينظر : المكاسب ـ الشيخ الأنصاري 

 .  ١٢٤/  ٢ية المكاسب ـ المحقق الأصفهاني ينظر : حاش )٢(



 )٣٠٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٣٧اة (( 

 المتأخّر الشرط إمكان توجيه في قيل ما قال المصنِّـف طاب ثراه : (( وأحسنُ 

 تقريرات بعض في طاب ثراه الأعاظم مشايخنا بعض عن الشرعيات ، ما في

 : وخلاصته ، درسه

سواء  الحكم شرط في وأخرى ، به المأمور شرط في يكون تارةً  الكلام إنّ  

 . وضعياً  أم تكليفياً  أكان

 به لا للمأمور شرعياً  شرطاً  كونه مجرد فإنّ  ، " به المأمور شرط " في أما 

 تكون الحصة أنْ  على به المأمور في قيداً  أخذه إلاّ  معناه ليس لأنه ؛ منه مانع

 والمقارن السابقالأمر  في ذلك يجوز وكما ، المطلوبة هي به المأمور من الخاصة

 .  فرقٍ  بلا اللاحق في يجوز فإنه

الغسل  شرط كرجوع ـ واقعي شرطٍ  إلى الشرط الشرعي رجع إذا ، نعم 

 واضح حينئذٍ  يكون فإنه ـ ، النهار في للحدث رافع إلى أنه للمستحاضة الليلي

 . فرق بلا كالشرط الواقعي الاستحالة

 به طبيعي المأمور من الخاصة صةالح هو كان لماّ المطلوب أنّ :  ذلك وسرُّ  

 ظرف في تلك الحصة وجود عن الكشف إلاّ  له شأن لا المتأخّر القيد فوجود

 . المتقدّم في المتأخّر في تأثير المحذور إنما ، ذلك في محذور ولا ، مطلوبةً  كونها



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٠٨(

 فإنّ الشرط ، وضعياً  أم تكليفياً  الحكم أكان سواء " الحكم شرط " في وأما 

 ، الحكم وإنشائه جعل مقام في والحصول الوجود مفروض أخذُه:  همعنا فيه

ق لا الوجود مفروض وكونه  ؛ متأخّراً  أو أو مقارناً  متقدّماً  يكون أنْ  بين فيه يفرَّ

 مفروض أُخِذ بقيدٍ  الموضوع المقيّد على المتأخّر الشرط في الحكم يجعل كأنْ 

 الموضوع .  وجود بعد الوجود

 ، التدريجي الحصول المركب الواجب على بقياسه ذهنال إلى ذلك ويتقرب 

 الجزء يحصل أنْ  مراعىً إلى يبقى بعده وما الأول الجزء في فعليته في التكليف فإنّ 

 التكليف شرائط الأجزاء حصول كمال حين إلى بقيت وقد ، المركب من الأخير

 . ونحوهما والقدرة الحياة من: 

 في المتأخّر يبقى الشرط في الحكم فإنّ  ، فيه نحن فيما الحال يفرض وهكذا 

 الجزء أنّ  فكما ، مفروض الحصول أُخذ الذي الشرط يحصل أنْ  إلى مراعىً  فعليته

 يكون الأجزاء جميع فرض حصول في الواجب التدريجي المركب من الأول

 جميع حصول بعد تكون أنّ فعليته لا الأمر ، أول من الوجوب وفعلي واجباً 

 بل الأخير الجزء حصول بعد تكون فعليتها لا الأجزاء اقيب وكذا ـ الأجزاء

 يكون فيه نحن ما فكذلك ـ ، الجميع فرض حصول في ولكن حصولها حين

 فرض في الأمر أول من الوجوب فعلي بالشرط المتأخر المشروط الواجب

  . الشرط حين إلى متأخرة تكون فعليته أنّ  ، لا ظرفه في الشرط حصول



 )٣٠٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

عن  والبحث ، مناقشة عن يخلو ولا ، المعظم يخناش رأي خلاصة هذا 

  . المختصر هذا يسعه لا ذكرنا مما بأوسع الموضوع

 المفوّتة ـ المقدّمات ٨

 في الموقتات؛ ذيها زمان قبل المقدّمات بعض وجوب المطهرة الشريعة في ورد 

 الجنابة الغسل من ووجوب ، أيامه حلول قبل للحج المسافة قطع كوجوب

 الصلاة وقت قولٍ ـ قبل على ـ الغسل أو الوضوء ووجوب ، الفجر لقب للصوم

 . وهكذا. . .  وقتها دخول بعد منه التمكن بعدم العلم عند

أنّ  باعتبار ؛ " المفوّتة المقدّمات " باصطلاحهم المقدّمات هذه وتسمّى 

 )) .  تقدم كما ، وقته في الواجب لتفويت موجبٌ  تركها

المتأخّر ، وقد ذَكَر طاب ثراه ـ أخيراً ـ أنّ أحسن توجيهٍ قيل كان كلامنا حول الشرط 

،  )١(الأعاظم طاب ثراه  مشايخه بعض ذكره الشرعيات ، هو ما في المتأخّر الشرط إمكان في

                                                             

 الذي يتـراءى ـ فـي بادئ الـنظر ـ أنّ الماتـن طاب ثراه يقـصد مـن قـوله : ( بعـض مـشايخنا )١(

طاب ثراه ،  الأعاظم قدس سره ) ، الميـرزا النائـيني طاب ثـراه ، ولـكـن لـدى مراجعة تـقريرات الميرزا

المأمور به ـ كما بينّ  استحالة الـشرط المتـأخّـر في شرط الحكـم ـ دون شـرطيتـضح أنه من الـقائلـين ب

 .  ٣١١/  ٢ذلك تلميذه السيد الخوئي طاب ثراه ؛ كما في المحاضرات 

المتأخر  نعم ، للمحقـق العـراقي طاب ثراه ـ وهـو مـن مشايخ الـماتن أيـضا ً ـ كلامٌ في إمكـان الـشرط 

 يانٍ آخر غير الذي عَرَضَه الشيخ الماتن طاب ثراه . في الشرعيات ، ولكن بب

وكيفما كان : لم يتبينّ المراد من بعض  وما بعدها . ٣٠٢/  ١ينظر : مقالات الأصول ـ المحقق العراقي 

  مشايخه .



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣١٠(

 وحاصله : إنّ الشروط الشرعية على صنفين : 

 أ ـ شروط شرعية للمأمور به أو المكلف به .  

 وضعياً .  أم واء أكان الحكم تكليفياً ب ـ شروط شرعية للحكم نفسه س 

أما شروط المأمور به ، فإنْ كان الشرط المتأخّر فيها راجعاً إلى شرطٍ واقعي بحيث  

 في للحدث رافعٌ  إلى أنه للمستحاضة الليلي الغسل شرط يكون مؤثّراً فيما سبق ؛ كرجوع

قلية بلا فرقٍ ؛ باعتبار أنّ الاستحالة ، كما في الشروط الع واضح حينئذٍ  يكون فإنه ، النهار

الحدث قد تحقق في زمن النهار وقد انصرم ، فلا معنى لمجيئ شرط لاحق يؤثّر فيه ، فإنه 

 من تأثير المتأخّر في المتقدّم ، وهو محالٌ . 

 إلاّ أنّ الأمر ليس كذلك ، فإنّ الشرط المتأخّر في شروط المأمور به ، لا شأن له إلاّ  

بالحصة  وتحصصها خاص بعنوانٍ  لتعنونها بها ، الموجب المأمور قيداً للطبيعة كونه

 من الحصة الخاصة تلك هو به والمطلوب فالمأمور ، الأمر ملاك بها يقوم التي المخصوصة

 . أصلاً  بها القائم الملاك في القيد لذلك دخلٍ  من دون ، طبيعي المأمور به

 وبين ، أو المقارنة المتقدّمة الأمور من القيد ذلك كون بين فيه فرق لا أنه الطبيعي ومن 

 . بداهة المتأخّرة الأمور من كونه

 بناءً  ـ بالطهارة مثلاً  ـ الصلاة كتقييد المتقدّمة ؛ بالأمور به المأمور الطبيعة تقييد أنّ  كما 

 القبلة باستقبال كتقييدها بالأمور المقارنة ؛ أو الخارجية ، الأفعال عن عبارة أنها على

 الإتيان يمكن لا بحيث خاصة تحصصها بحصةٍ  يوجب ذلك ، شابه وما لقياموا والستر

 يوجب المتأخّرة بالأمور تقييدها كذا انتفائها تنتفي ، ومع ، القيود هذه مع إلاّ  الحصة بتلك

 تحقق عدم عن لانكشف موطنه في المتأخّر الأمر يحصل ذلك لم لو بحيث ، كذلك تحصصها

 متأخّرٍ  بشرطٍ  مشروطاً  كونه على بناءً  المستحاضة ، على لواجبكما في الصوم ا ؛ الحصة تلك



 )٣١١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 حصة عليها الواجب أنّ  هو : ، به مشروطاً  كونه معنى فإنّ  ، اللاحق في الليل الغسل وهو

ومن  ، خارجاً  والقيد داخلاً  التقيُّد يكون بحيث به المقيّدة الحصة وهي ، من الصوم خاصة

صامت  فلو ، به الإتيان بدون الخارج في صةالح تلك حصول يمكن لا أنه الواضح

 تلك الحصة حصول عن ذلك لانكشف الليل في بالغسل أتَتْ  فإنْ  النهار في المستحاضة

 هو به أتَتْ  وأنّ ما ، حصولها عدم عن لانكشف به تأتِ  لم وإنْ  ، عليها الواجبة الصوم من

  . بها المأمور للحصة مباينة أخرى حصةٌ 

 ظرف في تلك الحصة وجود عن الكشف إلاّ  له شأن لا المتأخّر القيد إذن : فوجود 

أصلاً  قبله شئٍ  تحقّق عن المتأخّر الأمر كشف في محذور لا أنه الواضح ومن ، مطلوبة كونها

 .  المتقدّم في المتأخّر في تأثير المحذور إنما ،

 بأمرٍ  أمور به ـالشارع متعلّق الأحكام الشرعية ـ أي : الم تقييد من مانع وعليه ، فلا 

 بأمرٍ  تقييده مردّ  أنّ  بعدما عرفت ؛ متقدّم أو مقارن بأمرٍ  تقييدها من مانع لا أنه كما ، متأخّر

 وجوده عدم أنّ  كما ، ظرفه الواجب في وجود عن يكشف المتأخّر بوجوده أنه هو متأخّر

 . جزئه كان تقيّده به أنّ  باعتبار فيه ؛ تحققه عدم عن يكشف كذلك

 الناحية أصلاً .  هذه من والمتأخر والمتقدم المقارن القيد بين فرق لا أنه:  جةفالنتي 

الوضعي ، فتصوير  أو للحكم التكليفي شرطاً  وأما شروط الحكم بأنْ كان المتأخّر 

الشرط المتأخّر فيها يكمن في ، أنّ الشرط معناه فيها ، هو أنّ المولى أخَذَ ذلك الشرط 

الحكم وإنشائه ؛ ففي مقام جعل الوجوب  جعل مقام في الوجود والحصول مفروضَ 

 حِجُّ  النَّاسِ  وَاللهِ عَلىَ  "للحج ـ مثلاً ـ فَرَضَ وجودَ المستطيع أولاً ، ثم أَمَرَ بالحج بقوله : 

ق لا الوجود مفروض وكونه ، )١( "سَبيِلاً  إلَِيْهِ  اسْتَطَاعَ  مَنِ  الْبَيْتِ   يكون أنْ  بين فيه يفرَّ

                                                             

 .  ٩٧سورة آل عمران من الآية  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣١٢(

 الوجود مفروضَ  أخذه من بد لا كان وإنْ  الحكم متأخّراً ؛ لأنّ شرط أو مقارناً  أو متقدّماً 

الجعل ،  كيفية باختلاف يختلف المفروض وجوده ظرف إلاّ أنّ  والإنشاء ، الجعل مقام في

الحكم  لفعلية مقارناً  وجوده فرض بقيدٍ  مقيّد على موضوعٍ  حكمٍ  جَعل للشارع يمكن فكما

 مرةً  الحكم فعلية على متقدّماً  وجوده فرض بقيدٍ  مقيّد على موضوعٍ  حكمٍ  جَعْل له يمكن ،

 وإنْ  ذلك جميع في الوضوح ، والقيد من ذلك بمكانٍ  كل فإنّ  ، مرةً أخرى عنها ومتأخّراً 

 الحكم .  في قيداً  المأخوذ وجوده ظرف باختلاف يختلف أنه الوجود ، إلاّ  مفروض كان

الشرعية هي قضايا مجعولة على نحو القضية الحقيقية ،  : أنّ القضايا )١(والسرّ في ذلك  

 فُرض بقيدٍ  المقيّدة وهي الحصة ، الحكم من خاصة حصة الحقيقية القضايا في والمجعول

 بوجوده لها قيداً  يكون ، فمرةً  القيد يختلف هذا أنّ  البين ومن ، مطلقاً  لا الخارج في وجوده

 المجعول فإنّ  غداً ، عمرو مجئ بشرط ـ فعلاً  مثلاً  ـ زيد مبإكرا المولى يأمر أنْ :  مثل المتأخّر ؛

 تحقق فإذا ، غداً  عمرو بمجيئ المقيّدة وهي الحصة ، الوجوب من خاصة حصة هي فيه

 ثبوتها عدم عن كشف وإلاّ  ، في موطنها ثبوت الحصة وفعليتها عن كشف ظرفه في القيد

 . فيه

 . اليوم عمرو هذا مجئ بشرط غداً  زيد بإكرام أمر لو كما ؛ المتقدّم بوجوده ثانيةً  ومرةً  

 البيت من حج الناس على والله " : تعالى كقوله وذلك ؛ المقارن بوجوده ثالثةً  ومرةً  

وجوده  عن متأخّر بأمرٍ  الحكم معلّقاً  جعل إذا المولى أنّ  المعلوم ، ومن "سبيلاً  إليه استطاع

 خلاف على الفعلية لكانت ، وإلاّ  مرالأ ذلك وجود قبل فعليته تكون الحال فبطبيعة ،

 . خلف وهو ، الإنشاء

 صاحب الحمام فإنّ  ، هذا زماننا في المتعارفة الحمامات:  العرفيات في ذلك ومثال 

                                                             

  . ٣٢١ـ  ٣٢٠/ ٢لفـياض ينظر في ذلك : محاضرات في أصول الفقه ـ تـقرير بحث السيد الخوئي ل )١(



 )٣١٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الاستحمام يدفع بعد أنْ  شرط على شخصٍ  لكل بالاستحمام فعلياً  رضىً  نفسه في يرضى

 متأخّر .  والشرط المالك فعلي من فالرضى ، قبله من المقررة الأجرة مقدار الخروج وحين

ب طاب ثراه ما نحن فيه ـ بالنسبة إلى شرط   ثم من باب تقريب المطلب إلى الذهن ، قرَّ

؛ كالصلاة ـ مثلاً ـ ، بالتقريب  التدريجي الحصول المركب الواجب على الحكم ـ بقياسه

 المبينَّ في المتن . 

المعظم طاب ثراه في تصوير الشرط  خناشي رأي ثم ذَكَرَ طاب ثراه ، أنّ هذا خلاصة 

 هذا يسعه لا ذكرنا مما بأوسع عن الموضوع والبحث ، مناقشة عن يخلو المتأخّر ، وهولا

  . المختصر

 ـ المقدّمات المفوّتة ٨

الكلام في الأمر الثامن من الأمور التسعة المتعلقة بمبحث مقدّمة الواجب ، وهو  

 ، ومطالب هذا الأمر يمكن أنْ نلخّصها في مبحثين :  "تة المقدّمات المفوّ  "معقودٌ لمبحث 

 : في تعريف المقدّمات المفوّتة ووجه تسميتها  ولالأالمبحث  

 من له بما الواجب حصول في دخل لها والمراد منها ، هي : المقدّمات العقلية التي 

 تلك ونبد وقته في فعله من المكلّف يتمكن لا وجهٍ  على في وقته الشرعية القيود

 . )١(المقدّمات

 قبل ايقاعها إلى المكلف لم يبادر لو نحوٍ  على مفوّتة مقدّمة دائماً  للواجب يكون أو ( أنْ  

 .  حينه في الواجب عن لَعَجَز الوقت

الواجب  فإنّ  ، والراحلة الزاد يملك مَنْ  على الواجب بعرفات الوقوف:  ومثال ذلك 

 أَدرك لما ، هذا الوقت قبل المكلف يسافر لم لو كنول ، عرفة من التاسع اليوم منوط بظهر

                                                             

 .  ١٩٦/  ٢ـ  ١ينظر : فوائد الأصول ـ تقرير بحث الميرزا النائيني للشيخ الكاظمي  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣١٤(

 .  )١(حينه )  في الواجب

، كما أشار إليه الماتن طاب ثراه  "المفوّتة  "ومن هنا يظهر وجه تسمية هذه المقدّمات بـ  

 وقته ) .  في الواجب لتفويت موجبٌ  أنّ تركها ؛ بقوله : ( باعتبار

 عنه إنْ شاء االله تعالى .وأما المبحث الآخر ، فسيأتي الحديث  

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

في  ذيها زمان قبل المقدّمات بعض وجوب المطهرة الشريعة في قولـه طاب ثراه : ( ورد 

 المكلّف قدرة دخلٌ في لها يكون مقدّمةٍ  كل تحصيل على لزوم دليل يقم إذْ لمالموقّتات ) 

 لم إذ ؛ بعد فيما يعلم بحصوله لمَنْ  وقته مجيئ وقبل الوجوب شرط حصول قبل مطلقاً ولو

نه عدم مع بعد فيما يعلم بحصولها لمَنْ  الاستطاعة قبل الحج إلى السير أحدٌ بوجوب يقل  تمكُّ

 يدعه ولم ، عليه دليل لا مما الكلية المفوّتة بهذه المقدّمات تحصيل فلزوم ، بعدها السير من

 ، وفي الموارد بعض في الجملة في دّمات المفوّتةالمق تحصيل بلزوم إنما قالوا بل ، أحد

 .  )٢(المقدّمات  بعض خصوص

 .  "بعض المقدّمات  "ومن هنا اتضح تعبير الماتن طاب ثراه بـ  

 عند الصلاة وقت ـ قبل قولٍ  على ـ الغسل أو الوضوء قولـه طاب ثراه : ( ووجوب 

ن بعدم العلم محقق النائيني طاب ثراه ، حيث أفاد خلافاً للوقتها )  دخول بعد منه التمكُّ

 .  )٣(بعده  الوضوء من يتمكن لا أنه يعلم لمَنْ  الوقت قبل الوضوء يجب لا : بأنّـا نقول

                                                             

 .  ٢٩٢/  ١دروس في علم الأصول ـ الشهيد السيد الصدر  )١(

 .  ١٩٦/  ٢ـ  ١ينظر : فوائد الأصول ـ تقرير بحث الميرزا النائيني للشيخ الكاظمي  )٢(

 صدر نفسه . ينظر : الم )٣(



 )٣١٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٣٨اة (( 

 المقدّس الشارع يحكم لم لو:  نقول قال المصنِّـف طاب ثراه : (( ونحن

 تركها لأنّ  ؛ بها انالإتي بلزوم يحكم العقل فإنّ  ، هذه المقدّمات مثل بوجوب

 العقاب يستحق لها التارك بأنّ  أيضاً  ويحكم ، ظرفه في لتفويت الواجب موجب

 . تركها بسبب ظرفه في على الواجب

 ينطبقان على لا الواضحين ، العقليين الحكمين هذين أنّ  يبدو وهلة ولأول 

 : جهتين من الباب في البديهية العقلية القواعد

 فرض من نحو أي على ، ذيها لوجوب تابعٌ  المقدّمة جوبو فلأنّ :  أولاً  أما 

 ، هو المشهور ما على لعلته المعلول تبعية نحو من كان إذا سيما لا ، التبعية أنحاء

 ؟ المتبوع فرض الوجوب زمان على زمانٍ سابق في التابع الواجب يفرض فكيف

 قدّمته قبلم بترك الواجب ترك على العقاب يستحق كيف فلأنه:  ثانياً  وأما 

 ظرفه فينبغي في وأما ، فعلاً  له وجوب لا الفرض حسب أنه مع ، وقته حضور

 في شرط عقلي والقدرة مقدّمته ، بترك عليه القدرة لعدم ؛ وجوبه يسقط أنْ 

 . الوجوب

 متعارضة ـ كأنها يبدو التي العقلية البديهيات هاتيك بين التوفيق ولأجل 

 حاول جماعة ـ العقل وبديهيات العقلية حكامالأ في التعارض يستحيل كان وإنْ 

 زمان الوجوب انفكاك بفرض ذلك تصحيح المتأخرين الأصوليين أعلام من



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣١٦(

 مطلق أو في الموقتات خصوص في إما ، عليه وتقدّمه الواجب زمان عن

 تلكم التوفيق بين لهم يحصل وبذلك ، المسالك اختلاف على ، الواجبات

م يفرض ماحين لأنه ؛ العقلية الأحكام  فلا زمانه ، المقدّمة على ذي وجوب تقدُّ

 العقاب وكان استحقاق ، الواجب وقت قبل المقدّمة وجوب فرض من مانع

 . المقدمة ترك فعلياً حين كان وجوبه لأنّ  ؛ القاعدة على الواجب ترك على

م يفرض كيف أما  ؟ ،  مناطٍ  وبأي الواجب زمان على الوجوب زمان تقدُّ

 . والمحاولات الأنظار فيه فتاختل ما فهذا

الفصول طاب ثراه  صاحب ـ يبدو فيما ـ الشبهة هذه لحل المحاولين فأولُّ  

 الذي " المعلق الواجب " طريقة على الوجوب زمان تقدّم بجواز قال الذي

 في خصوص وذلك ، ) ١٣٦ ص(  الأول الجزء في إليه أشرنا كما ، اخترعه

 ، للوجوب ، لا فقط للواجب وقت لموقتاتا في الوقت أنّ  بفرض ، الموقتات

 .  قيدٌ للواجب هو بل ، للوجوب وقيداً  شرطاً  ليس الوقت أنّ  أي :

 على معلّق ولكنّ الواجب الوقت على متقدّم ـ الفرض هذا على ـ فالوجوب 

 .  وقته حضور

 في التوقّف أنّ  هو : الواجب المشروط ، وبين النوع هذا بين والفرق 

 . للفعل المعلّق وفي بللوجو المشروط

 . ذيها زمان قبل المقدّمة وجوب فرض من مانع لا وعليه 



 )٣١٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

زمان  على الوجوب زمان تقدّم فرض إمكان تقدير على:  نقول ولكن 

 ، إلى دليل يحتاج الوجوب إلى لا الواجب إلى القيد رجوع فرض فإنّ  ، الواجب

 وحده لا يكون ، ذيها وجوب زمان قبل المفوّتة المقدّمة وجوب ثبوت ونفس

 المفوّتة المقدّمة تصحيح وجوب في الطريق لأنّ  ؛ المعلّق الواجب ثبوت على دليلاً 

 الصحيح )) .  الطريق بيان سيأتي كما ، فيه ينحصر لا

كان كلامنا ـ أخيراً ـ في الأمر الثامن مما يرتبط بالمقدّمة المفوّتة ، وذكرنا أنّ مطالب هذا  

  في مبحثين ، تقدّم الكلام في الأول منهما ، وبَلَغَ ـ فعلاً ـ إلى :الأمر يمكن أنْ تُلخّص 

 : وجه الإشكال في هذه المقدّمات وحلُّه  خرالآالمبحث  

وقد أفاد الماتن طاب ثراه في بيان وجه الإشكال ما حاصله : إنه عندنا هناك حكمان  

 عقليان ، هما : 

 هذه المقدمات، مثل بوجوب المقدّس الشارع ميحك ـ في باب المقدّمات المفوّتة ، لو لم ١ 

 في لتفويت الواجب موجب تركها لأنّ  ؛ بها الإتيان بلزوم يستقلُّ في الحكم العقل فإنّ 

 ظرفه . 

ـ ويحكم أيضاً مستقلا� بأنّ التارك لهذه المقدّمات بما يُفضي إلى فوات القدرة على  ٢ 

، هذا من  تركها بسبب ظرفه في اجبعلى الو العقاب تحصيل الواجب في ظرفه ، يستحق

 ناحية . 

ومن ناحيةٍ أخرى ، في باب مقدّمة الواجب هناك حكمان مسلّمان آخران ـ والذي  

مين العقليين المتقدّمين ـ ، يبدو لأول وهلة أنّ هذين الحكمين يتعارضان مع ذينك الحك

 : هما



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣١٨(

، يس وجوباً نفسياً مستقلا� ا ، ولـ إنّ وجوب المقدّمة وجوبٌ تبعي تابعٌ لوجوب ذيه ١ 

التبعية ، وعلى هذا فالمقدّمة لا تجب إلاّ عند وجوب ذيها ،  أنحاء فُرض من نحوٍ  أي على

وعندها فيتساءل : إذا كان وجوب المقدّمة تابعاً لوجوب ذيها ، فكيف يمكن القول 

المشهور  بوجوب الإتيان بالمقدّمات المفوّتة قبل زمان وجوب ذيها ؟ ، لاسيما على قول

 الذي يذهب إلى أنّ تبعيّة وجوب المقدّمة لوجوب ذيها على نحو تبعيّة المعلول لعلّته . 

 حال في ؛ لأنه أبداً  واجبة تكون لا وأن بد لا المقدّمات هذه إنّ :  آخر وبتقريب 

 ، النفسي الثابت لوجوب ذيها الوجوب فعلية لعدم تجب ؛ لا ذيها زمان قبل منها التمكن

،  الواجب على القدرة لعدم النفسي ؛ الوجوب فيسقط ، عليها يتمكن لا ذيها انوبعد زم

 وجهٍ يُصحّح الحكم بوجوب هذه المقدّمات ؟  فبأي

ـ إنه طالما لم يكن عملٌ ما واجباً على المكلف ، فتركه لا يوجب عقاباً ، وعندها  ٢ 

 حضور مقدمته قبل بسبب ترك الواجب ترك على العقابَ  يستحق المكلف فيتساءل : كيف

 ؛ وجوبه يسقط أنْ  ظرفه فينبغي في وأما ، فعلاً  له وجوب لا الفرض حسب أنه مع ، وقته

الوجوب ؛ فمثلاً : نجد  في شرط عقلي والحال أنّ القدرة مقدمته ، بترك عليه القدرة لعدم

 ، ذلك قبل يجب الصوم ولا الفجر طلوع من يبدأ الصوم وقت أنّ  فقهياً  المقرّر أنّ من

 يغتسل أنْ  عليه فيجب ليلة الصيام ، في أجنب إذا المكلّف أنّ  الفقه في الثابت من وكذلك

،  بدونه صوم فلا ، للصوم مقدّمة من الجنابة الغسل لأنّ  ؛ صومه يصح لكي الفجر قبل

وحينئذٍ فإذا ترك الغسل قبل الفجر استحقّ العقاب ، والحال أنه لا وجوب فعلي للصوم في 

لغسل ، أما قبل طلوع الفجر ؛ فلأنّ المفروض ـ كما تقدّم ـ أنّ طلوع الفجر حقّ تارك ا

شرط وجوب الصوم ، ولا وجوب قبل شرط الوجوب ، وأما بعده ؛ فلأنه لا تكليف 

بالصوم ؛ لأنه قد أصبح عاجزاً ؛ لفقدان شرط الصوم وهو الغسل ، ومن البين سقوط 



 )٣١٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ام باستحقاق عقوبة ذي المقدّمة على ترك التكليف عند العجز ، ومعه كيف يمكن الالتز

 المقدّمة ؟ ! 

 يبدو التي العقلية البديهيات هاتيك بين التوفيق والجمع ثم أفاد طاب ثراه ، أنه لأجل 

متعارضة ـ أي : بين الحكمين العقليين في مطلق مقدّمات الواجب ، وبين الحكمين  كأنها

 المتأخرين الأصوليين أعلام من جماعة حاول العقليين في خصوص المقدّمات المفوّتة ـ

مه الواجب زمان عن زمان الوجوب ذلك ، من خلال فرض انفكاك تصحيح عليه  وتقدُّ

 على ، الواجبات مطلق أو في الموقّتات خصوص في في هذه الموارد ، وقد قالوا بذلك إما

 ؛ العقلية مالأحكا تلكم المسالك ، وإذا تمّ ذلك فسوف ينجحوا في التوفيق بين اختلاف

م يُفرض حينما لأنه  وجوب فرض من مانع فلا زمانه ، أ ـ المقدّمة على ذي وجوب تقدُّ

الواجب ؛ لأنه إذا فُرض تقدّم زمان الوجوب على زمان الواجب ، يصير  وقت قبل المقدّمة

وجوب الواجب فعليّاً قبل حضور وقته ، وإذا صار الوجوب فعليّاً ، فلا مانع من فرض 

 دّمته ؛ بعد فرض ثبوت فعليّة وجوب ذيها قبل وقت زمان الواجب . وجوب مق

فعليّاً  كان وجوبه لأنّ  ؛ القاعدة على الواجب ترك على العقاب ب ـ وكان استحقاق 

 المقدّمة ، وما كان وجوبه فعليّاً ففوته بسبب ترك مقدّمته ، يوجب العقابَ .  ترك حين

الواجب ،  زمان على الوجوب زمان اض تقدّموحينئذٍ فالمهمّ ـ أولاً ـ تقريب افتر 

 الأنظار فيه اختلفت ما وتكييف ذلك أصولياً ، وأنّ هذا التقدّم مستَندٌ إلى أي مناطٍ ؟ فهذا

 والمحاولات ، وقد قام الأصوليون بعدّة محاولاتٍ لحلّ مشكلة المقدّمات المفوّتة ، وتحديد

مات المفوّتة ، وقد عَرَضَ الماتن طاب ثراه أربعة المقدّ  بإيجاد فيها المكلف التي يلزم الضوابط

 محاولاتٍ في المقام ، وهي : 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٢٠(

 .  )١(محاولة المحقق صاحب الفصول طاب ثراه  ولـى :الأالمحاولـة  

الفصول طاب ثراه  صاحب ـ هو المحقق يبدو فيما ـ الشبهة هذه لحلّ  المحاولين وأول 

 الواجب " طريقة على ن الواجب ، وذلكالوجوب على زما زمان تقدّم بجواز قال الذي

الواجبات ،  أنحاء في الآخر ـ ، من خلال انتقاله إلى التقسيم )٢(اخترعه هو  ـ الذي " المعلق

ز ، والمعلَّق .   حيث قسّم الواجب باعتبارٍ آخر إلى : المنجَّ

ز : عبارة عن الواجب الذي يكون أصل الوجوب فيه والواجب كلاهما فعليّ   اً ، والمنجَّ

للمكلف  مقدور غير فالتكليف والمكلف به كلاهما فعليٌّ ، وليس شئٌ منهما متوقفاً على أمرٍ 

 كالمعرفة ـ مثلاً ـ .  ؛

والمعلَّق : عبارة عن الواجب الذي يكون وجوبه فعليّاً ، فالتكليف ثابتٌ بالفعل ،  

لمكلف ؛ كالحج ـ مثلاً مقدور ل غير ولكنّ الواجب والمكلّف به استقبالي ومتوقّفٌ على أمرٍ 

 فعله ويتوقف الرفقة ، خروج أو زمن الاستطاعة أول من ثابتٌ على المكلّف وجوبه فإنّ  ـ

 له .  غير مقدور وهو وقته مجئ على

فأراد صاحب الفصول طاب ثراه أنْ يعالج تلك الشبهة ، من طريق الواجب المعلّق ،  

 هو بل ، للوجوب وقيداً  الوقت شرطاً  بتقريب : أنه في خصوص الواجبات الموقّتة ، ليس

قيدٌ للواجب ، مما يعني أنّ الوجوب فعلي وثابت قبل الوقت ومن أول الأمر ، ولكنّ 

 الواجب هو المعلّق على حضور وقت العمل ، وحين إذ كان الوجوب فعليّاً ، فلا مانع من

منوطةٌ  لمقدّماتا أمام المكلّف مسؤولية لأنّ  ؛ وقته قبل مقدّماته على ترشّح الوجوب

 ، فإذا الواجب بفعلية ترتبط ولا لا ، أم أيضاً  فعلياً  الواجب أكان سواءً  الوجوب بفعلية

                                                             

 .  ٨٠ـ  ٧٩ينظر : الفصول الغروية  )١(

 .  ١٣٦كما أشار إليه الشيخ الماتن طاب ثراه في الجزء الأول ص  )٢(



 )٣٢١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 حين تحقّق من يبدأ وجوبه فعليّاً وحالياً  فيكون المعلّق الواجب من الحجّ  أنّ  فرض

 ولا ، وقته دخول قبل المفوّتة مقدّماته بتمام الإتيان وجوب فعليته ، ومقتضى الاستطاعة

 في الحج لتفويت الموجب تفويتها فإنّ  ؛ المقدّمات تلك أمام التسامح والتساهل له يجوز

 . العقوبة لاستحقاق ظرفه ، موجبٌ 

،  الهلال رؤية منذ فعلي وجوبه فإنّ  ، معلّقٌ  واجبٌ  الصوم أنّ  فرض إذا وكذلك 

 أو من الجنابة كالغسل الفجر ؛ قبل مقدّماته بتمام الإتيان وجوب الليل منذ فعليته ومقتضى

 وهكذا .  النفاس أو الحيض

 هذا هو حاصل المحاولة المذكورة .  

ثم أجاب الشيخ الماتن طاب ثراه على سؤالٍ مقدّرٍ حاصله : إنه بناءً على المصطلح  

الجديد الذي اخترعه صاحب الفصول طاب ثراه ، ما الفرق ـ إذاً ـ بين الواجب المعلّق 

 ي يقول به المشهور ، بعد أنْ كان كلٌّ منهما مشروطاً بشئٍ ؟ والواجب المشروط الذ

المشروط ـ على المشهور ـ  في التوقُّف فأجاب طاب ثراه : بأنّ الفرق بينهما ، هو أنّ  

 وفي للوجوب ، فإنّ أصل الوجوب مشروط بمجيئ الوقت أو غيره من سائر الشروط ،

الوجوب فعليٌّ ومطلقٌ ، ولكنّ الواجب  ، فإنّ أصل للفعل المعلّق ـ عند صاحب الفصول ـ

 ذيها .  زمان قبل المقدّمة وجوب فرض من مانع لا هو المعلّق على حضور وقته ، وعليه

إلاّ أنّ هذه المحاولة من المحقق صاحب الفصول طاب ثراه ، قد أورد عليها الشيخ  

) ، وحاصل إيراده إمكان ... إلخ  تقدير على:  نقول الماتن طاب ثراه ؛ بقوله : ( ولكن

 يرجع إلى نقطتين : 

 على الوجوب ـ أنـّا لا نسلّم الواجب المعلّق ، يعني : لا نسلّم إمكان أنْ يتقدّم زمان ١ 

، عند ذكره  "تقسيمات الواجب  "، وقد سبق منه طاب ثراه في مبحث  الواجب زمان



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٢٢(

ز ، التصريح بالاستحالة  راد قد أشار إليه الماتن طاب ، وهذا الإي )١(للواجب المعلّق والمنجَّ

  فرض ... ) . إمكان تقدير ثراه ؛ بقوله : ( على

: علّق ، لكن من حقّنا أنْ نتساءلـ مع الإغماض عن ذلك وتسليم إمكان الواجب الم ٢ 

إلى  يحتاج الوجوب ، إلى لا الواجب إلى القيد رجوع فرض ما الدليل على ذلك ؟ ؛ فإنّ 

 دليلاً  وحده لا يكفي ذيها ، وجوب زمان قبل المفوّتة قدّمةالم وجوب ثبوت دليلٍ ، ونفس

المعلّق ؛ لأنّ هذا من المصادرة على المطلوب ؛ فإنّ المبحوث عنه  ثبوت الواجب على

والمتنازع فيه هنا هو كيف يستقيم القول بوجوب المقدّمة قبل وجوب ذيها مع دعوى تبعيّة 

 ذيها ، وجوب زمان قبل للمقدّمة وجوبال وجوب المقدّمة لوجوب ذيها ، وصرف ثبوت

تصحيح  المعلّق ؛ لعدم انحصار الطريق في الواجب ثبوت على دليلاً  وحده لا يكون

المفوّتة بالواجب المعلّق ، بل هناك طريقٌ آخر صحيحٌ ، يمكننا من خلاله  المقدّمة وجوب

ح وجوب هذه المقدّمات من دون لجوءٍ إلى الواجب المعلّق ،  كما سيأتي بيان ذلك أنْ نصحِّ

 في محله إنْ شاء االله تعالى . 

فالنتيجة : أنّ هذه المحاولة التي طرحها المحقق صاحب الفصول طاب ثراه ، لا  

 يمكن المساعدة عليها . 

 -توضيح بعض مفردات الدرس:

على رأيه طاب ثراه عند قوله الصحيح )  الطريق بيان سيأتي قولـه طاب ثراه : ( كما 

 موجب ... ) .  لا أنه:  اعتقده ( والذي لاحقاً :

  

 

                                                             

  . ١٣٦/  ١ينظر : أصول الفقه للشيخ الماتن  )١(



 )٣٢٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٣٩اة (( 

الشيخ  إلى نُسب ما:  الثانية قال المصنِّـف طاب ثراه : (( والمحاولة

 وإن ـ المادة إلى الوجوب شرائط في جميع القيد رجوع من الأنصاري طاب ثراه

 غيره ؛ أم الوقت هو الشرط أكان سواء الهيئة ـ إلى برجوعها القول اشتُهر

 العامة الشرائط من ونحوها والبلوغ ، والعقل والقدرة ، للحج ، كالاستطاعة

 .  التكاليف لجميع

 مطلق الواجبات جميع في الهيئة مدلول هو الذي أنّ الوجوب:  ذلك ومعنى 

 فهو الوجوب ، إلى القيد رجوع من يتوهم ما وكلُّ  ، أبداً  مقيّد بشرطٍ  غير دائماً 

القيود  بعض أنّ  الأمر غاية ، المادة مدلول هو الذي الواجب إلى ةفي الحقيق راجع

 والوقوع ؛ كالاستطاعة الحصول مفروض يكون وجهٍ  على الواجب في مأخوذة

 كان لو ما حكمه حكم ويكون تحصيله يجب لا هذا ومثل ، الحج إلى بالنسبة

 ولالحص مفروض وجهٍ يكون على مأخوذاً  يكون لا وبعضها ، للوجوب شرطاً 

 هو بما المقيّد هو يكون لأنّ الواجب ؛ الواجب إلى توصلاً  تحصيله يجب بل ،

 . القيد بذلك مقيّد

 في ، وشأنه وقته مجئ قبل فعلياً  دائماً  يكون فالوجوب التصوير هذا وعلى 

 الموقّتات بينهما في فرق لا ، المعلّق بالواجب القول على الوجوب شأن ذلك



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٢٤(

 المقدّمة من وجوب مانع فلا استقبالياً  الواجب كان فإذا ، الوقت إلى بالنسبة

 . ذيها زمان قبل المفوّتة

 ، لا للوجوب شرطٌ  الوقت أنّ  من بعضهم إلى نُسب ما:  الثالثة والمحاولة 

 نحو الشرط على فيه مأخوذٌ  ولكنه ، الأوليتين المحاولتين في كما للواجب

 . المتأخر

 بالمعلّق ، القول الواجب نظير انزم على سابقاً  يكون فالوجوب ، وعليه 

 قبل الوجوب ذيها ؛ لفعلية زمان قبل المفوّتة المقدّمة وجوب فرض فيصح

 . مقدّمته فتجب زمانه،

 وفيها مناقشات ، المطولة الأصول كتب في مذكورة المحاولات هذه وكلُّ  

 في إمكانها المناقشة في عن الغض ومع ، المختصر هذا يسعها لا طويلة وأبحاث

 صاحب كل إذْ  ؛ زمان ذيها قبل المقدّمة وجوب ثبوت إلاّ  عليها دليل لا أنفسها

 ذيها ، قبل زمان وجوب المقدّمة إشكال من التخلّص أنّ  يعتقد منها محاولة

 المقدّمة وجوب على الذي يدل فالدليل ، يتصورها التي المحاولة في ينحصر

 محاولته .  عنده على يدل محالة لا الواجب وقت قبل المفوّتة

وجوب  لتصحيح المحاولات هذه لكلّ  موجب لا أنه:  اعتقده والذي 

ـ  طاب ثراه الأصفهاني شيخنا أفاده كما ـ الصحيح فإنّ  ، ذيها زمان قبل المقدّمة

 فليس هناك ، منه مترشّحاً  ولا ذيها لوجوب معلولاً  ليس المقدّمة وجوب أنّ 

 هذه إلى إحدى نلتجئ حتى ذيها انزم قبل المفوّتة المقدّمة وجوب في إشكالٌ 



 )٣٢٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 وهو ، الفرض من هذا جاءت إنما الشبهة هذه وكلّ  ، الإشكال لفكّ  المحاولات

 وإنْ  ، أبداً  له واقع لا وهو فرضٌ  ، ذيها لوجوب المقدّمة وجوب معلولية فرض

 المقدّمة ذي وجوب أنّ  بفرض الأذهان المشبعة على غريباً  يبدو القول هذا كان

 أنْ  المفوّتة المقدّمة في يجب إنّه:  ذلك من نقول أكثر بل ، المقدّمة لوجوب علّةٌ 

 وإنْ  ، واجبة الواجب مقدّمة بأنّ  نقول كنّا إذا وجوب ذيها على وجوبها يتقدم

 . مطلقاً  وجوبها ـ عدم وسيأتي ـ الحق كان

 هو في الحقيقة الأمر إنّ :  ذيها لوجوب المقدّمة وجوب معلولية عدم بيان 

 دون له العلّة الفاعلية هو فالآمر ، غيرياً  أم نفسياً  الأمر أكان سواء ، مرالآ فعل

 والإرادة فعله الاختياري لأنه الآمر إرادة عن يصدر إنما أمرٍ  كلّ  ولكن ، سواه

 أولاً  يشتاق أنْ  لابد أنّ الآمر أي : ، به المأمور فعل إلى بالشوق مسبوقة بالطبع

 ويدفعه الغير يدعو أنْ  لابد فإذا اشتاقه ، الغير من يصدر أنْ  على الغير فعل إلى

 . به الأمر إلى فيشتاق الفعل على ويحثه

يبلغ  حتى الأمر إلى الشوق يشتد محالة فلا الأمر من مانعٌ  يحصل لم وإذا 

 وذلك بتوجيه ، المطلوب للفعل الغير نفس في الداعي فيجعل ، الحتمية الإرادة

 نحوه )) .  الأمر

 بيان المحاولات التي عرضها الأصوليون لحلّ مشكلة وجوب كان الكلام في

المقدّمات المفوّتة قبل وجوب ذيها واستحقاق العقوبة على تركها ، وقد عَرَضَ الماتن طاب 

 ثراه محاولات أربعة ، تقدّم الكلام في الأولى منها ، وبلغ الكلام ـ فعلاً ـ إلى : 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٢٦(

  )١(لأنصاري طاب ثراه محاولة الشيخ ا:  المحـاولـة الثـانيـة 

ثم سَلَكَ الشيخ الأنصاري طاب ثراه بصدد حلّ الإشكال المتقدّم ، طريقاً آخر ،  

 وتوضيحه بعد مقدّمةٍ حاصلها : 

 طلب على يدل مما نحوهما أو نهياً  أمراً أو جزاؤها وكان شرطية جملة وردت إنه إذا 

إذا دخل الوقت  "،  "فأكرمه  زيد اءكج إنْ  " : المولى يقول مثل أنْ  تركه ؛ أو الفعل وجود

 الأمر هيئة ونحوهما ، فقد وقع الخلاف بين الأعلام في أنّ الشرط هل هو قيدٌ لمفاد "فصلّ 

 ، مقيّداً  ـ مثلاً ـ والوجوب الطلب يكون بأنْ  الحتمي أو الزجر الطلب وهو النهي أو

 عند مجئ عليك يجب أنه : الكلام معنى حاصل فيكون ، مطلقاً  الإكرام والمتعلق ، أعني :

 فرض وعلى ، أصلاً  فلا وجوب أبداً  لم يتحقق إنْ  الشرط أنّ  ذلك ولازم ، الإكرام زيد

 مادة تحققه ، أو أنه قيدٌ لمفاد بعد يتحقق الوجوب ، بل تحققه قبل وجوب فلا زمانٍ  في تحققه

 فيكون ، مطلقاً  لوجوب ـالهيئة ـ ا مفاد و يكون ، مثلاً ـ الإكرام ـ أعني : النهي ، أو الأمر

 مطلق فالوجوب ، زيد مجئ عند بكونه المقيَّد عليك الإكرام يجب أنه المذكور : الكلام مفاد

 بنفس الإنشاء جاء يتحقق فالوجوب ، المقيّد بالإكرام تعلّق ولكنه ، زيد مقيّد بمجيئ غير

 يجئ ؟  لم أو زيد

 مشروطاً  ذلك أمثال في لوجوبوصيرورة ا الهيئة إلى القيد رجوع المشهور فاختار 

  . الشرط بحصول

 ، تقريرات بحثه ـ في ما على طاب ثراه ، فأفاد ـ الأنصاري وقد خالف في ذلك الشيخ 

 ولكن المشهور ، اختاره الهيئة كما إلى القيد رجوعَ  كان وإنْ  العربية القواعد مقتضى أنّ 

                                                             

 .  ٥٣ـ  ٤٥ينظر : مطارح الأنظار  )١(



 )٣٢٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  )١(المادة  إلى إرجاعه والتحقيق الدقة مقتضى

 في جميع هذه المقدّمة نقول : إنّ الشيخ الأنصاري طاب ثراه قد أرجع القيدوبعد  

 هو الشرط أكان سواءً  الهيئة ـ إلى برجوعها القول اشتُهر وإن ـ المادة إلى الوجوب شروط

 الشروط من ونحوها والبلوغ والعقل ، والقدرة للحج كالاستطاعة غيره ؛ أم الوقت

 الذي أنّ الوجوب:  ذلك ـ كما عرفت في مقدّمة البحث ـ ومعنى ، التكاليف لجميع العامة

 من يتوهم ما وكل ، أبداً  مقيّد بشرطٍ  غير دائماً  مطلقٌ  الواجبات جميع في الهيئة مدلول هو

 المادة .  مدلول هو الذي الواجب إلى في الحقيقة راجع فهو الوجوب ، إلى القيد رجوع

 قبل وقت المفوّتة بالمقدّمات لإتيانا وجوب من مانع وفي ضوء هذا المسلك ، لا 

 الواجب ، إلى ترجع مسلكه طاب ثراه ، على والشروط جميعاً  القيود أنّ  : بتقريب الواجب

 الإتيان وجوب فمقتضاه وفعلياً  الوجوب مطلقاً  كان وإذا ، مطلقٌ وفعليٌّ  والوجوب

اجب ولا يجوز الو وقت في بها الاتيان المكلّف من يتمكّن لا المقدّمات التي بجميع

التساهل بها ، وعندها فيكون استحقاق العقاب على ترك الواجب جرّاء ترك مقدّماته 

 المفوّتة ، على طبق القاعدة . 

وقد تسأل في المقام : ما الفرق بين الواجب المشروط عند الشيخ الأنصاري ،  

على إرجاع والواجب المعلّق عند صاحب الفصول طاب ثراهما ، مع أنّ كليهما متفقان 

 القيود إلى الواجب دون الوجوب ؟ 

، إلاّ أنّ الشيخ  )١(ويجاب على ذلك ، بأنّ كليهما يعتقدان بأنّ الوجوب قبل الوقت فعليٌّ  

                                                             

 .  ١٦٩/  ٢ـ  ١نتظري ينظر : نهاية الأصول ـ تقرير بحث السيد البروجردي للشيخ الم )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٢٨(

صاحب الفصول طاب ثراه اقتصر في ذلك على خصوص الواجبات الموقّتة ، أي : لو كان 

 في الواجب دون الوجوب .  الشرط هو الزمان ، فكلما كان الشرط زماناً قال إنه شرطٌ 

وأما الشيخ الأنصاري طاب ثراه ، فقد أفاد ذلك في مطلق الواجبات المشروطة من  

دون فرقٍ بين أنْ يكون الشرط أو القيد فيها هو الزمان ـ كالوقوف في عرفات يوم التاسع 

  من ذي الحجة مثلاً ـ ، أو غيره ـ كالطهارة بالنسبة إلى الصلاة ـ .

 .  )٢(محاولة المحقق صاحب الكفاية طاب ثراه ومن تبعه ـة الثـالثـة : المحـاول 

 في كما للواجب ، لا للوجوب شرطٌ  وفكرة هذه المحاولة قائمة على أنّ الوقت 

 وجوبه أنّ  المتأخر ، بتقريب : نحو الشرط على فيه مأخوذٌ  ولكنه ، الأوليتين المحاولتين

 ، فعليّاً  وجوبه فيكون المتأخّر ، الشرط بنحو زماني وأ من زمانٍ  الاستقبالي بالقيد مشروطٌ 

 أساس على الواجب ؛ وقت قبل المفوّتة المقدّمات أمام مسؤولاً  كان المكلّف فعليّاً  كان وإذا

  . الوقت بعد بها الإتيان ليس بمقدوره أنّه

 قت . الو بعد عليها يقدر لا التي تلك المقدّمات على الوجوب ترشّح من مانع لا إذن : 

 في مذكورة ثم عقّب الشيخ الماتن طاب ثراه بما حاصله : إنّ هذه المحاولات بأسرها ، 

 وفيها :  ، المطولة الأصول كتب

 المختصر ، فلذا نعرض عنها .  هذا يسعها لا طويلة وأبحاث ـ مناقشات ١ 

                                                                                                                                                      

 ومـن هـنا قـالوا بأنّ محاولـة الـشيخ الأنـصاري طاب ثراه ، لا تخـتـلف عـن فـكـرة المحـقـق )١(

ـ السيد  صاحب الفصول طاب ثراه بل ترجع إليها ، سوى فيما ذُكِر . ينظر : المحكم في أصول الفـقه

 .  ٢٨٥/  ٢الحكيم 

 ردي ـ مثلا ً ـ طاب ثراهما . كالمحقق العراقي والسيد البروج )٢(

نهاية  ، تنـقـيح الأصول ـ تقرير بحـث المحقـق العـراقي للطـباطبائي ، ١٠٤ينظر : كـفاية الأصول  

  . ١٨٠/  ٢ـ  ١الأصول ـ تقرير بحث السيد البروجردي للمنتظري 



 )٣٢٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

يدلّ  إمكانها ، لا دليل عليها سوى نفس الدليل الذي المناقشة في عن الغضّ  ومع ـ ٢ 

 التخلّص أنّ  يعتقد منها محاولة صاحب كلُّ  إذ ؛ زمان ذيها قبل المقدمة وجوب على ثبوت

 فالدليل ، يتصورها التي المحاولة في ينحصر ذيها ، زمان قبل وجوب المقدّمة إشكال من

محاولته ،  عنده على يدلُّ  محالة لا الواجب وقت قبل المفوّتة المقدّمة وجوب على الذي يدلُّ 

 ذا من أول الكلام كما لا يخفى . وه

 محاولة الشيخ الماتن طاب ثراه تبعاً لشيخه المحقق الأصفهاني المحـاولـة الـرابعـة :  

وبعد أنْ أعرَضَ الشيخ الماتن طاب ثراه عن تلكم المحاولات السابقة ، جاء مبيِّناً ما  

 ـ أنّ  الأصفهاني طاب ثراه شيخنا أفاده كما ـ الصحيح يعتقده من الرأي ؛ قائلاً : ( فإنّ 

ذيها ... ) ، وقد جعل الماتن طاب ثراه البحث في  لوجوب معلولاً  ليس المقدّمة وجوب

 مقامين : 

 المقام الأول : ناظرٌ إلى إشكال إيجاب المقدّمة المفوّتة قبل وجوب ذيها .  

 المقام الآخر : ناظرٌ إلى إشكال استحقاق العقوبة على تركها .  

دير بالتنويه إلى أنّ الماتن طاب ثراه تابع شيخه المحقق الأصفهاني طاب ثراه ومن الج 

 في المقام الأول من مقامي البحث . 

،  )١(، فحاصل هذا الرأي الذي أفاده المحقق الأصفهاني طاب ثراه  ولالأالمقام أما  

 واختاره الشيخ الماتن طاب ثراه ، هو : 

م العناء إنّ الجذر الأساس لإشكال المقدّم  ة المفوّتة والذي دَعَا الأصوليين إلى تجشُّ

وإبداء المحاولات المتقدّمة لحلّ ذلك الإشكال ، هو ذهابهم إلى أنّ وجوب المقدّمة مغلولٌ 

لوجوب ذيها ، وتابعٌ له تبعية المعلول لعلّته ، وهو المعنى الذي لا ينسجم معه القول 

                                                             

 .  ٣٥٧ـ  ٣٤٤/  ١ينظر : نهاية الدراية في شرح الكفاية  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٣٠(

 ب اختلاف أنظارهم في حلّه ، واتخّذ كلٌّ مهرباً . بوجوب المقدّمة قبل وجوب ذيها ، بما أوجَ 

ولكن في نظرنا أنّ هذا التفسير للتبعيّة باطلٌ ولم نأخذ به ، ولا نرى أنّ وجوب المقدّمة  

حَ المعلول من علّته ، وإنْ   يبدو القول منّا هذا كان معلولُ وجوب ذيها ومترشّحٌ منه ترشُّ

، وعندها  المقدّمة لوجوب علّةٌ  المقدّمة ذي وجوب أنّ  بفرض الأذهان المشبعة على غريباً 

إلى  نلتجئ حتى ذيها زمان فلا يبقى عندنا إشكالٌ من ناحية وجوب هذه المقدّمات قبل

بأنّـا إنْ كناّ من القائلين  : ذلك من ، بل نقول أكثر الإشكال لفكّ  المحاولات تلكم إحدى

 عدمَ  كما سيأتي الحق كان لوي ـ وإنْ بأنّ مقدّمة الواجب واجبةٌ بالوجوب الشرعي المو

 وجوب ذيها .  مطلقاً ـ فيجب أنْ يتقدّم وجوب المقدّمة المفوّتة على وجوبها

إذن : فإشكال المقدّمة المفوّتة ، مبتنٍ على القول بتبعيّة وجوب المقدّمة لوجوب ذيها  

تفسيرٌ خاطئٌ ، كما تقدم منه على نحو تبعيّة المعلول لعلّته ، إلاّ أنّ التفسير المذكور للتبعيّة 

 .  )١(طاب ثراه أيضاً 

ولتوضيح هذا الرأي وردّ مسألة معلولية وجوب المقدّمة لوجوب ذيها ، ينبغي تحليل  

 المطلب وتوسعته ، فسلك الماتن طاب ثراه خطواتٍ ثلاثة : 

 يرياً . ولـى : بينّ كبرىً كليةً تتعلّق بمطلق الأمر سواءً أكان الأمر نفسياً أم غالأ 

الثـانيـة : ثم طبَّق تلك الكبرى على باب مقدّمة الواجب بنحوٍ مطلق ، سواءً في  

 المقدّمات المفوّتة وغيرها . 

 الثـالثـة : ثم دخل في بحث المقدّمة المفوّتة وخرج بالنتيجة النهائية .  

، هو فعل المولى  أما الخطوة الأولى ، فبينّ طاب ثراه أنّ مطلق الأمر نفسياً كان أم غيرياً  

الآمر ، فالعلّة الفاعلية للأمر هو الآمر دون سواه ، والآمر فاعلٌ مختار وليس موجباً كما لا 

                                                             

 .  ٣٢٣الثاني من الأمور المتقدّمة في هذه المسألة ص يراجع : الأمر  )١(



 )٣٣١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 يخفى ، وكلُّ فاعلٍ مختار إذا أراد أنْ يأمر بشئٍ في الخارج ، فعليه أنْ يطوي مراحل أربع : 

 ـ تصوّر الشئ وتصوّر فائدته .  ١ 

 ئدة لذلك الشئ . ـ التصديق بثبوت هذه الفا ٢ 

 ـ الشوق إلى ذلك الشئ .  ٣ 

د الشوق بالنسبة له وبلوغه إلى حدّ الإرادة إنْ لم يكن مانع في البين ، ومن ثمَّ  ٤  ـ تأكُّ

 يتحقق الأمر بذلك الشئ . 

إذن : الإرادة مسبوقةٌ بالشوق ، والشوق مسبوقٌ بالتصديق بالفائدة ، وهو مسبوقٌ  

 كلّ  الأمر به ، وإلى هذا البيان يشير قول الماتن طاب ثراه : ( ولكن بتصوّر الشئ الذي يُراد

 إلى بالشوق مسبوقة بالطبع والإرادة فعله الاختياري ، لأنه الآمر إرادة عن يصدر إنما أمرٍ 

 ، الغير من يصدر أنْ  على الغير فعل إلى أولاً  يشتاق أنْ  لابد أنّ الآمر أي : ، به المأمور فعل

 يحصل لم ، وإذا به الأمر إلى فيشتاق الفعل على ويحثه ويدفعه الغير يدعو أنْ  بدلا فإذا اشتاقه

 الداعي فيجعل ، الحتمية يبلغ الإرادة حتى الأمر إلى الشوق يشتدُّ  محالة فلا الأمر من مانعٌ 

 نحوه ) .  الأمر وذلك بتوجيه ، المطلوب للفعل الغير نفس في

طاب ثراه في الخطوة الأولى ، وسيأتي الكلام في  هذه هي الكبرى الكلية التي بيَّنها 

  الخطوتين الثانية والثالثة إنْ شاء االله تعالى .

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

م ١٩٦٦في الطبعة الثانية من طبعات المتن سنة معلولية )  عدم قولـه طاب ثراه : ( بيان 

 .  "ولبيان ...  "الموجود 

:  زيادة في الطبعة الثانية المذكورة ،الأمر ... )  إن:  ذيها جوبقولـه طاب ثراه : ( لو 

 نذكر أنّ الأمر ... 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٣٢(

  ))  ٤٠اة (( 

ف طاب ثراه : (( هذا مقدّمة  " جملته ومن ، به مأمور كل حال قال المصنِّـ

 حصول نفرض أنْ  لابد المولى قِبَل من وجوبها ذهبنا إلى إذا فإنه " الواجب

 الشوق هذا أنّ  الأمر غاية ، المكلف من صدورها إلى نفس الآمر في أولاً  الشوق

 تحصيل إلى اشتاق إذا المختار لأنّ  ؛ منه ومنبثق المقدّمة ذي إلى فعل للشوق تابعٌ 

نحو  على الشئ ذلك عليه يتوقف ما كلَّ  بالتبع وأحبَّ  اشتاق شئٍ وأحبَّه

 لدى بالمقدّمات حصلت مرالأ من مانعٌ  هناك يكن لم وإذا ، الشوقين بين الملازمة

 . الأمر فيصدر حينئذٍ  ، بها بالأمر تتعلق التي الحتمية الإرادة ـ ثانياً  ـ الآمر

بالوجود  متقدمة المقدّمة أنّ  فُرض إذا أنه تعرف فإنك ، ذلك عرفت إذا 

 هي إذا حصلت إلاّ  وزمانه ظرفه في ذوها يحصل لا وجهٍ  على ذيها على الزماني

 الآمر أنّ  في فإنه لاشك ـ ، المفوّتة المقدّمات أمثلة في كما ـ زمانه حلول قبل

 المقدّمة إلى بالنسبة وهذا الشوق ، المتقدّم الزمان ذلك في تحصل أنْ  يشتاقها

 ، حينئذٍ  نحوها البعث مانع من لا إذ ؛ بالأمر الحتمية الإرادة إلى يتحول

 المقدّمة ذو أما ، فعلاً  يأمر بها أنْ  فلابد ، فعلاً  حان قد وقتها أنّ  والمفروض

 حصول لعدم ؛ وقته به قبل والأمر نحوه البعث يمكن لا الفرض فحسب

 ولكن حينئذٍ ، حاصلٌ  به إلى الأمر الشوق كان وإنْ  الوقت قبل أمر فلا ، ظرفه

 . المانع لوجود الفعلية ؛ مبلغ يبلغ لا



 )٣٣٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 صلان قبلحا المقدّمة إلى والشوق المقدّمة ذي إلى الشوق أنّ :  والحاصل 

 الأول ، ولكنّ  الشوق من ومنبثقٌ  منبعثٌ  الثاني والشوق ، المقدّمة ذي وقت

 الأمر من ما يمنع وجود لعدم حتميةً ؛ إرادةً  ويصير أثرَه يؤثّر المقدّمة إلى الشوق

 . الأمر من المانع لوجود المقدّمة ؛ ذي إلى الشوق دون ،

 هو ، بل فيه محذور ولا ذيها وجوب قبل المفوّتة المقدّمة فتجب ، هذا وعلى 

 . ذلك غير يقع أنْ  يصح ولا منه لابد أمرٌ 

الإنسان  أفعال إلى بالنسبة حتى مطردٌ  أمرٌ  هذا فإنّ  ، ذلك تستغرب ولا 

 كانت المقدّمات ولما ، تبعاً  مقدّماته إلى اشتاق شئٍ  فعل إلى اشتاق إذا فإنه ، نفسه

 درجةَ  يبلغ حتى المقدّمات يشتدُّ  إلى الشوق فإنّ  ، ذيها على زماناً  بالوجود متقدمةً 

كة الحتمية الإرادة  بعْدُ  وقته يحن لم المقدّمة أنّ ذي مع ، فيفعلها للعضلات المحرِّ

كة للعضلات الحتمية الإرادة له تحصل ولم  له تحصل أنْ  يمكن وإنما ، المحرِّ

 . طي المقدّمات بعد وقته حان إذا الحتمية الإرادة

 وعلى قياسها ، ذيها إرادة على زماناً  متقدمةٌ  للمقدّمة التكوينية الفاعل فإرادة 

 لذيها قبل أنْ تحصل زماناً  المتقدّمة للمقدّمة تحصل أنْ  فلابد ، التشريعية الإرادة

 زماناً  لذيها الفعلي على الوجوب للمقدّمة الفعلي الوجوب فيتقدم ، زماناً  المتأخّر

 . المتعين هو ، بل فيه رمحذو ولا ، اشتُهر مما العكس على ،

 شيئاً فشيئاً  يصير الشوق فإنّ  ، المتأخّر إلى بالنسبة متقدّمٍ  كل حال وهذا 

 . الوجود التدريجية الأفعال في كما ، وإرادةً  قصداً 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٣٤(

 إنه : وقلنا ، نعيد فلا ذيها لوجوب المقدّمة وجوب تبعية معنى تقدّم وقد 

 اشتُهر على كما ، وجوداً  له بعيتهوت المقدّمة ذي لوجوب معلوليته معناه ليس

 الأصوليين )) .  لسان

كان الكلام في محاولة الشيخ الماتن تبعاً لشيخه المحقق الأصفهاني طاب ثراهما لحلّ 

إشكال وجوب المقدّمة المفوّتة قبل وجوب ذيها ، وذكرنا أنّ الماتن طاب ثراه سلَكَ 

وب المقدّمة لوجوب ذيها ، وتقدّم خطوات ثلاثة لتوضيح رأيه وردّ مسألة معلولية وج

 الكلام في بيان الخطوة الأولى ، وبلغ الكلام ـ فعلاً ـ إلى : 

الخطوة الثـانية : تطبيق المعنى الذي بُينِّ في الكبرى على بحث مقدّمة الواجب بنحوٍ  

 مطلق ، المقدّمة المفوّتة وغيرها : 

ان ، كان حال كلّ مأمور به سواءً أكان فأفاد طاب ثراه ما حاصله : إنّ ما تقدّم من البي 

بأمرٍ نفسي أم غيري ، والآن نقول إنّ من جملة الأوامر ، الأوامر الغيرية المقدّمية ، وفي باب 

 الشوق حصول نفرض مقدّمة الواجب إذا ارتأينا وجوبها من قِبَل المولى ، فلابد ـ أولاً ـ أنْ 

، ثم يبلغ هذا الشوق إلى حدّ الإرادة ، ومن المكلف  من صدور المقدّمات إلى نفس الآمر في

خاصيةّ الأمر المتعلق بالمقدّمة ، هي أنّ المولى  ثمّ يتوجه الأمر إلى الإتيان بها ، غاية الأمر أنّ 

لم يحصل له شوقٌ مستقلا� بالنسبة إلى إتيانها ، بل شوق المولى إلى إتيان المقدّمات بتبع شوقه 

 إلى الإتيان بذيها . 

لابد أنْ نعرف أنّ الشوق إلى المقدّمة إنما هو تابعٌ للشوق إلى ذيها ومنبثقٌ منه ،  إذن : 

 وأحبَّ  اشتاق شئٍ وأحبّه تحصيل إلى اشتاق وهذا أمرٌ واضحٌ ؛ لأنّ الفاعل المختار إذا

 أراد الشوقين ؛ أَلاَ ترى أنّ مَنْ  بين نحو الملازمة على الشئ ذلك عليه يتوقف ما كلّ  بالتبع

ك بيته من خرج ، إليه واشتاق سالدر  الأمر من مانعٌ  هناك يكن لم المدرسة ، وإذا نحو وتحرَّ



 )٣٣٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

فيصدر  ، بها بالأمر تتعلق التي الحتمية الإرادة ـ ثانياً  ـ الآمر لدى بالمقدّمات حصلت

 الأمر .  حينئذٍ 

 الخطوة الثـالثة : ثم بعد بيان الخطوتين السابقتين ، بَحَثَ طاب ثراه في خصوص 

 متقدمة ـ المقدّمة أنّ  فُرض إذا أنه تعرف فإنك ، ذلك عرفت المقدّمات المفوّتة ، وأفاد أنه إذا

 هي إذا حصلت إلاّ  وزمانه ظرفه في ذوها يحصل لا وجهٍ  على ذيها على بالوجود الزماني ـ

وقته ـ  ، كالحج ـ مثلاً ـ فإنه لا يتحقق في المفوّتة المقدّمات أمثلة في كما ؛ زمانه حلول قبل

التاسع من ذي الحجة ـ إلاّ بمقدّماتٍ يُؤتَى بها قبل ذلك الوقت من قطع المسافة ونحوها ، 

 الزمان ذلك ففي مثل ذلك لا إشكال في أنّ الآمر يشتاق إلى حصول تلك المقدّمات في

للأمر بهذه  الحتمية الإرادة ، هو الذي يولّد المقدّمة إلى بالنسبة وهذا الشوق ، المتقدّم

 فلابد ، فعلاً  حان قد وقتها أنّ  والمفروض ، حينئذٍ  نحوها البعث مانع من لا إذ ؛ المقدّمات

 وقته به قبل والأمر نحوه البعث يمكن لا الفرض فحسب المقدّمة ذو أما ، فعلاً  يأمر بها أنْ 

 حينئذٍ ، حاصلٌ  به إلى الأمر الشوق كان وإنْ  الوقت قبل أمر فلا ، ظرفه حصول لعدم ؛

 المانع ، وبالنتيجة فلا يتعلّق أمرٌ فعليٌّ به .  لوجود الفعلية ؛ مبلغ يبلغ لا نولك

 ذي وقت حاصلان قبل المقدّمة ، إلى والشوق المقدّمة ذي إلى الشوق أنّ :  والحاصل 

 يؤثّر المقدّمة إلى الشوق الأول ، ولكنّ  الشوق من ومنبثق منبعث الثاني والشوق ، المقدّمة

 المقدّمة ؛ ذي إلى الشوق دون ، الأمر من ما يمنع وجود لعدم حتميةً ؛ دةً إرا ويصير أثره

، وهذا كلُّه يدلّ على أنّ وجوب المقدّمة المفوّتة يجب أنْ يكون  الأمر من المانع لوجود

 متقدّماً على وجوب ذيها ؛ وذلك لمكان الإرادة المتقدّمة في تحصيلها . 

 فإنّ  تقدّم وجوب المقدّمة على وجوب ذيها ، ، أي : القول بلزوم ذلك تستغرب ولا 

شئٍ ؛ كالحج ـ  فعل إلى اشتاق إذا فإنه ، الإنسان نفسه أفعال إلى بالنسبة حتى مطّرد أمرٌ  هذا



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٣٦(

 ولما ؛ من قبيل : تهيئة جواز السفر ، وقطع المسافة وغيرهما ، تبعاً  مقدّماته إلى اشتاق مثلاً ـ ،

المقدّمات يشتدُّ  إلى الشوق فإنّ  ، ذيها على زماناً  وجودبال متقدّمةً  كانت مقدّمات العمل

 هو الحتمية ، والإرادة الإرادة درجةَ  يبلغ حتى الكمال حد إلى حد النقصان ويخرج من

كة التامة العلة من الأخير الجزء  يحن لم المقدّمة أنّ ذي ، والحال فيفعلها للعضلات المحرِّ

 الإرادة له تحصل أنْ  يمكن وإنما ، المحرّكة للعضلات تميةالح الإرادة له تحصل ولم بَعْدُ  وقته

 ، كما يمكن ألاّ تحصل ؛ لانصرافه عن الامتثال . طي المقدمات بعد وقته حان إذا الحتمية

 الإرادة وعلى قياسها ، ذيها إرادة على زماناً  متقدّمةٌ  للمقدّمة التكوينية الفاعل فإرادة 

 تحصل قبل أنْ  زماناً  المتقدّمة للمقدّمة رادة التشريعية ــ الإ تحصل أنْ  فلابد ، التشريعية

 على توقّفه المولى رأى فإنْ  ، إليه البعث يوجب الغير لفعل الشوق ؛ فإنّ  زماناً  المتأخّر لذيها

 هذا في حاصلاً  المقدّمة ذي إلى البعث يكن لم وإنْ  ، نحوها وبَعَثَ  إليها اشتاق مقدّمةٍ 

على  للمقدّمة الفعلي الوجوب فيتقدم اللاّحق ، ومعه مانالز هو ظرفه لكون ؛ الوقت

 ، خلافاً للمشهور .  المتعين هو ، بل فيه محذور ولا ، زماناً  لذيها الفعلي الوجوب

 المقدّمة إلى الشوق وإنْ شئت فقل ـ على حدّ تعبير المحقق الأصفهاني طاب ثراه ـ : إنّ  

 وصوله يمكن لم لما ذيها إلى لكن الشوق ذيها ، لىإ الشوق من انبعاثه من بد لا مقدّمة هي بما

 مرتبته في يقف محالة فلا مقدّماتٍ ، على الفعل المراد لتوقّف به ؛ العاملة القوة يحُرّك حدّ  إلى

 بلوغه من مانع لا بالمقدّمة فالشوق المقدّمات ، بعد طيّ  وهو ، الوصول إليه يمكن أنْ  إلى

 المتأخر ، إلى بالنسبة متقدّم كلّ  حالُ  وهذا ، ذيها إلى شوقبخلاف ال الفعلية ، الباعثية حدّ 

 متقدّمة الوجود مرتبة في المقدّمة ذات أنّ  فكما وإرادةً ، قصداً  فشيئاً يصير شيئاً  الشوق فإنّ 

 ، العاملة القوة هيجان مثل نحوها ؛ العضلات لحركة القريبة العلة كذلك وجود ذيها ، على

 والإرادة .  بالقصد قبله المسمّى وما



 )٣٣٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

وعلى هذا ، فما أفاده المشهور من التبعيّة بمعنى العليّة والمعلوليّة وأنّ وجوب المقدّمة  

 تبعية معنى تقدّم ـ في الأمر الثاني ـ معلولٌ لوجوب ذيها ، لا يمكن المساعدة عليه ، فإنه قد

 وتبعيته لمقدّمةا ذي لوجوب معلوليته معناه ليس إنه : وقلنا ، ذيها لوجوب المقدّمة وجوب

  . الأصوليين لسان اشتهر على كما وجوداً ، له



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٣٨(

  )) ٤١اة (( 

 تابعٌ  ـ سبق كما ـ المقدّمة وجوب إنّ :  قلت قال المصنِّـف طاب ثراه : (( فإن

 الرأي على ـ الوقت أنّ  في شك ولا ، واشتراطاً  المقدّمة إطلاقاً  ذي لوجوب

 المقدّمة وجوب أيضاً  يكون أنْ  فيجب ، المقدّمة ذي شرطٌ لوجوب ـ المعروف

 . التبعية لحق ؛ قضاءً  به مشروطاً 

دخيلٌ  أنه بمعنى للوجوب شرطاً  ليس التحقيق ـ ـ على الوقت إنّ :  قلت 

 في كان دخيلاً  وإنْ  ـ الحج وجوب إلى بالنسبة كالاستطاعة ـ الأمر مصلحة في

 يُؤخذ مفروض أنْ  بدفلا ، قبلَه البعث يتحقق لا ولكنه ، به المأمور مصلحة

 . للمكلف اختياري غير لأنه ؛ إليه الدعوة عدم بمعنى الوجود

 .الوقت  قبل البعث فلامتناع الوقت ؛ قبل الموقّت وجوب تحقق عدم أما 

 الانبعاث إمكاناً  يلازم منه الجعلي البعث حتى البعث لأنّ  ؛ واضح والسر 

 يستحيل الانبعاث وإذ ، فلا وإلاّ  البعث أمكن الانبعاث أمكن فإذا ، ووجوداً 

 بامتناع هذا نقول أجل ومن ، الجعلي حتى نحوه البعث استحال الوقت قبل

 . البعث عن الانبعاث انفكاكَ  يلازم لأنه ؛ المعلّق الواجب

 نحوَها فلا الانبعاث يمكن فإنه ، الواجب وقت قبل المقدّمة بخلاف وهذا 

 قبل زمان الوجوب فعليّة فعدم ، بتث لو إليها بالنظر البعث فعليّة من مانع



 )٣٣٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ذي في المانع موجودٌ  وهذا ، الشرط لفقدان لا ، المانع لوجود هو إنما الواجب

 . المقدّمة في مفقودٌ  وقته قبل المقدّمة

 المقدّمة المفوّتة في مانع لا حينئذٍ  أنه:  وهو ، فقهي فرع هذا على ويتفرع 

 وقت الواجب قبل النية في لوجوبا قصد من الثلاث ، كالطهارات العبادية ؛

 . واجبة الواجب مقدّمة بأنّ  قلنا لو

 ولا وقت ذيها قبل المفوّتة بالمقدّمة الإتيان بلزوم يحكم العقل أنّ :  والحاصل 

 . ذلك من عقلي مانع

 ذيها .  وجوب عن المقدّمة وجوب انفكاك إشكال جهة من كلّه هذا 

مع  مقدّمته بترك الواجب  تركعلى العقاب استحقاق إشكال جهة من وأما 

 المقدّمة الموقّت بذي التكليف ، فإنّ  سبق مما دفعه فيُعلم ، وجوبه فعليّة عدم

 ، وقته عدم حضور وهو المانع لوجود فعليّاً ؛ يصر لم وإنْ  الاقتضاء تامَّ  يكون

 المولى لغرض اقتضائه تفويت تمامية مع التكليف دفع أنّ  في الشك ينبغي ولا

 ، عليه وتمرّداً  الرقية زي وخروجاً عن في حقه ظلماً  يُعدُّ  وهذا ، الملزم المعلوم

 للتكليف مخالفةٌ  فيه تكن لم الجهة ، وإنْ  هذه من واللوم العقاب عليه فيستحق

 . المنجّز الفعلي

 ، فإنّ  للحج الاستطاعة تحصيل كعدم التكليف ؛ مقتضى دفع يشبه لا وهذا 

 تفويت فيه لأنه ليس ؛ المولى على وتمرّدا الرقية زي عن وخروجاً  ظلماً  يعدُّ  لا مثله



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٤٠(

 تحقق هو العقاب في استحقاق والمدار ، الاقتضاء التام المعلوم المولى لغرض

 )) .  عقلاً  القبيح " للمولى الظلم " عنوان

مازال الكلام في المقام الأول من محاولة الشيخ الماتن طاب ثراه لحلِّ إشكال وجوب  

 المفوّتة قبل وجوب ذيها . المقدّمات 

 إنّ :  قلت ثم إنه بقي في المقام إشكالٌ تعرّض له الماتن طاب ثراه ؛ بقوله : ( فإن 

تابعٌ ... ) ، وحاصله : إنه قد تقدّم في بحث خصائص  ـ سبق كما ـ المقدّمة وجوب

 أنّ  في شك ولا ، واشتراطاً  ذيها إطلاقاً  لوجوب تابعٌ  المقدّمة الوجوب الغيري ، أنّ وجوب

 ، وحينئذٍ  المقدّمة ذي شرطٌ لأصل وجوب ـ عند المشهور ـ الوقت في الواجبات الموقّتة

، فإذا كان وجوب ذي المقدّمة مشروطاً  به مشروطاً  المقدّمة أيضاً  وجوب يكون أنْ  فيجب

بالوقت ، فبمقتضى قانون التبعيّة لابدّ أنْ يكون وجوب مقدّمته مشروطاً به كذلك ، ومعه 

ف تقولون بأنّ وجوب المقدّمة المفوّتة قبل الوقت يصير فعليّاً ولو لم يكن وجوب ذيها كي

 فعليّاً ؟ ، وأنّ وجوبها يكون متقدّماً على وجوب ذيها ؟ 

فأجاب طاب ثراه بما حاصله : إنّ مسألة الوقت في الموقّتات ، تختلف عن سائر القيود  

ن  من النصاب ونحوهما ، فإنّ سائر القيود والشروط ؛ من قبيل الاستطاعة ، والتمكُّ

شروطٌ مأخوذةٌ في أصل الوجوب بمعنى أنها دخيلةٌ في تحقق مصلحة الأمر ، فمادام أنها لم 

تحصل فلا مصلحة لأمر المولى ؛ فإنه قبل الاستطاعة ـ مثلاً ـ لا تحقّق لوجوب الحج أصلاً ؛ 

 نه وتعالى على المكلّف . إذْ لا تُوجد مصلحةٌ في إيجابه من قِبَل المولى سبحا

 أنّه بمعنى للوجوب شرطاً  ليس التحقيق ـ ، فإنه ـ على "الوقت  "وهذا بخلاف  

، أو فقل : له مدخليّةٌ في  به المأمور مصلحة الأمر ، نعم هو دخيلٌ في مصلحة دخيل في

احب تحقّق الواجب ، ولكن في عين الحال لابدّ من التنبيه إلى أنّا لا نقول بما قاله ص



 )٣٤١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

الفصول والشيخ الأنصاري طاب ثراهما من أنّ الوجوبَ قبل الوقت في الموقّتات فعلٌّ 

والواجبَ استقباليٌّ ، ليس الأمر كذلك ؛ فإنّـا نعتقد بأنه قبل الوقت لا بعثَ ولا أمرَ من 

قِبَل المولى بالنسبة إلى الموقّت ، بل لابدّ من أخْذ الوقت مفروض الوجود بحيث إذا حضر ، 

جَب الفعل على المكلّف ، إلاّ أنّ تحصيله غير لازمٍ ؛ من جهة أنّ الوقت وإنْ كان قيداً في و

تحقّق الواجب ، إلاّ أنّ حاله ليس حال الوضوء وقطع المسافة ونحو ذلك من الشروط التي 

تكون تحت اختيار المكلّف وقدرته حتى يلزم على المكلّف تحصيله خارجاً ، بل حاله حال 

النسبة إلى صلاة الظهر ، في أنه شرطٌ غير اختياري خارجٌ عن قدرة المكلّف ، فلا الزوال ب

 يلزم تحصيله ، الأمر الذي قلنا ـ آنفاً ـ إنه يُؤخذ مفروض الوجود والحصول . 

والنكتة في ذلك ـ أي : في أنه قبل الوقت لا بعْث ولا أمر في البين ـ ، هي : أنّ البعث  

ك سواءً أكان تكوينياً وخارجياً أم جعلياً واعتبارياً ، أمران والانبعاث أو التحريك و التحرُّ

متضايفان نظير الفعل والانفعال ، التأثير والتأثُّر ، وقانون المتضايفين أنهما متكافئان قوّةً 

وفعليّةً إمكاناً ووجوداً ، فإذا كانت أبوة زيدٍ بالنسبة لعمرو بالقوة كانت بنوّة عمرو بالنسبة 

القوة كذلك ، وإنْ كانت بالفعل فبالفعل كذلك ، وكلّما كان الانبعاث التكويني لزيد ب

ممكناً كان البعث التكويني كذلك ، وإلاّ فلا ، وكلّما كان الانبعاث الجعلي والاعتباري ممكناً 

ال بالنسبة إلى الزجر كان البعث الجعلي والاعتباري كذلك ، وإلاّ فلا ، وكذا الح

ع والارتداع ، وتفصيل المطلب سيأتي في بعض مباحث الحجة إنْ شاء ، والردوالانزجار

 االله تعالى . 

وعلى هذا الأساس فلماّ كان الانبعاث قبل الوقت في الموقّتات ممتنعاً ، امتنع البعث  

نحوه ، ومن أجل ذلك خالفنا ما ذهب إليه صاحب الفصول طاب ثراه من الواجب 

ليّاً والواجب معلّق على حضور وقته ؛ لاستلزامه المعلّق الذي يكون فيه الوجوب فع



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٤٢(

انفكاك الانبعاث عن البعث ؛ فإنّ معنى كون الوجوب فعليّاً ، هو لابديّة انبعاث المكلّف 

إلى تحقيق المأمور به في الخارج ، والحال أنه لا يمكنه ذلك ؛ لعدم حلول الوقت بَعْدُ ، 

، وهو مستحيلٌ ، هذا كلّه بالنسبة إلى ذي  وبالتالي يحصل الانفكاك بين البعث والانبعاث

 المقدّمة . 

 مانع نحوَها ، فلا الانبعاث يمكن فإنّه ، الواجب وقت قبل المقدّمة المفوّتة بخلاف 

 ثبت ـ .  لو إليها ـ بالنظر البعث فعليّة من

ل وفي ضوء هذا البيان ، ينبغي التفرقة في لزوم البعث بين المقدّمة المفوّتة وذيها قب 

الوقت في الموقّتات ، فإنّه في المقدّمة يلزم البعث قبل الوقت ؛ لوجود المقتضي ـ وهي 

الإرادة هنا ـ ، وانتفاء المانع ، بخلاف ذي المقدّمة ، فإنّه لا يمكن ذلك ؛ لوجود المانع ، أَلاَ 

 وهو عدم حلول الوقت ، فلا تكون الإرادة إلى ذي المقدّمة فعليّةً ، وعندها فيستحيل

البعث حينئذٍ ؛ للتلازم بين البعث والانبعاث  استحال الانبعاث ، وإذا استحال الانبعاث

 إمكاناً ووجوداً . 

 إنما الواجب ، قبل زمان الوجوب فعليّة وإلى ذلك أشار طاب ثراه ؛ بقوله : ( فعدم 

 مفقودٌ  تهوق قبل المقدّمة ذي في المانع موجودٌ  وهذا ، الشرط لفقدان لا ، المانع لوجود هو

 المقدّمة ) .  في

فقهي ) ، وهو : أنّ المقدّمات المفوّتة لو  فرع هذا على ثم قال طاب ثراه : ( ويتفرّع 

كانت عباديّةً ؛ من قبيل الوضوء ، والغسل ، والتيمم ، فلا مانع للمكلّف حينئذٍ الإتيان بها 

 واجبة .  لواجبا مقدّمة بأنّ  قلنا لو مع قصد الوجوب في النية قبل وقت الواجب

 الإتيان بلزوم يحكم العقل إلى هنا خرج الماتن طاب ثراه بهذه النتيجة ، وهي : أنّ  

 . ذلك من عقلي مانع ولا وقت ذيها قبل المفوّتة بالمقدّمة



 )٣٤٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ذيها ، وبذلك ينتهي  وجوب عن المقدّمة وجوب انفكاك إشكال جهة من كلّه هذا 

 كلامنا في المقام الأول . 

 بترك الواجب ترك على العقاب : وهو ناظرٌ إلى إشكال استحقاق خرلآاالمقـام  

 وجوبه .  فعليّة مع عدم مقدّمته المفوّتة

في المقام  سبق وقد أفاد الماتن طاب ثراه ما حاصله : إنّ دفع هذا الإشكال يُعلم مما 

درجة الفعليّة  يبلغ لم وإنْ  المقدّمة الموقّت قبل الوقت بذي الأول أيضاً ، وهو أنّ التكليف

وقته ، إلاّ أنّه تامُّ الاقتضاء ، ومعنى كونه تامَّ  عدم حضور بالمانع ، أَلاَ وهو على إثر ابتلائه

الاقتضاء أنّ مصلحة هذا التكليف لم تتوقّف على دخول الوقت ، بل هو مشتملٌ على 

ورته ذا المصلحة واقعاً دخَل الوقت أم لم يدخل ، لا أنه بعد دخول الوقت يتّصف بصير

مصلحةٍ ، وحينئذٍ فلا محالة يكون اقتضاء التكليف في نفس المولى تامّاً ، كما أنّ الغرض 

الداعي إليه تامَّ الغرضية ، وتحصيل الغرض التامّ الغرضية لازمٌ عقلاً حتى لو لم يبلغ 

 التكليف درجةَ الفعليّة ، لعدم حلول الوقت ـ مثلاً ـ ، وعندئذٍ إذا كان التكليف بذي

 اقتضائه ، تفويتٌ  تماميّة مع التكليف دفع أنّ  المقدّمة الموقّت تامَّ الاقتضاء ، فلا شكّ في

داً  الرقية زيّ  وخروجاً عن حقه في ظلماً  يُعدُّ  وهذا ، الملزم المعلوم المولى لغرض  ، عليه وتمرُّ

 الفعلي للتكليف مخالفةٌ  فيه تكن لم الجهة ، وإنْ  هذه من واللوم العقاب عليه فيستحق

ز.   المنجَّ

ثم دفع طاب ثراه دخلاً على الجواب المتقدّم ، وحاصله : إنّ باب الاستطاعة للحج  

نظير ما نحن فيه ، فإنّ عدم تحصيل المكلّف الاستطاعة للحجّ ، فيه تفويتٌ لغرض المولى 

 أيضاً ، فَلِمَ لا يكون الحكم فيه باستحقاق العقاب كذلك ؟ 

إنّ قياس باب الاستطاعة على ما نحن فيه ، قياسٌ مع الفارق ؛ فدَفَعَه بما حاصله :  



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٤٤(

الاقتضاء ،  التام المعلوم المولى لغرض لأنه ليس في عدم تحصيل الاستطاعة للحجّ ، تفويتٌ 

داً  الرقية زي عن وخروجاً  وبالتالي فعدم تحصيل الاستطاعة لا يُعدُّ ظلماً   ، المولى على وتمرُّ

عقلاً ، وهذا  القبيح " للمولى الظلم " عنوان تحقق هو بالعقا في استحقاق والمدار

 بخلاف ما نحن فيه . 

 

   

  

 

 

 

 

 

 

 



 )٣٤٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  ))  ٤٢اة (( 

ف طاب ثراه : ((  العبادية ـ المقدّمة ٩   قال المصنِّـ

 وقعت على إذا إلاّ  مقدّمة تقع لا الشرعية المقدّمات بعض أنّ  بالدليل ثبت 

 .  بخصوصها عليها لثوابا ترتب أيضاً  وثبت ، عبادي وجه

 . والتيمم والغسل الوضوء:  الثلاث الطهارات في ومثالها منحصر 

 أنّ الواجب جهة من:  جهتين من فيها الإشكال الثاني الأمر في سبق وقد 

 هي مقدّمة عبادةً ، بما المقدّمة تقع أنْ  يجوز فكيف ، توصلياً  إلاّ  يكون لا الغيري

 للثواب لا استحقاق غيري واجبٌ  هو بما الغيري جبالوا أنّ :  ثانيةٍ  جهةٍ  ومن

 . عليه

 التي أصّلناها أصولنا على إشكالاً  إلاّ  ليس الإشكال هذا أنّ  الحقيقة وفي 

 الغيري ، عن الواجب فهمناه ما بين التوفيق في حَيرْة في فنقع الغيري للواجب

 عبادية المقدّمات فكون هذه وإلاّ  ، عباديتها الثابتة المقدّمات هذه عبادية وبين

 . عنه رفع اليد يمكن لا عنه مفروغٌ  أمرٌ  عليها الثواب يستحق

 بتوجيه عبادية الغيري الواجب في أصّلناه ما تصحيح من لنا لابد ، فإذاً  

لية يلائم وجهٍ  على المقدّمة  في الآراء أشتاتاً  ذهبت وقد ، الغيري الأمر توصُّ

 . ذلك توجيه



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٤٦(

 يتطرق إليه أنْ  ينبغي لا الذي المتيقَّن من إنّه:  الاختصار على نقول ونحن 

 صحتها على توقف الشرع طريق من ثبت ـ مثلاً  ـ الصلاة أنّ  أحدٍ ، من الشك

 وقوعها كيفما اتفق أفعالها مجرد على تتوقف لا ولكن ، الثلاث الطهارات إحدى

 وقع ذاإ أي : ، الوجه العبادي على وقع إذا الطهارة فعل على تتوقف إنما بل ،

 التي المقدّمة وهو هو الشرط ـ مثلاً  ـ العبادي فالوضوء ، تعالى االله إلى به متقرباً 

 . عليها الصلاة صحة تتوقف

 ؛ الغيري به الأمر تعلُّق فرض قبل عبادةً  الوضوء يفرض أنْ  لابد ، وعليه 

 ، دةعبا بما هو العبادي بالوضوء يتعلّق إنما ـ فرضناه حسبما ـ الغيري الأمر لأنّ 

 إنّ :  يقال الغيري حتى الأمر من عباديته تنشأ فلم ، هو بما الوضوء بأصل لا

لية تلائم لا عباديته  مفروضة أنْ تكون لابد عباديته بل ، الغيري الأمر توصُّ

 الثواب يصح استحقاق هنا ومن ، به الغيري الأمر تعلّق فرض قبل التحقق

 نفسه .  في عبادة لأنه ؛ عليه

عبادية  كانت إذا أنه وهو : ، آخر إشكال البيان هذا من ينشأ ولكن 

ح الأمر هو فما ، الغيري الأمر من ناشئة غير الطهارات  ؟ لعباديتها المصحِّ

قصد  ليمكن بها أمرٍ  بتعلُّق إلاّ  عبادةً  العبادة فرض يصح لا أنه والمعروف 

م هو الأمر امتثال قصد لأنّ  ؛ امتثاله  لها في وليس ، ندهمع العبادة لعبادية المقوِّ

 . لتصحيح عباديتها الغيري إلى بالأخير الأمر فرجَعَ  ، الغيري الأمر إلاّ  الواقع



 )٣٤٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ح هو الغيري الأمر يكون أنْ  يستحيل أنه على  ؛ لتوقف  لعباديتها المصحِّ

 متأخّرٌ  الأمر الغيري أنّ :  والمفروض ، الغيري الأمر سبقْ على ـ حينئذٍ  ـ عباديتها

م ، عبادة هي بما بها تعلّق إنما لأنه تها ؛عبادي فرض عن ر المتأخّر فيلزم تقدُّ  وتأخُّ

 قيل )) .  ما على دور أو ، محال خلف وهو ، المتقدّم

 العباديـةّ ـ المقـدّمة ٩

الكلام في الأمر التاسع وهو الأخير من الأمور التي بينَّ الشيخ الماتن طاب ثراه من  

 .  "المقدّمات العبادية  "هو معقودٌ لبيان خلالها مبحث مقدّمة الواجب ، و

 وقد أفاد طاب ثراه ما حاصله : إنه عند مراجعة الشريعة المقدّسة ، نقف على :  

 تقع لا الشرعية ، مقدّمات عباديّة وهي المقدّمات بعض أنّ  بالدليل ـ أنه قد ثبت ١ 

 قربي .  عبادي ، بأنْ يُؤتى بها على وجهٍ  وجهٍ  وقعت على إذا إلاّ  مقدّمة

 بخصوصها مستقلا� عن ذيها .  على هذه المقدّمات الثواب ترتُّب ـ ثبت بالدليل أيضاً  ٢ 

الوضوء ، :  الثلاث الطهارات ومثالُ المقدّمات المتميّزة بهاتين الميزتين ، منحصرٌ في 

 ، هذا من جانبٍ .  والتيمم والغسل

ن مبحث خصائص الوجوب الث مومن جانبٍ آخر ، أنه قد تقدّم في الأمر الث 

 : الغيري

توصلياً ، أي :  إلاّ  يكون ـ أنّ من جملة خصائص الوجوب الغيري المقدّمي ، أنه لا ١ 

ل بها إلى ذيها ،  أنه لا يكون في حقيقته عباديّاً ، بل الهدف من الإتيان بالمقدّمات مجرد التوصُّ

ولذا لو سافر المكلّف إلى مكة وتتحقق مقدّميتها ويحصل المطلوب بأيّ قصدٍ أُتـِي بها ، 

المكرمة سالكاً طريقاً مغصوباً أو على مركبٍ مغصوبٍ ـ مثلاً ـ ، فلا يقدح ذلك في صحة 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٤٨(

 حجّه ، غايته أنه ارتكب معصيةً ؛ وليس ذلك إلاّ لأنّ قطع المسافة مقدّمةٌ . 

 غيري ، لا واجبٌ  هو بما الغيري الواجب ـ أنّ من خصائصه ـ أيضاً ـ ، أنّ  ٢ 

عليه ، كما لاستحقاق للعقاب على تركه ، بل تمام الثواب راجعٌ إلى  استحقاق للثواب

 الإتيان بذي المقدّمة ، كما أنّ تمام العقاب راجعٌ إلى ترك الإتيان به . 

 من الثلاث ـ الطهارات في المقدّمة العبادية ـ فيقع الإشكال الأساس هذا وعلى 

  :جهتين

 حال فكيف ، قرباً  توجب لا الغيري الأمر موافقة كانت اإذ الأولـى : من جهة أنه 

القربة ؛  بقصد تُؤتَ  لم لو صحتها عدم بل ، مقربيتها في شبهة لا التي المقدّمات هذه

 حنيفة ، في اشتراطها أبي غير الإسلام علماء بين خلاف لا فإنه ؛ ( الثلاث كالطهارات

 يري الذي لا يكون إلاّ توصلياً ؟ ! ، مع أنها متعلّقة للأمر الغ )١(الامر )  بقصد

مع أنها واجبات غيرية  ، على هذه الطهارات الثلاث الثواب الأخرى : من جهة ترتُّب 

 الغيري لا يُثاب عليه ، ولا يُعاقب على تركه ؟ !  ، وقد عرفت أنّ الوجوب

ث ثم أفاد طاب ثراه ، أنّ هذا الإشكال ليس إيراداً على عبادية الطهارات الثلا 

 أمرٌ  عليها ، الثواب يستحق عباديةً  المقدمات فكون هذه واستحقاق الثواب عليها ؛ وإلاّ 

الحقيقة ـ إيرادٌ على أصولنا  عنه ، بل هو ـ في رفع اليد يمكن عنه ولاريب فيه ولا مفروغ

 ما بين التوفيق في حَيرْة في فنقع الغيري ، للواجب التي أصّلناها وأسّسناها وقواعدنا

 عباديتها .  الثابتة المقدّمات هذه عبادية وبين الغيري عن الواجب فهمناه

الطهارات  من الرجوع إلى تلك الأصول وتصحيحها بتوجيه عبادية لنا إذن : فلابد 

لية يلائم وينسجم مع وجهٍ  على الثلاث  في الآراء أشتاتاً  ذهبت وقد ، الغيري الأمر توصُّ

                                                             

 .  ١٨٧/  ٢ـ  ١نهاية الأصول ـ تقرير بحث السيد البروجردي للشيخ المنتظري  )١(



 )٣٤٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 . ذلك توجيه

 من الشك يتطرق إليه أنْ  ينبغي لا المسلّم الذي من إنه:  الاختصار على نقول ونحن 

 الطهارات إحدى صحتها على توقُّفُ  الشرع طريق من ثبت ـ مثلاً  ـ الصلاة أحدٍ ، أنّ 

كيفما  أفعالها ، غاية ما في البين أنّ الكلام في أنّ صحة الصلاة هل تتوقف على مجرد الثلاث

أم على فعلها مقيّداً بوقوعها على الوجه العبادي ، وقوعها ولو من دون قصد القربة ،  اتفق

 تعالى ؟  االله إلى به متقرباً  وقع إذا أي :

 لا ينبغي الشك في أنّ الاحتمال الثاني هو الصحيح .  

وبناءً عليه ، فمطلق الوضوء أو الغسل أو التيمم ، ليس شرطاً في صحة الصلاة ، بل  

وهو الوضوء العبادي ، أي : الوضوء المأتي به الشرط حصةٌ خاصة من الوضوء ـ مثلاً ـ 

متقرّباً به إلى االله تعالى ، ومنه نستنتج : أنّ ما هو مقدّمةٌ للصلاة من الطهارات الثلاث ، 

 الوضوء العبادي ، والغسل العبادي ، والتيمم العبادي لا مطلقاً . 

 ة السابقة ، قبل فرضوعلى هذا الأساس ، فالعبادية ثابتةٌ للطهارات الثلاث في المرتب 

 يتعلّق إنّما ـ فرضناه حسبما ـ الغيري الأمر لأنّ  ؛ وذلك الغيري والمقدّمي بها الأمر تعلُّق

 هو كان عبادياً أم لم يكن .  بما الوضوء بأصل لا ، عبادةٌ  بما هو العبادي ـ مثلاً ـ بالوضوء

الغيري حتى يُستشكل  مرالأ من ناحية عبادية الوضوء ـ مثلاً ـ تنشأ وبالنتيجة ، فلم 

لية تلائم لا عباديته إنّ :  ويقال  مفروضةَ  أنْ تكون لابد عباديته بل ، الغيري الأمر توصُّ

 به .  الغيري الأمر تعلّق فرض قبل التحقق

ولما كانت عبادية الوضوء ـ مثلاً ـ ثابتةً في نفسه ، فعندها ينحلُّ الإشكال من جهته  

ث استحقاق الثواب ـ ، فيقال : إنّ الإتيان بالوضوء يترتّبُ عليه الثانية أيضاً ـ أعني : حدي

الثواب ؛ من جهة أنّ الوضوء في حدّ نفسه عبادةٌ ، وكلُّ عبادةٍ يُستَحق عليها الثواب ، 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٥٠(

واستحقاق الثواب لم يتأتَّ من ناحية الأمر الغيري حتى يُقال بأنّ الأمر الغيري ، أمرٌ 

لي ، وهو لا يوجب ثواباً   ولا عقاباً .  توصُّ

إلى هنا استطاع الشيخ الماتن طاب ثراه أنْ يحلّ الإشكال بجهتيه كلتيهما بهذا البيان  

 المتقدّم . 

د منه إشكالٌ آخر ، وتوضيحه بعد رسم مقدّمةٍ ، وهي : أنه   إلاّ أنّ هذا البيان يتولَّ

ح لعبادية العبادة ما هو ؟   هناك خلاف بين الأعلام في أنّ المصحِّ

 قولان في المسألة :  

إلى أنّ عبادية العبادة منوطة بقصد امتثال الأمر ، فلا  )١(القول الأول : ذهب المشهور  

 هو الأمر امتثال قصد لأنّ  ؛ قصد امتثاله ليمكن بها أمرٍ  بتعلُّق إلاّ  عبادةً  العبادة فرض يصح

 عندهم .  العبادة لعبادية المقوّم

المتأخرين ـ ومنهم الشيخ الماتن طاب ثراه ـ إلى أنّ القول الآخر : وذهب جماعة من  

 الأمر تعلُّق فيها يشترط وجود الرجحان والمطلوبية الذاتية ، كافٍ في عبادية العبادة ، ولا

من  إليه يكون التقرب بقصد بها أُتيِ  إذا وثناؤه ومدحه المولى ، فتعظيم المولى قِبَل من بها

 بنحوٍ  الثناء أو أو المدح التعظيم يكون أنْ  من لابدّ  لكن ، مرٌ أ بذلك يتعلق لم وإنْ  ، العبادات

 بعد ولكن ، قِبَله من الصادر الأمر تعالى ، هو به يليق عما والكاشف ، تعالى بجنابه يليق

 بل ، الأمر بداعي إتيانُه العمل عبادية في يشترط لا بجنابه تعالى ، لياقته وإحراز الأمر تعلّق

 .  )٢(ونحوه  التعظيم بداعي إتيانُه عبادةً  تحققه يكفي في

                                                             

 .  ٢٢٨/  ٧ينظر : تحريرات في الأصول ـ السيد مصطفى الخميني  )١(

 ، نهاية ٣١٥/  ٢ـ  ١ي ينظر : فوائد الأصول ـ تقـرير بحث المحقـق النائـيني للـشيخ الكاظم )٢(

 .  ١١٠/  ٢ـ  ١الأصول ـ تقرير بحث السيد البروجردي للمنتظري 



 )٣٥١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

والإشكال مبتنٍ على رأي المشهور في هذا المقام ، وبعد هذه المقدّمة نأتي على توضيح  

 هو فما ، الغيري الأمر من ناشئةٍ  غير عبادية الطهارات كانت إذا الإشكال ، وحاصله : إنه

ح الأمر  ؟  لعباديتها المصحِّ

الغيري والمقدّمي ، هذا من  الأمر إلاّ  الواقع ات ليس لها فيبيان ذلك : أنّ هذه الطهار 

 جانبٍ . 

 العبادة فرض يصح لا ومن جانبٍ آخر ، المعروف والمشهور بين الأصوليين ، هو أنه 

م هو الأمر امتثال قصد ؛ باعتبار أنّ  قصد امتثاله ليمكن بها أمرٍ  بتعلُّق إلاّ  عبادةً   لعبادية المقوِّ

لتصحيح عباديتها ؛ إذ لا  الغيري إلى ذلك الأمر بالأخير المطلب فيرجع عندهم ، العبادة

حاً لعبادية  أمر آخر لها في البين ، والحال أنّ الأمر الغيري من المحال أنْ يكون مصحِّ

 الطهارات ؛ وذلك لاستلزامه الخلف أو الدور ، وكلاهما محالٌ . 

المشهور ـ متوقّفة على سبق الأمر أما بيان الخلف : فلأنّ عبادية الطهارات ـ على  

 الغيري ، بأنْ يكون هناك أمرٌ غيري في المرتبة السابقة قد تعلّق بها حتى تصح عباديتها ،

لأنه بناءً على ما بيّناه سابقاً ، أنّ  عباديتها ؛ فرض عن متأخّر الأمر الغيري أنّ  والمفروض

الوضوء العبادي ـ مثلاً ـ تعلّق به الأمر ، ف عبادة هي بما بالطهارات تعلّق الأمر الغيري إنما

الغيري ، لا أصل الوضوء بما هو ، وعندها فما فُرض متأخّراً ـ الأمر الغيري ـ صار متقدّماً 

 ، وما فُرض متقدّماً ـ عبادية الوضوء ـ صار متأخّراً ، وهذا خلفٌ . 

ء ـ مثلاً ـ عبادةً ؛ وأما بيان الدور : فلأنّ الأمر الغيري يتوقّف على أنّ يكون الوضو 

لأنه إنما تعلّق بما هو مقدّمةٌ للواجب ، وما هو كذلك إنما هو الوضوء العبادي ، هذا من 

 جانب . 

ومن جانبٍ آخر ، أنّ عبادية الوضوء ـ على المشهور ـ تتوقّف على الأمر الغيري ؛ إذ  



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٥٢(

مر الغيري على الأمر ليس للطهارات في الواقع إلاّ الأمر الغيري ، وبالنتيجة فيتوقّف الأ

 الغيري ، وهو من توقُّف الشئ على نفسه ، وهذا دورٌ . 

 كثيرةٍ ، نأتي عليها إنْ شاء االله تعالى .  بوجوهٍ  الإشكال الأساس هذا عن أجيب وقد 

  

 

 

 

 



 )٣٥٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  )) ٤٣اة (( 

ف طاب ثراه : (( وقد  .كثيرةٍ  بوجوهٍ  الشبهة هذه عن أجيب قال المصنِّـ

مقدّمة  وجوب أي : الغيري الأمر ثبوت على بناءً  ـ أرى مافي وأحسنها 

ـ ، هو  بها المتعلق الأمر بقصد إلاّ  تكون لا العبادة عبادية أنّ  على وبناءً  ، الواجب

ح أنّ  :  حدّ ذاتها في لها الاستحبابي النفسي الأمر هو الطهارات ، لعبادية المصحِّ

 فرض الأمر بعد حتى باقٍ  ابالاستحب وهذا ، بها الغيري الأمر على السابق

 قد أنه إذ المفروض ؛ الترك جواز هو الذي الاستحباب بحدّ  لا ولكن ، الغيري

 إلى بالنسبة ضعيفة إلاّ مرتبة الاستحباب وليس ، تركها يجوز فلا فعلها وجب

 فيكون ، وجوده بل يشتدُّ  ، ينعدم لا الوجوب عليه طرأ فلو ، الوجوب

 مرتبةٍ  إلى ضعيفةٍ  من مرتبةٍ  والبياض السواد شتدادكا له ؛ استمراراً  الوجوب

 حينئذٍ  الغيري فالأمر الأمر كذلك كان وإذا ، مستمرٌ  واحدٌ  وجودٌ  وهو ، أقوى

 حتى الغيري الأمر من متأتيةً  فليست عباديتها ، نفسه في عبادة هو ما إلى يدعو

 . الإشكال يلزم

 البيان لدفع من المقدار بهذا كافٍ  غيرُ  ـ حسنه على ـ الجواب هذا ولكنّ  

 .  الشبهة

ح كان لو أنه:  ذلك وسر   النفسي الأمر الاستحبابي هو لعباديتها المصحِّ

 المكلّف بقصد بها إذا جاء إلاّ  المقدّمات هذه تصح ألاّ  يلزم لكان بالخصوص ،



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٥٤(

 تقع أنها في شك ولا ، بذلك أحدٌ  يفتي لا أنه مع ، فقط الاستحبابي الأمر امتثال

 في قصده اعتبر بعضهم ، بل الغيري أمرها امتثال بقصد بها أتى لو صحيحة

 . بها المشروط الواجب وقت دخول بعد صحتها

استحبابها  كون من المجيب مقصود ليس إنه:  للجواب إكمالاً  فنقول 

حاً  النفسي  المأتي بها الطهارة هو الغيري ، بالأمر به المأمور أنّ  لعباديتها مصحِّ

 عدم بقاء فرض قد المجيب وهذا!  كيف ، الاستحبابي الأمر امتثال بداعي

 هو المأمور به أنّ  يفرض فكيف ، الغيري الأمر ورود بعد بحدّه الاستحباب

 ؟ الاستحبابي الأمر امتثال بداعي به المأتي

 بما هي الطهارة هو متعلّقه ، كان لما الغيري الأمر أنّ :  المجيب مقصود بل 

 أمرٌ  بما هو الغيري الأمر نفس من ناشئةً  عباديتها تكون أنْ  يمكن ولا ، عبادة

 عليه، وبفرضٍ سابق الغيري الأمر جهة من لا عباديتها فرض من فلابد ، غيري

 قبل عباديتها وهذا يصحّح ، بها المتعلّق النفسي الاستحبابي الأمر إلاّ  هو وليس

 ذلك يبقى لا يريالغ توجه الأمر حين كان وإنْ  ، بها الغيري الأمر تعلُّق فرض

 لأنّ  ؛ عباديتها بذلك تذهب ولكن لا ، الترك جواز وهو ، بحدّه الاستحباب

 الذاتية مطلوبيتها المناط بل ، واضح كما هو الترك جواز ليس عباديتها في المناط

 . الغيري الأمر بعد تعلّق باقية وهي ، النفسي ورجحانها

 ، الاستحباب فيه واندكاك ادة ،عب هي بما بها الغيري الأمر تعلُّق صح وإذا 

 إلاّ  يبقى حينئذٍ لا فإنه ، المطلوبية لتلك استمراراً  يكون الغيري الأمر أنّ  بمعنى



 )٣٥٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 ، عبادياً  أمراً  الغيري نفسه الأمر هذا ويكون ، إليها للدعوة صالحاً  الغيري الأمر

 كونه أجل من ، بل أمراً غيرياً  كونه نفس أجل من تجئ لم عباديته أنّ  الأمر غاية

 ناحية من حصل الذي الرجحان الذاتي وذلك النفسية المطلوبية لتلك امتداداً 

 . السابق النفسي الاستحبابي الأمر

لا بالذات  بالعرض عبادية ولكنها ، عبادياً  الغيري الأمر فينقلب ، وعليه 

 للعبادية .  يصلح لا توصلي الغيري الأمر إنّ :  يقال حتى

 الوقت دخول بعد الاستحباب بقصد بالطهارة يانالإت يصح لا هنا ومن 

 يعد الغيري فلم الأمر في اندكّ  قد بحدّه الاستحباب لأنّ  ؛ بها المشروط للواجب

 قصده )) .  يصح حتى موجوداً 

؛  كان كلامنا أخيراً في الإشكال الأساس ـ الذي عبرّ عنه الشيخ الماتن طاب ثراه

الإشكال في الدرس السابق ، وبلغ الكلام ـ فعلاً ـ إلى  الشبهة ) ـ ، وقد قرّرنا : (هذهبقوله

الجواب على ذلك الإشكال ، وقد أجيب عن هذا الإشكال بعدّة وجوه ، أحسنها في رأي 

ح لعبادية الطهارات ، ليس هو الأمر الغيري حتى  الماتن طاب ثراه ، ما حاصله : إنّ المصحِّ

ح لعباديته استحبابي تعلّق بذات هذه  نفسي ا ، هو أمرٌ يلزم الخلف أو الدور ، بل المصحِّ

الأفعال ، بحيث صيرّها مستحبةً في نفسها ، قبل أنْ تنتقل هذه الطهارات إلى مرحلتها 

  الجديدة أعني : مرحلة مقدّميتها للواجب وتعلُّق الأمر الغيري بها .

فرض  بعد حتى باقٍ على ما هو عليه الاستحباب النفسي الثابت لهذه الأفعال ، وهذا 

 جواز هو عبارةٌ عن رجحان الفعل مع الذي الاستحباب بحدّ  لا ولكن ، الغيري الأمر

الترك ؛ لأنّ من الواضح أنه مع مجيئ الأمر الغيري فلا يبقى حديث جواز الترك في البين ، 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٥٦(

 بل يتبدّل إلى وجوب الفعل والمنع عن الترك . 

ـ في  الأمر الغيري ، هو أنّ الاستحباب والسرُّ في بقاء الاستحباب على حاله بعد مجيئ 

 ينعدم لا الوجوب عليه طرأ فلو ، الوجوب إلى بالنسبة ضعيفةٌ من الطب الحقيقة ـ مرتبةٌ 

الوجوب ـ في  فيكون ، وجود الاستحباب بل طرو الوجوب عليه يوجب اشتداد بالمرّة ،

 وهو ، أقوى مرتبةٍ  إلى يفةٍ ضع من مرتبةٍ  والبياض السواد كاشتداد له ؛ استمراراً  الحقيقة ـ

واحدٌ مستمرٌ ، ففي زمانٍ كان متلوّناً بلون الاستحباب وجواز الترك وفي زمانٍ آخر  وجودٌ 

 متلوّناً بلون الوجوب وعدم جواز الترك . 

ل الذي اكتسب معلوماتٍ هذا العام ، فإنه إذا   وما نحن فيه نظير طالب العلم المحصِّ

وماتٍ أخرى ، فحينئذٍ تزداد معلوماته ، لا أنّ معلوماته اكتسب في العام اللاحق معل

 السابقة تنمحي وتنعدم بالمرّة ، كما هو واضح . 

الأمر كذلك وأنّ عبادية الطهارات آتيةٌ من ناحية الأمر النفسي الاستحبابي ،  كان وإذا 

من  متأتّيةً  راتفليست عبادية الطها ، نفسه في عبادةٌ  هو ما إلى يدعونا حينئذٍ  الغيري فالأمر

  . الإشكال يلزم حتى الغيري الأمر ناحية

 .  )١(هذا هو أحسن الأجوبة في نظر الماتن طاب ثراه على الإشكال المتقدّم  

البيان  من المقدار بهذا كافٍ  ثم ذَكَرَ الماتن طاب ثراه ، أنّ هذا الجواب على حُسنه ، غيرُ  

ح  كان لو أنه:  ذلك ذلك ؛ بقوله : ( وسرُّ  الشبهة من أساسها ، مبيِّناً سرّ  لقطع مادة المصحِّ

                                                             

وهو  ،  ١١١وهذا الجواب منسوبٌ إلى المحقق صاحب الكـفاية طاب ثراه . ينظر : كفاية الأصول  )١(

 مبني على أمرين ـ كما قال الماتن في المتن ـ : 

 ثبوت الأمر الغيري .  الأول : ثبوت وجوب مقدّمة الواجب ، أي : 

 والآخر : إنّ عبادية العبادة لا تكون إلاّ بقصد الأمر المتعلق بها ، كما عليه المشهور .  



 )٣٥٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ح كان ... ) ، وحاصله : إنّ لأحدٍ أنْ يناقش ويقول : لو لعبادية الطهارات عبارةً  المصحِّ

إلاّ في  المقدّمات هذه تصح ألاّ  لازم ذلك لكان بالخصوص النفسي الأمر الاستحبابي عن

 ، فقط الاستحبابي النفسي الأمر امتثال بقصد المكلّف بها إذا جاء موردٍ واحدٍ ، أَلاَ وهو : ما

 امتثال بقصد بها أتى لو صحيحةً  تقع أنها في شكّ  ولا ، بذلك أحدٌ  يفتي لا أنه في حين

بها  المشروط الواجب وقت دخول بعد صحتها في قصده اعتبر بعضهم ، بل الغيري أمرها

، ولا يحق له الإتيان بها بقصدٍ  غيريال أمرها ، فيرى من اللازم الإتيان بها بقصد امتثال

 آخر ، وعندها فماذا نصنع بهذا الإشكال ؟ 

فمن أجل ذلك ، أفاد الشيخ الماتن طاب ثراه أنه لابد لنا من إكمال الجواب المتقدّم ،  

حتى تتم الإجابة على السؤال الذي أُثير أخيراً ، فأفاد ما حاصله : إنّ الإجابة لا تكتمل إلاّ 

ف على مقصود المجيب ، فبينّ طاب ثراه أنّ مقصود المجيب من كون عبادية بعد التع رُّ

الطهارات ناشئةً من ناحية الأمر النفسي الاستحبابي ، ليس هو أنّ المكلّف مُلزَمٌ بإتيان 

الطهارة بداعي امتثال أمرها الاستحبابي حتى بعد تعلُّق الأمر الغيري بها وصيرورتها 

بذلك الإشكال ، كيف ! والشاهد على أنّ مقصود المجيب ليس مقدّمةً ، كي يُستشكل 

ذلك ، هو أنّ المجيب نفسه ذَكَر في مقام جوابه ، أنه بعد مجيئ الأمر الغيري لم يبقَ 

 الاستحباب النفسي بحده ، بل يشتدُّ وجوده حتى يصل مرحلة الوجوب ، ومعه فكيف

 ؟  الاستحبابي مرالأ امتثال بداعي به المأتي هو المأمور به أنّ  يفرض

 الطهارة هو متعلّقه كان لمّا الغيري الأمر إذن : فما هو مقصود المجيب ؟ مقصوده : أنّ  

 تكون عبادة لا ذات الطهارة بما هي كانت عبادةً أم لم تكن ، ومن المستحيل أنْ  بما هي

لغيري أمرٌ غيري ؛ باعتبار أنّ الأمر ا أمرٌ  بما هو الغيري الأمر نفس من ناشئةً  عباديتها

لي ، فلا محالة لابد من  ، عليه وبفرضٍ سابقٍ  الغيري الأمر جهة من لا عباديتها فرض توصُّ



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٥٨(

ح ، بها المتعلَّق النفسي الاستحبابي الأمر إلاّ  هو وليس  فرض قبل لعباديتها وهذا هو المصحِّ

ه الأمر حين كان وهذا الأمر الاستحبابي وإنْ  ، بها الغيري الأمر تعلُّق لم يبقَ  الغيري توجُّ

 لأنّ  ، بل عباديتها محفوظة ؛ عباديتها بذلك تذهب ولكن لا ، الترك جواز وهو ، بحدّه

حتى يُقال : بأنّ جواز الترك لما لم يكن باقياً ، فالعبادية  الترك جواز ليس عباديتها في المناط

 الأمر بعد تعلّق يةباق وهي ، النفسي ورجحانها الذاتية مطلوبيتها بل المناط أيضاً معدومة ،

 الغيري ، وهي الموجبة للعبادية . 

عبادة ،  هي بما بالطهارات الثلاث الغيري ثم إذا صح هذان المطلبان : أ ـ تعلُّق الأمر 

 لا بذاتها على الإطلاق . 

ب ـ بعد مجيئ الأمر الغيري ، لم يبقَ الاستحباب بحدّه بل يندكُّ في الأمر الغيري  

 استمراراً لذلك الاستحباب النفسي وتلك يكون الغيري الأمر أنّ  ويفنى فيه ، بمعنى

 المطلوبية الذاتية في الطهارات . 

فإنه حينئذٍ بعد مجيئ الأمر الغيري وتعلُّقه بالطهارات وصيرورتها مقدّمةً للواجب ،  

ي في إلى العبادة ؛ وذلك لأنّ الأمر الغير للدعوة صالحاً  الغيري الأمر إلاّ  لا يبقى أمامنا

خصوص المقام ، يختلف عن سائر الأوامر الغيرية في نقطةٍ ، وهي : أنّ سائر الأوامر 

الغيرية المتعلّقة بمقدّماتٍ غير عباديةٍ ـ كالأمر بقطع المسافة ، ونحوه ـ ، باقيةٌ على 

ليتها ، بينما الأمر الغيري في خصوص المقام المتعلّق بالطهارات الثلاث ، فإنه وإنْ كان  توصُّ

أولاً وبالذات أمراً توصّلياً ، إلاّ أنه ثانياً وبالعرض صار تعبدّياً واكتسب صبغة العبادة ، 

  . عبادياً ) أمراً  الغيري نفسه الأمر هذا وإليه يشير قول الماتن طاب ثراه : ( ويكون

 ، حتى يُقال : إنّ الأمر أمراً غيرياً  كونه نفس أجل من تجئ لم عباديته أنّ  الأمر غاية 

 امتداداً  كونه أجل من بل عباديته الغيري ذاتاً ، أمرٌ توصلي ويستحيل أنْ يكون تعبّدياً ،



 )٣٥٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الاستحبابي الأمر ناحية من حصل الذي الرجحان الذاتي وذلك النفسية المطلوبية لتلك

  السابق . النفسي

خول د بعد الاستحباب بقصد بالطهارة الإتيان يصح للمكلّف ـ أكيداً ـ لا هنا ، ومن 

 يعد الغيري فلم الأمر في اندكّ  قد بحدّه الاستحباب لأنّ  ؛ بها المشروط الوقت للواجب

  . قصده يصح حتى موجوداً 

  

 

 

 

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٦٠(

  )) ٤٤اة (( 

 يدعو إنما الغيري الأمر إنّ :  يقال أنْ  يبقى قال المصنِّـف طاب ثراه : (( نعم

 الطهارة هو متعلّقه الفرض حسب لأنه ؛ العبادة على وجه الواقعة الطهارة إلى

 فكيف ، به تعلّق ما إلى إلاّ  يدعو لا والأمر ، ذات الطهارة لا ، العبادة بصفة

 بذات غيري أمر ولا الغيري أمرها امتثال بداعي بذات العبادة يؤتى أنْ  صح

 ؟ العبادة

مستحباً  ـ مثلاً  ـ الوضوء كان إذا:  نقول بأنْ  الإشكال هذا ندفع ولكن 

 بقصد الأمر تتحقق التقرب وفعلية ، المولى من به يتقرب لأنْ  قابلٌ  هوف نفسياً 

 .  الاستحبابي الأمر فيه المندك الغيري

 على سابقةٍ  مرتبةٍ  في نفسية عبادات فرضنا الطهارات قد:  أخرى وبعبارة 

 المكلّف جاء فإذا ، ذلك إلى يدعو إنما الغيري ، والأمر بها المتعلّق الغيري الأمر

 أمرٌ  هناك ليس والمفروض ـ الاستحباب فيه المندك الأمر الغيري داعيب بها

شرط  هو ما فيتحقق ، محالة لا عبادةً  ووقعت به التقرّب صحّ  ـ موجود غيره

 ومقدّمته .  الواجب

 مناط عبادية أنّ  على وبناءً  ، الغيري بالمقدّمة الأمر ثبوت على بناءً  كلُّه هذا 

 . بها لّقالمتع الأمر قصد هو العبادة

 . بهما نقول لا نحن المبنيين وكلا 



 )٣٦١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

مقدّمة  وجوب عدم على الدليل الآتي البحث في فسيأتي:  الأول أما 

 . أصلاً  غيري أمر فلا الواجب،

 به بالمولى والإتيان ارتباطه الفعل عبادية في يكفي أنه الحق فلأنّ  الثاني : وأما 

 رضا يثبت لم توقيفية فما أنها ثبت قد اتالعباد أنّ  الأمر غاية ، تعالى إليه متقرباً 

 بالفعل الإتيان لا يصح بالفعل ، االله وجه وقصد الانقياد وحسن بالفعل المولى

 بنفس المولى أمر على تعلّق ذلك يتوقف ولا ، محرماً  تشريعاً  يكون بل عبادةً 

 عبادةال عبادية في يكفي:  ولذا قيل ، المولى من فعلياً  أمراً  يكون أنْ  على الفعل

ه من مانعٌ  هناك كان لو للمولى حتى الذاتية ومحبوبيتها الذاتي حسنها  الأمر توجُّ

 . بها الفعلي

المقدّمة  فعل إنّ :  الطهارات عبادية تصحيح في فنقول ، ذلك ثبت وإذا 

 عبادةٌ  في المقام الفرض حسب هو الذي المقدّمة ذي امتثال في شروعاً  يُعدُّ  بنفسه

 . ابه مأمورٌ  نفسه في

المقدّمة  بذي النفسي للأمر امتثالاً  يُعدُّ  بنفسه بالمقدّمة الإتيان فيكون 

 إليه به متقرّباً  والإتيان بالمولى ارتباطه قلنا كما الفعل عبادية في ويكفي العبادي،

 الأمر بامتثال قصد الشروع أنّ  في شك ولا ، به التعبد من يمنع ما عدم مع تعالى

ل بها اصداً ق مقدّماته بفعل النفسي  طاعةً  يُعدُّ  العبادي النفسي إلى الواجب التوصُّ

 . للمولى وانقياداً 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٦٢(

ح وبهذا   حاجة إلى ولا ، الغيري بوجوبها نقل لم وإنْ  المقدّمة عبادية تُصحَّ

 )) .  الغيري الأمر طاعة فرض

لازال الكلام حول المقدّمات العبادية وبيان الإشكال فيها ، وتقدّم جواب الشيخ 

 اتن طاب ثراه عنه . الم

 نعمليه الماتن طاب ثراه ؛ بقوله : (ولكن بقي هناك اعتراضٌ على البيان المتقدّم ، أشار إ 

الغيري ... ) ، وحاصله : إنّ الطهارات الثلاث في حدّ ذاتها عبادةٌ  الأمر إنّ :  يقال أنْ  يبقى

أي : لم يتعلّق بذات الطهارة ، كما تقدّم بيان ذلك ، والأمر الغيري لم يتعلّق بذات العبادة ، 

بل تعلّق بالطهارة بما هي موصوفة بأنها عبادةٌ ، ومن البين أنّ كلّ أمرٍ لا يدعو المكلّف إلاّ 

إلى ما تعلّق به ، فهنا إذا أراد المكلّف أنْ يأتي بالمقدّمة الواجبة ـ كالوضوء مثلاً في مقامنا ـ ، 

مر الغيري الذي يدعو إليها ، ولم يلتفت إلى الأمر فهو يأتي بذات الوضوء قاصداً امتثال الأ

الاستحبابي النفسي المتعلّق بالوضوء ، فهذا معناه عدم تحقّق الامتثال من المكلّف ؛ وذلك 

لأنّ الأمر الغيري ـ حسْب البيان المتقدّم ـ قد تعلّق بالوضوء الموصوف أنه عبادةٌ ، بينما 

ي ، إذاً ما يريد أنْ يأتي به ليس هو متعلّقاً للأمر ذات الوضوء فلم يتعلّق به الأمر الغير

 الغيري ، وما هو متعلّق للأمر الغيري لم يأتِ به ، فلا امتثال في البين ! 

 مستحباً نفسياً  ـ مثلاً  ـ الوضوء كان وقد أجاب طاب ثراه عنه ، بما حاصله : إنه إذا 

ب بمَ تتحقق فعليّته ؟ ،، إنما الكلام في أ المولى من به يتقرب لأنْ  قابلٌ  فهو  وفعلية نّ التقرُّ

، أي : يتحقق الامتثال  الاستحبابي الأمر فيه المندكُّ  الغيري بقصد الأمر تتحقق التقرّب إنما

بقصد امتثال أمرٍ عبادي ، أَلاَ وهو الأمر الغيري الذي اندكَّ فيه الاستحباب ، لا أنّ فعليّة 

ب تتحقّق بقصد امتثال أمرٍ غير ي محض قد تعلّق بذاتٍ مجردةٍ عن كونها موصوفةً التقرُّ

بأنها عبادةٌ حتى يرد هذا الاعتراض وأنّ ذات العبادة كيف يمكن الإتيان بها بقصد الأمر 



 )٣٦٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الغيري ؟ 

 الأمر على سابقةٍ  مرتبةٍ  في نفسية عباداتٍ  فرضنا الطهارات قد أنّـا : أخرى وبكلمةٍ  

 بهذه المقدّمات المكلّف جاء فإذا ، ذلك إلى يدعو نماإ الغيري ، والأمر بها المتعلّق الغيري

موجودٌ غيره  أمرٌ  هناك ليس والمفروض أنه ـ الاستحباب فيه المندكُّ  الأمر الغيري بداعي

،  محالة لا عبادةً  ووقعت هذه المقدّمات به التقرّب صحّ  ـ ، يدعو للامتثال والإتيان بالمقدّمة

دّمته ، وهو الإتيان بالوضوء أو الغسل أو التيمم ومق شرط الواجب هو ما يتحقق وبذلك

 العبادي في المقام ، فلا يرد الاعتراض المتقدّم من هذه الناحية . 

 إلى هنا انتهى جواب الشيخ الماتن طاب ثراه بكل تفاصيله .  

 ثم أفاد ، أنّ جميع ما أجبنا به مبنيٌّ على مبنيين في مسألة مقدّمة الواجب ، وهما :  

 ل : ثبوت الأمر الغيري بالمقدّمة ، أي : ثبوت الوجوب الشرعي للمقدّمة . والأ 

 بها ، كما عليه المشهور .  المتعلّق الأمر قصد هو العبادة مناط عبادية خر : إنّ الآ 

 المبنيين .  نقول بكلا لا ونحن 

 ، جبمقدّمة الوا وجوب عدم على الدليلُ  الآتي البحث في فسيأتي:  الأول أما المبنى 

  . أصلاً  غيري أمر فلا

الآخر : فلأنّ الحق أنّ مناط عبادية العبادة ، ليس هو وجود الأمر الفعلي ،  وأما المبنى 

 به بل يكفي في عباديتها وجود ملاك الأمر الفعلي ، أعني : ارتباط الفعل بالمولى والإتيان

تسنّى لنا الإتيان به بقصد القربة ،  تعالى ، فإذا أحرزنا أنّ الفعل محبوبٌ للمولى ، متقرّباً إليه

توقيفية ،  أنها أنّ هذا المطلب له من الأهمية بمكانٍ ؛ باعتبار أنّ العبادات لما ثبُتَ  غاية الأمر

 بالفعل المولى رضا يثبت بمعنى أنّ العبادة تتوقف على إحراز رضا الشارع المقدّس ، فما لم

 تشريعاً  يكون بل عبادةً  بالفعل الإتيان يصحُّ بالفعل ، لا  االله وجه الانقياد وقصد وحسن



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٦٤(

 يكون أنْ  على الفعل بنفس المولى أمر على تعلُّق ذلك يتوقف محرماً ، ولكن في عين الحال لا

للمولى  الذاتية ومحبوبيتها الذاتي حُسْنها العبادة عبادية في يكفي ، بل المولى من فعليّاً  أمراً 

ه من مانعٌ  هناك كان لو حتى بها ؛ كما لو رأى العبد أنّ ولد مولاه في حال  الفعلي لأمرا توجُّ

أنقذ الغريق  "الغرق ، ولم يكن المولى حاضراً هناك حتى يُصدِر أمراً ؛ كأنْ يقول ـ مثلاً ـ : 

نٌ بأنّ نجاة ولد المولى من الغرق ، أمرٌ محبوبٌ ومطلوبٌ له ، ففي هذه  " ، إلاّ أنّ العبد متيقِّ

ود أمرٍ فعلي من قِبَل المولى ، بل هذا المقدار من إحراز الملاك ـ وأنّ نجاة الحالة لا يلزم وج

ولد المولى في هذا الحال ، لها حُسْنٌ ذاتي ومحبوبيةٌ ذاتيةٌ للمولى ـ كافٍ في لزوم الامتثال ، ولو 

ه  الفعلي .  الأمر كان هناك مانعٌ لدى المولى من توجُّ

 الطهارات الثلاثرأي الشيخ الماتن في تصحيح عباديّة 

والحاصل : أنّ الشيخ الماتن طاب ثراه بما أنه لا يقول بهذين المبنيين ، فلذا اختار طريقاً  

 في فنقول ، ذلك ثبت آخر مختصراً ومعبّداً للقول بعبادية الطهارات الثلاث ؛ فقال : ( وإذا

الآتي بمقدّمات المقدّمة ... إلخ ) ، وبيانه : إنّ  فعل إنّ :  الطهارات عبادية تصحيح

 الواجب ، له حالتان : 

ل إلى ذي المقدّمة ؛ كما لو طهّر المكلّف ثوبه ـ مثلاً ـ ؛   تارةً يأتي بها لا بقصد التوصُّ

 لغرض حبّه النظافة . 

ل بها إلى ذي المقدّمة .    وأخرى يأتي قاصداً التوصُّ

 المقدّمة ذي امتثال في شروعاً  يُعدُّ  المقدّمة بنفسه ، ففي الحالة الثانية ، نقول : إنّ فعل 

 بالمقدّمة بها ، وعندها فنفس الإتيان مأمورٌ  نفسه في عبادةٌ  في المقام الفرض حسب الذي هو

 الفعل عبادية بذيها العبادي ، وقد قلنا ـ فيما سبق ـ إنه يكفي في النفسي للأمر امتثالاً  يُعدُّ 

أنّ  في شكّ  ولا ، به التعبد من يمنع ما عدم مع تعالى إليه به متقرّباً  والإتيان بالمولى ارتباطه



 )٣٦٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

ل بها قاصداً  بمقدّماته من خلال الإتيان النفسي الأمر بامتثال قصد الشروع إلى  التوصُّ

، وما كان طاعةً وانقياداً فهو عبادةٌ ،  للمولى وانقياداً  طاعةً  يُعدُّ  العبادي ، النفسي الواجب

ح اوالعبادة يترتّب عليها الثواب ، وبهذ  طاعة فرض حاجةٍ إلى بلا المقدّمة عبادية تصحَّ

 الغيري للمقدّمة .  بالوجوب نقل لم ، بل حتى وإنْ  الغيري الأمر

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

كما عليه صاحب الكفاية العبادة ... )  عبادية في يكفي:  قولـه طاب ثراه : ( ولذا قيل 

 .  )١(طاب ثراه 

  

 

  

                                                             

 .  ١١١ينظر : كفاية الأصول  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٦٦(

  )) ٤٥ اة ((

 عبادةً  مقدّمةٍ  كلُّ  تقع أنْ  يصح هنا قال المصنِّـف طاب ثراه : (( ومن

 تقع أنْ  فيها معتبراً  نفسها في تكن لم وإنْ  بهذا الاعتبار الثواب عليها ويستحق

 حافياً  كالمشي أو ، للصلاة مقدّمة ـ مثلاً  ـ الثوب ؛ كتطهير العبادة وجه على

 وغيرها ، العبادية المقدّمات بين الفرق أنّ  لأمرا ، غاية الزيارة للحج أو مقدّمة

المشروط  المقدّمات بخلاف ، قربي وجهٍ  على تقع أنْ  فيها يلزم لا غير العبادية أنّ 

 . الثلاث كالطهارات ؛ عبادة تقع أنْ  فيها

إلى  حاجة ولا ، المقدمات بعض على الثواب من ورد ما ذلك : ويؤيد 

 يوزّع ذي المقدّمة على الثواب أنّ  من الثالث الأمر في سابقاً  ذكرناه الذي التأويل

 مبني التأويل ذلك ؛ فإنّ  الواجب حمازة زيادة في دخالتها باعتبار المقدّمات ؛ على

 لا عليها الثواب المقدّمة واستحقاق عبادية وأنّ  الغيري الأمر ثبوت فرض على

 القوم .  بين فالمعرو اتباعاً للمشهور ، الغيري الأمر جهة من إلاّ  ينشئان

 يكون الأمر أنْ  يعقل فلا ، تعلّق به ما إلى إلاّ  يدعو لا الأمر إنّ :  قلت فإنْ  

ح قلنا إذا إلاّ  المقدّمة إلى بنفسه داعياً  المقدّمة بذي  ، منه بالمقدّمة آخر أمرٍ  بترشُّ

ح الآخر الأمر هذا وليس ، الداعي هو فيكون  فرجع ، الأمر الغيري إلاّ  المترشَّ

 . جذعاً  كالالإش



 )٣٦٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

الأمر  أنّ  ندعي لا ولكناّ ، به تعلّق ما إلى إلاّ  يدعو لا الأمر ، نعم:  قلت 

 الداعي إلى هو العقل إنّ :  نقول بل ، المقدّمة إلى يدعو الذي هو المقدّمة بذي

لاً  المقدّمة فعل  العقلي لا الحكم هذا أنّ  وسيأتي ، الواجب فعل إلى توصُّ

 بنفس هناك أمرٌ  يكون أنْ  يلزم ولا ، المولى من يغير أمرٍ  ثبوت منه يُستكشف

 . إليها داعياً  ويكون عباديتها لتصحيح المقدّمة

والمصحّح  ، العقل حكم هو المقدّمة فعل إلى الداعي أنّ :  والحاصل 

 بها أنْ يأتي االله إلى بها التقرب في ويكفي ، بها التقرب قصد هو آخر شئٌ  لعباديتها

 هو نفس المقدّمة فعل إلى الداعي أنّ  لا ، عبادة هو ما إلى التوصل بقصد

ح  قصد الأمر في منحصر العبادة لعبادية المصحّح أنّ  ولا ، لعباديتها المصحِّ

 . ذلك توضيح سبق وقد ، بها المتعلّق

 فالعقل لا ـ الخبث من كالتطهير ـ الفعل ذاتَ  المقدّمة كانت فإنْ  ، وعليه 

 االله إلى متقرباً بها المكلّف بها أتى لو ولكن ، وقعت وجهٍ  أي على بإتيانها إلاّ  يحكم

لاً   وإنْ  ، الثواب واستحق عليها العبادية صفة على ووقعت صح العبادة إلى توصُّ

 بها بالإتيان يلزم ـ فالعقل الحدث من كالطهارة ـ عبادياً  عملاً  المقدّمة كانت

 أم غيري أمرٌ  هناك أكان ، سواء ذلك من متمكّن المكلف أنّ  والمفروض ، كذلك

 . تكن لم أم نفسها مستحبةً  في المقدّمة أكانت وسواء ، يكن لم

 الطهارات )) .  عبادية في الوجوه جميع من إشكال فلا 

مازال الكلام حول تصحيح الشيخ الماتن طاب ثراه عبادية الطهارات الثلاث ، وقد 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٦٨(

ح بما تقدّم تقريبه .   صحَّ

هنا ... ) ، أي : ومن أنه إذا أتى  ضوع ؛ فقال : ( ومنثم وسّع طاب ثراه دائرة المو 

ل إلى امتثال ذيها ، فإنه يترتّب عليها الثواب ،  المكلّف بمقدّمات الفعل قاصداً بها التوصُّ

ـ  مقدّمة كلُّ  تقع أنْ  نقول : إنّ هذا المطلب لا اختصاص له بالمقدّمات العبادية ، بل يصح

ل بها إلى ذي المقدّمة ، فإنّ  عباديةً كانت أم غيرها ـ عبادةً  إذا كان فعل المقدّمة بقصد التوصُّ

 ـ الثوب نفس الإتيان بالمقدّمة يُعدُّ شروعاً في امتثال ذيها ويستحقُّ فاعلها المثوبة ؛ كتطهير

 كالمشي أو ، للصلاة إذا كان بقصد التوصل ، فهو عبادةٌ يستحق فاعله الثواب مقدّمةً  ـ مثلاً 

 الزيارة إذا كان بقصد التوصل ، فهو عبادةٌ كذلك ، وهكذا .  للحج أو مقدّمةً  حافياً 

 أنْ  فيها يلزم لا غير العبادية أنّ  وغيرها ، في العبادية المقدّمات بين الفرق أنّ  الأمر غاية 

العبادية فإنه  المقدّمات بخلاف ، بل المطلوب يحصل بأي وجهٍ تقع ، قربي وجهٍ  على تقع

 .  الثلاث كالطهارات على وجهٍ قربي ؛يلزم فيها أنْ تقع 

ل ، لترتّب   ومما يؤيّد ما ذكرناه ـ من أنّ مقدّمات الفعل لو كان الإتيان بها بقصد التوصُّ

 الثواب عليها ـ ما ورد في الروايات من ترتُّب الثواب على بعض المقدّمات ؛ من قبيل المشي

 الثواب .  من كذا طوةٍ خ كل وأنه في × الحسين زيارة أو ، الحج إلى حافياً 

وجه التأييد : أنّ الذي يسافر إلى مكة أو كربلاء بقصد الزيارة ، فلا ريب في أنّ كلّ  

خطوةٍ يخطوها يترتّب الثواب عليها ؛ وذلك للفرق الواضح بين مَنْ سافر إلى مكة أو 

عمل الثاني  كربلاء بقصد التجارة وكانت زيارته ضمناً ، وبين مَنْ سافر بقصد الزيارة ، فإنّ 

من الابتداء اكتسب لون العبادة ، الأمر الذي ترتّب الثواب على نفس المقدّمات ، بخلاف 

 الأول . 



 )٣٦٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 أنّ  ، من )١(الثالث  الأمر في سابقاً  ذكرناه الذي وعلى هذا ، فلا حاجة لنا إلى التأويل 

بٌ   المقدّمات ؛ على وابذي المقدّمة ، غاية الأمر أنّ الروايات وزّعت الث على الثواب مترتِّ

 ، فلذا أسندت الثواب ـ مجازاً ـ إلى المقدّمات ؛ فإنّ  الواجب حمازة زيادة في دخالتها باعتبار

المقدّمة  عبادية وأنّ  الغيري ، ب ـ الأمر ثبوت فرض على : أ ـ مبنياً  التأويل كان ذلك

 المعروف اً للمشهوراتباع ، الغيري الأمر جهة من إلاّ  ينشئان لا عليها الثواب واستحقاق

 القوم ، والحال أنّـا لا نسلّم كلا المبنيين .  بين

يدعو ... ) ،  لا الأمر إنّ :  قلت بقي في المقام إشكالٌ أشار إليه الماتن ؛ بقوله : ( فإنْ  

، فإنْ كان متعلّقاً بالمقدّمة فيدعو إليها ، وإنْ  به تعلّق ما إلى إلاّ  يدعو لا الأمر وحاصله : إنّ 

 ن متعلّقاً بذي المقدّمة فيدعو إليه ، وإنْ كان متعلّقاً بهما فيدعو إليهما . كا

وعلى هذا الأساس ، فالأمر المتعلّق بذي المقدّمة ؛ كالصلاة ـ مثلاً ـ ، لا يكون داعياً  

 ناقل إذا إلاّ  المقدّمة ؛ كالوضوء ـ مثلاً ـ ، إلى بنفسه داعياً  يكون أنْ  إلاّ إلى الصلاة ، ولا يعقل

ح  ، الداعي إليها هو فيكون ، منه ـ أي : من الأمر بذي المقدّمة ـ بالمقدّمة آخر أمرٍ  بترشُّ

جذعاً ، من  الإشكال مرةً أخرى فرجع ، الأمر الغيري إلاّ  المترشّح الآخر هذا الأمر وليس

حاً للعبادية ، والمفروض أنه لا أمر آخر في  البين ، أنّ الأمر الغيري لا يمكن أنْ يكون مصحِّ

 وعليه فما منشأ العبادية ؟ ! 

يدعو ... ) ،  لا الأمر ، نعم:  وقد أجاب طاب ثراه عن ذلك ؛ بقوله : ( قلت 

، وهذا أمر لا يختلف عليه  به تعلّق ما إلى إلاّ  يدعو المكلّف لا وحاصله : إنه نعم ، الأمر

، حتى يرد  المقدّمة إلى المكلّفيدعو  الذي هو المقدّمة الأمر بذي أنّ  ندّعي لا ولكناّ اثنان ،

الواجب ، إنما هو  فعل إلى توصلاً  المقدّمة فعل الداعي إلى إنّ :  نقول بل الإشكال المتقدّم ،

                                                             

 من الكتاب .  ٣٢٦تقدّم من الماتن طاب ثراه في ص  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٧٠(

 غيري أمرٍ  ثبوت منه حكمٌ شرعي أي : يُستكشف العقلي لا الحكم أنّ هذا العقل ، وسيأتي

 المولى ، ولا تلازم بين الحكمين ، هذا من جانب .  من

المقدّمة  بنفس هناك أمرٌ فعليٌّ  يكون أنْ  يلزم في عبادية المقدّمات جانب آخر ، لا ومن 

ب قصد ، وهو آخر شئٌ  إليها ، بل المصحّح لعباديتها داعياً  ويكون عباديتها لتصحيح  التقرُّ

ب في ويكفي ، بها  عبادة ، أي : إلى ذي هو ما إلى التوصل بقصد بها أنْ يأتي االله إلى بها التقرُّ

 المقدّمة العبادي . 

 فتحصل لدينا أمران لا ينبغي الخلط بينهما :  

 العقل .  حكم هو المقدّمة ، ـ إنّ الداعي إلى فعل ١ 

ح لعباديتها ٢  ب قصد هو آخر ، شئٌ  ـ إنّ المصحِّ  بها .  التقرُّ

ح لعباديتها شئٌ ، المقدّمة فعل إلى الداعي ومنه يظهر : إنّ    آخر ، فلا شئٌ  والمصحِّ

ح هو نفس المقدّمة ، فعل إلى الداعي يتوهم أنّ  ح أنّ  ولا ، لعباديتها المصحِّ  لعبادية المصحِّ

 ذلك .  توضيح سبق ، كما بها خلافاً للمشهور المتعلّق قصد الأمر في منحصرٌ  العبادة

وفي ضوء هذا البيان نخرج بهذه النتيجة ، وهي : أنّ مقدّمة الواجب تارةً تكون ذات  

 وأخرى الفعل العبادي .  الفعل ،

 يحكم فالعقل لا ، الخبث ـ مثلاً ـ من كتطهير البدن ؛ الفعل ذاتَ  المقدّمة كانت فإنْ  أ ـ 

 االله إلى متقرّباً بها المكلّف بها أَتَى لو ولكن من الواضح أنه ، وقعت وجهٍ  أي على بإتيانها إلاّ 

لاً   .  الثواب استحق عليهاو العبادية صفة على ووقعت صحّ  العبادة ، إلى توصُّ

 بها بالإتيان يلزم كالطهارات الثلاث ، فالعقل ؛ عبادياً  عملاً  المقدّمة كانت ب ـ وإنْ  

 غيري أمرٌ  هناك أكان ، فعليه الإتيان ، سواء ذلك قادرٌ على المكلّف أنّ  والمفروض كذلك ،

  . تكن لم أم نفسها مستحبة في المقدّمة أكانت وسواء ، يكن لم أم



 )٣٧١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الوجوه .  الطهارات من جميع عبادية في إشكال ليه ، فلاوع 

 توضيـح بعـض مفـردات الـدرس : ـ 

 ؛ كتطهير العبادة وجه على تقع أنْ  فيها معتبراً  نفسها في تكن لم قولـه طاب ثراه : ( وإنْ  

ل أي : وإنْ لم تكن المقدّمة عباديةً ، مع ذلك لو أَتَى المكلّف بها بقصد التالثوب ... )  وصُّ

 بها إلى ذي المقدّمة ، اكتسبت لون العبادة ، كما تقدّم توضيح ذلك مع الأمثلة . 

 

 

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٧٢(

  )) ٤٦اة (( 

ف طاب ثراه : ((  : النتيجة قال المصنِّـ

 فيها والأقوال الواجب مقدّمة مسألة

وهو البحث  ، المسألة أصل إلى نرجع التسعة التمهيدات تلك تقديم بعد 

 ، وقد الأصوليين بال يشغل ما آخر إنه:  قلنا الذي الواجب ةمقدّم وجوب عن

 قلنا كما ـ ، وهو تحرير النزاع ببيان ، فيها البحث موضع المسألة مدخل في عرفت

 يحكم بوجوب العقل إنّ  : قلنا إذْ  ، الشرع وحكم العقل حكم بين الملازمة ـ

 يحكم هل أنه في وقع البحث ولكن ، لزومها يدرك أنه أي : الواجب مقدّمة

 ؟ عليها بما يتوقف أَمَرَ  مَنْ  عند أيضاً  واجبة المقدّمة بأنّ  أيضاً 

 ، نذكر أهمها الزمن مرور على المسألة هذه في جداً  الأقوال تكثّرت لقد 

 : وهي ، منها الحق هو ما ونذكر

 . مطلقاً  بوجوبها ـ القول ١

 . دليله وسيأتي الحق وهو ، مطلقاً  وجوبها بعدم القول ـ ٢

 المانع والمعد وعدم كالشرط غيره وبين ، يجب فلا السبب بين التفصيل ـ ٣

 . فيجب

 يجب السبب أي : ، بالعكس ولكن ، أيضاً  وغيره السبب بين التفصيل ـ ٤

 . غيره دون



 )٣٧٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 باعتبار أنه الغيري ؛ بالوجوب يجب فلا الشرعي الشرط بين التفصيل ـ ٥

 فيجب بالوجوب غيره وبين ، جبالوا جزء نظير النفسي ؛ بالوجوب واجبٌ 

 . النائيني المحقق شيخنا عن المعروف القول وهو ، الغيري

 أي : يجب ، بالعكس ولكن ، أيضاً  وغيره الشرعي الشرط بين التفصيل ـ ٦

 . غيره دون المقدّمي بالوجوب الشرعي الشرط

 فسيالواجب الن عليها يترتب التي أي : ، الموصلة المقدّمة بين التفصيل ـ ٧

 لصاحب المذهب المعروف وهو ، تجب فلا الموصلة غير المقدّمة وبين ، فتجب

 . الفصول

صفة  على فيقع المقدّمات من التوصل به قُصد ما بين التفصيل ـ ٨

إلى  المنسوب القول وهو ، واجباً  يقع فلا ذلك به يُقصد مالم وبين ،الوجوب

 . الأنصاري العظيم الشيخ

 ، مسألة الضد في إليه أشار الذي المعالم صاحب لىإ المنسوب التفصيل ـ ٩

 تقدير على المقدّمة واجبةً  تكون فلا ، ذيها بإرادة المقدّمة وجوب اشتراط وهو

 . إرادته عدم

وبين المقدّمة  ، تجب فلا ـ الجزء أي ـ الداخلية المقدّمة بين التفصيل ـ ١٠

 . فتجب الخارجية

 ذكرها .  إلى حاجة لا المتقدّمين عند أخرى تفصيلات وهناك 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٧٤(

ـ  المحققين المتأخرين من )١(جماعةٌ  عليه كما ـ المسألة في الحق إنّ :  قلنا وقد 

 . مطلقاً  وجوبها عدم وهو ، الثاني القول

 حكم العقل موارد في أنه من ، ٢٩٤ ص قلناه ما بعد واضح عليه والدليل 

 مجالٌ  يبقى الشئ ، لا لفع إلى للمكلّف داعياً  حكماً  يكون وجهٍ  على شئٍ  بلزوم

 . جهة العلة من الباب ذلك من المسألة هذه فإنّ  ، المولوي للأمر

 الإتيان بالمأمور إلى للمكلّف داعياً  المقدّمة بذي الأمر كان إذا لأنه:  وذلك 

 ما بكل إلى الإتيان وتدعوه تحمّله ـ العقل بحكم محالة لا ـ هذه دعوته فإنّ  ، به

 نفس في هذا الداعي وجود فرض ومع ، له تحصيلاً  به المأمور عليه يتوقف

 الفرض حسب ـ المولى مع علم المولى قِبَل من آخر داعٍ  إلى حاجةٌ  تبقى لا المكلّف

 إنما ـ غيرياً  أم نفسياً  أكان ـ سواء المولوي الأمر لأنّ  ؛ الداعي هذا بوجود ـ

 في الداعي يجعل إذ ، به المأمور نحو فعل المكلّف تحريك لغرض المولى يجعله

 ؛ المولى من الثاني الداعي جعل الفرض في هذا يستحيل بل ، داع لا حيث نفسه

 . تحصيل الحاصل باب من يكون لأنه

                                                             

فيما أعـلم  -ذي ذكـرناه أول مَـنْ تـنبه إلى ذلـك وأقَام عـليه الـبرهـان بالأسـلوب الـ )١(

وقـد عضد هـذا الـقـول الـسيد  –قدس االله نفسه الزكـية  –استـاذنا المحقق الأصفهاني  –

وكذلك ذهـب إلى هذا القول ، وأوضحه سيدنا  -دام ظله  -الجلـيل المحـقق الخوئي 

ف ) .  - المحقق الحكيم   دام ظله ـ في حاشيته على الكفاية . ( المصنِّـ



 )٣٧٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 دعوة المكلّف إلى في كافياً  يكن لم لو المقدّمة بذي الأمر أنّ :  أخرى وبعبارةٍ  

 مقدّمة، هي بما إليها يكفي للدعوة ولا ينفع لا بالمقدّمة أمرٍ  فألف بالمقدمة الإتيان

 حاجةٍ  فأية إليها ، وللدعوة إلى المقدّمة لتحريكه المقدّمة بذي الأمر كفاية ومع

 تحصيلٌ  لأنه ؛ يمتنع بل ، ولغواً  عبثاً  بل يكون ؟ المولى قِبَل من بها الأمر إلى تبقى

 . للحاصل

 على الإرشاد حملها يجب المقدّمات ، بعض في الواردة فالأوامر ، وعليه 

 في الأوامر الإرشادية كسائر عليها ؛ وتوقفه للواجب متعلّقها شرطية وبيان

 وجب فقد زالت الشمس إذا " : × قوله يحمل هذا وعلى ، العقل حكم موارد

 . "والصلاة  الطهور

 : الآتية النتيجة على نستحصل البيان هذا ومن 

 النفسيبالواجب  المولوي الوجوب وينحصر ، أصلاً  غيري وجوب لا إنه 

 من فليحذف ذلك ، والغيري النفسي إلى الواجب لتقسيم إذاً  موقع فلا ، فقط

 الأصولية )) .  الأبحاث سجل

الكلام في نتيجة مبحث مقدّمة الواجب ، وقد ذكرنا في مستهل البحث ، أنّ الماتن  

 طاب ثراه جعل بحوث مسألة مقدّمة الواجب ضمن محاور ثلاثة : 

لب ، وخاتمةٌ بعنوان النتيجة ، وقد تقدّم الكلام مفصلاً في مقدّمةٌ ، وتسعة مطا 

 المحورين الأولين ، وبلغ الكلام ـ فعلاً ـ إلى المحور الأخير بعنوان : النتيجة . 

 أصل إلى نرجع التسعة التمهيدات تلك تقديم وقد أفاد الماتن طاب ثراه ، أنه بعد 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٧٦(

 بال يشغل ما آخر إنه:  قلنا الذي اجبالو مقدّمة وجوب البحث عن وهو ، أَلاَ  المسألة

 الأصوليين . 

 ، وعدم ثبوتها .  الشرع وحكم العقل حكم بين وبحثنا في ثبوت الملازمة 

لزومها  يدرك أنه أي : الواجب ، مقدّمة بوجوب يحكم وببيانٍ آخر : إنّ العقل 

 مَنْ  عند أيضاً  اجبةو المقدّمة ـ بأنّ  أيضاً  يحكم ـ هل أنه في وقع البحث ولكن ، ولابديتها

 ؟  عليها بما يتوقف أَمَرَ 

 هو ما ونذكر ، نذكر أهمها الزمن مرور على المسألة هذه في جداً  الأقوال تكثّرت لقد 

  : وهي ، منها الحق

 مطلقاً .  بوجوب المقدّمة القول ـ ١ 

 .  )١(تية والمراد بالإطلاق هنا ، قبال التفصيل الذي ستأتي الإشارة إليه في الأقوال الآ 

  . دليله وسيأتي الحق عند الماتن طاب ثراه ، وهو ، )٢(مطلقاً  وجوبها بعدم القول ـ ٢ 

، فإنْ كانت المقدّمة  المانع والمعد وعدم كالشرط غيره ؛ وبين السبب ، بين التفصيل ـ ٣ 

                                                             

بل لا  ، ٢١٩ذا هـو ( مذهب أكثر القدماء والمحققين ) الوافية في أصول الفقه ـ الفاضل التوني وهـ )١(

حكـاية الإجـماع لى صـاحب المعـالم طاب ثـراه ، ونعـلم قـائلا ً بخـلافـه مـن الأصحاب ممـّن تـقـدّم عـ

الفـقهية أنّ ذلك من  عـليه مستـفيضة عـلى ما ذكـره جماعة ، ويستـفاد من تـتبع مطاوي المباحث

 .  ١٠٣ / ٢الـمسلمات عـندهـم . ينظر : هـداية المسترشدين ـ المحقق الأصفهاني 

 وقد ذهـب إليه المحقـق صاحب القوانيـن طاب ثراه ؛ قال : ( والأقـرب عـندي عـدم الوجوب )٢(

 .  ١٠٤مطلقا ً ) قوانين الأصول 

 وجـوب مطـلقا ً للمقـدّمة ، لـيس أول مَـنْ قـال به هـوومن الجـدير بالـذكر ، أنّ القـول بعـدم ال 

كما سيأتي ،  المحقـق الأصفهاني طاب ثراه ؛ كما صرّح بذلك الشيخ الماتن طاب ثراه في حاشـية الكتاب ،

  . ٣٤٨الأفكار  بل نَسَب المحقـق الرشتي طاب ثراه هـذا الـقول إلى صريح الإشارات فـي بدائـع



 )٣٧٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 .  )١(من المقدّمات السببية فلا تجب ، وإنْ كانت غيرها فتجب 

 المفردات ، حيث قسّم الأصوليون المقدّمة الخارجية إلى : ولا بأس ببيان هذه  

  الإحراق . في كالنار ـ بالفتح ـ ؛ المقتضىَ  في المؤثِّر وهو : له المقتضي ، ويقال السبب أ ـ 

 فإنّ  للإحراق ، ؛ كالمحاذاة المقتضىَ  في المقتضي تأثير في الدخيل وهو : الشرط ، ب ـ 

  تحرقه . لم لشئٍ  محاذية تكن لم النار ما

 الرطوبة ؛ كعدم المقتضىَ  في المقتضي تأثير عن يمنع ما المانع ، وهو : عدم عدم ت ـ 

 وجوده ، مقدّمات من يكون فعدمها فيه ، تأثير النار عن مانعة الرطوبة فإنّ  للإحراق ،

  الإحراق . وجود أعني :

ـ  المقتضىَ  في تأثيرٌ  له يكون أنْ  دون من والتهيّؤ الإعداد يوجب ما وهو : المُعد ، ث ـ 

 به يقدح وما الحطب كإحضار وذلك ـ بالفتح ـ ؛ المقتضىَ  في المقتضي تأثير في ولا بالفتح ـ ،

 والسير الرفقة وتحصيل والراحلة كالزاد أو للإحراق ، ذلك وأشباه الحفيرة وحفر النار

  . للحج ذلك وأشباه الطريق في معهم

 فيه تأثيرٌ  له يكون أنْ  دون من الخارج في الشئ وجود هعلي توقّف أمرٍ  كلُّ  والحاصل : 

  المعد . فهو فيه المقتضي في تأثير ولا

 اجتمع فإذا والمعد ، المانع وعدم والشرط المقتضي مجموع وهي : التامة ، العلة ج ـ 

 العلة عن المعلول يتأخر كان وإنْ  زماني ، فصلٍ  بلا قهراً  ـ بالفتح ـ المقتضىَ  حصل الجميع

 .  )٢(تبةً ر

                                                             

 قولَ الـفاضل الـتوني طاب ثراه ، إلى ابـن الحاجب ولكـن فـي خصوص الشرطنَسب هـذا الـ )١(

 .  ٢١٩الشرعي ، ولم يذكر عدم المانع والمعد . ينظر : الوافية في أصول الفقه 

 .  ٢٨٨ـ  ٢٨٧/  ١ينظر : عناية الأصول في شرح كفاية الأصول ـ الفيروزآبادي  )٢(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٧٨٣(

 دون يجب السبب أي : ، بالعكس ولكن ، أيضاً  وغيره السبب بين التفصيل ـ ٤ 

 .  )١(غيره

 واجبٌ  باعتبار أنه الغيري ؛ بالوجوب يجب فلا الشرعي الشرط بين التفصيل ـ ٥ 

 القول وهو ، الغيري فيجب بالوجوب غيره وبين ، الواجب جزء نظير النفسي ؛ بالوجوب

 .  )٢(النائيني طاب ثراه  حققالم عن المعروف

 الشرط أي : يجب ، بالعكس ولكن ، أيضاً  وغيره الشرعي الشرط بين التفصيل ـ ٦ 

 غيره .  دون المقدّمي الشرعي بالوجوب

 وهو ، تجب فلا الموصلة غير المقدّمة وبين ، فتجب الموصلة المقدّمة بين التفصيل ـ ٧ 

 .  )٣( الفصول طاب ثراه لصاحب المذهب المعروف

والمراد من المقدّمة الموصلة ، هي المقدّمة التي يترتَّب عليها وجود الواجب النفسي ،  

 ؛ لأنها توصل إلى ذي المقدّمة .  "موصلة  "أي : وجود ذي المقدّمة ، فسميّت 

وفي مقابلها المقدّمة غير الموصلة ، وهي التي تنتج القدرة على إيجاد ذي المقدّمة ، إلاّ أنه  

 فق معها عدم إيجاد ذي المقدّمة . يت

ل به قُصد ما بين التفصيل ـ ٨   وبين صفة الوجوب ، على فيقع المقدّمات من التوصُّ

 .  )٤(الأنصاري  العظيم إلى الشيخ المنسوب القول وهو ، واجباً  يقع فلا ذلك به مالم يُقصد

 ون الثاني . التفصيل بين إرادة ذي المقدّمة وعدمها ، فتجب على الأول د ـ ٩ 

                                                             

  . ١٠٤. ينظر : قوانين الأصول  واقفيةعزاه المحقق القمي طاب ثراه إلى ال )١(

 وما بعدها .  ٢٥٥/  ١ينظر : أجود التقريرات ـ تقرير بحث النائيني للسيد الخوئي  )٢(

 .  ٨٦ينظر : الفصول الغروية  )٣(

 .  ٧٢ينظر : مطارح الأنظار  )٤(



 )٣٧٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

مسألة  في إليه أشار الذي )١(وهذا التفصيل يظهر من المحقق صاحب المعالم طاب ثراه  

 الضد . 

 الخارجية وبين المقدّمة ، تجب فلا الجزء ـ أي : ـ الداخلية المقدّمة بين التفصيل ـ ١٠ 

 فتجب . 

الكلام في  ، وبذلك ننهي ذكرها إلى حاجة لا المتقدمين عند أخرى تفصيلات وهناك 

 المرحلة الأولى من البحث في هذه الخاتمة . 

  بيان القول الذي ارتضاه الشيخ الماتن طاب ثراه .ثم يقع الكلام في المرحلة الأخرى :  

وجوب  عدم وهو ، وقد ذكرنا سابقاً أنّ الحق عند الماتن في المسألة ، القول الثاني 

  . مطلقاً  المقدّمة

 سألة : دليلـه طاب ثراه في الم 

واستدلّ على ذلك بما حاصله : إنّ الدليل على عدم الوجوب الغيري للمقدّمة ، يتضح  

مما ذكرناه في المبحث الثالث من مباحث المستقلاّت العقليّة عند بيان ثبوت الملازمة بين 

حكم العقل  موارد حكم العقل والشرع ؛ باعتبار أنّ الملاك في البابين متحدٌ ، فإنه في

 مجالٌ  يبقى الشئ ، لا فعل إلى للمكلّف داعياً  حكماً  يكون وجهٍ  على شئٍ  بلزوم تقلّ المس

المولوي ؛ إذ لا احتياج له بعد ذلك ، بل يكون لغواً وعبثاً ، بل يمتنع ؛ لأنه تحصيلٌ  للأمر

 للحاصل . 

 إلى فللمكلً  داعياً ومحرّكاً  المقدّمة إذا كان بذي وفي المقام الأمر كذلك ، فإنّ الأمر 

له ـ العقل بحكم محالة لا ـ هذه دعوته فإنّ  ، به الإتيان بالمأمور  بكل إلى الإتيان وتدعوه تحمِّ

 نفس في هذا الداعي والمحرّكية وجود فرض ومع ، له تحصيلاً  به ؛ المأمور عليه يتوقف ما

                                                             

 . ٧١ينظر : معالم الدين  )١(



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٨٠(

 بوجود ـ ضالفر حسب ـ المولى مع علم المولى قِبَل من آخر داعٍ  إلى حاجة تبقى لا المكلّف ،

 المولى يجعله إنما ـ غيرياً  أم نفسياً  أكان ـ سواء المولوي الأمر ؛ على أساس أنّ  الداعي هذا

، وأما  داعي لا حيث نفسه في الداعي يجعل إذ ؛ به المأمور نحو فعل المكلّف تحريك لغرض

 الثاني الداعي جَعْل يستحيل بل مع وجوده كما في هذا الفرض فجعْل الداعي لغوٌ وعبثٌ ،

  . تحصيل الحاصل باب من يكون لأنه ؛ المولى من

ثم صاغ طاب ثراه المطلب بعبارةٍ أخرى ، وحاصلها : إنّ الأمر بذي المقدّمة إما ألاّ  

بالمقدّمة ، أو يكون كافياً ، لا ثالث  الإتيان إلى يكون ـ بحكم العقل ـ كافياً في دعوة المكلّف

 في البين . 

بالمقدّمة ، مع  أمرٍ من المولى فياً في الدعوة والتحريك ، فصدور ألفأ ـ فإنْ لم يكن كا 

 .  مقدمة هي بما إليها يكفي للدعوة ولا ينفع لا ذلك

 إلى تبقى حاجةٍ  فأية إليها ، وللدعوة إلى المقدّمة ب ـ وإنْ كان كافياً لتحريك المكلّف 

من الأمر المولوي ، هو إيجاد الداعي  ؟ ؛ لأنّ الهدف المولى قِبَل من بها الأمر المولوي الغيري

والمحرّك في نفس المكلّف ، والمفروض أنّ العقل ـ في هذا الفرض ـ قد أدّى هذا الدور ، 

  . للحاصل تحصيلٌ  لأنه ؛ يمتنع بل ، ولغواً  عبثاً  فلا حلجة إلى الأمر المولوي ، بل يكون

 إلىَِ  قُمْتُمْ  إذَِا "يل قوله تعالى : المقدّمات ـ من قب بعض في الواردة فالأوامر وعلى هذا ، 

لاَةِ  زالت  إذا "× : ، وكقوله  )١(الآية  "المَْرَافقِِ  إلىَِ  وَأَيْدِيَكُمْ  وُجُوهَكُمْ  فَاغْسِلُوا الصَّ

 شرطية وبيان على الإرشاد حملها ـ يجب )٢( "والصلاة  الطهور وجب فقد الشمس ،

                                                             

 .  ٦سورة المائدة : من الآية  )١(

دخل  ، بلفـظ : إذا ١من أبـواب الـوضوء ، ح  ٤، الباب  ٢٦١/  ١عة ـ الحر العاملي : وسائل الشي )٢(

 الوقت ، وجب الطهور والصلاة .



 )٣٨١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  . العقل حكم موارد في الأوامر الإرشادية رنظير سائ عليها ؛ وتوقفه للواجب متعلّقها

 النتيجـة النهائيـة للشيـخ المـاتن

 وجوب مولوي لا ومن هذا البيان كلّه خرج الماتن طاب ثراه بهذه النتيجة ، وهي : إنه�

 ـ إذاً ـ موقع فلا ، وعندها فقط بالواجب النفسي المولوي الوجوب وينحصر ، أصلاً  غيري

فالأجدر حذف هذا المبحث ـ أي : مبحث الواجب  ، والغيري لنفسيا إلى الواجب لتقسيم

  . الأصولية الأبحاث سجل من الغيري ـ

 إلـى هنـا انتهى الجـزء الثـالث من محاضرات في علم الأصول ، بعونه تعالى وتوفيقه .  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٨٢(

 فهـرس المصـادر والمـراجـع

 . القرآن الكريم .  ١

) ،  ١٣٥٥تقرير بحث الميرزا النائيني ، محمد حسين الغروي ( ت  . أجود التقريرات : ٢

السيد الخوئي ـ تحقيق ونشر مؤسسة صاحب الأمر عجل االله فرجه الشريف ـ ط  بقلم

 قم المقدسة ـ ديني مطبوعات مؤسسة هـ ، و ط ثانية ـ نشر ١٤١٩أولى ـ قم المقدسة 

 ش . ١٣٦٩

 ) ، تعليق : عبد ٦٣١محمد ( ت  بن علي للآمدي ، : الأحكام أصول . الإحكام في ٣

 هـ .  ١٤٠٢الإسلامي ـ بيروت  عفيفي ـ ط ثانية ـ نشر المكتب الرزاق

، )٤٦٠محمد بن الحسن (تللطوسي ،  الكشي : برجال الرجال المعروف معرفة . اختيار ٤

 البيت آل مؤسسة الرجائي ـ نشر مهدى ، تحقيق : السيد وتعليق : الميرداماد تصحيح

 .   ه ١٤٠٤السلام ـ قم المقدسة  يهمعل

للشوكاني ، محمد بن علي بن محمد ( . إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول :  ٥

 هـ .  ١٣٥٦) ـ ط أولى ـ مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده ـ مصر  ١٢٥٥ت 

( معاصر ) ـ ط  للدكتور أسعد وحيد القاسم المعاصرة : والإمامة وآثارها الخلافة . أزمة ٦

 م .  ١٩٩٧ ـ  ه ١٤١٨أولى ـ نشر الغدير ـ بيروت 

 ) ، شرح : المحقق ٤٢٨االله ( ت  عبد بن سينا ، حسين لابن والتنبيهات : . الإشارات ٧

قم المقدسة  ـ البلاغة الطوسي ـ ط أولى ـ نشر الحسن بن محمد بن محمد نصير الدين

 ش .  ١٣٨٣

علي المشكيني ( معاصر ) ـ ط أولى ـ منشورات الرضا  للميرزا. اصطلاحات الأصول :  ٨

  هـ . ١٤٣١ـ بيروت 

) ـ  ١٤٣٢الهادي بن ميرزا محسن ( ت  عبد للدكتور الفضلي ، الشيخ البحث : . أصول ٩

 قم المقدسة .  الإسلامي ـ الكتاب نشر مؤسسة دار



 )٣٨٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

) ط رابعة ـ  ١٤٢٣للحكيم ، محمد تقي سعيد ( ت  المقارن : العامة للفقه . الأصول ١٠

 هـ .  ١٤٢٢المؤسسة الدولية للدراسات والنشر ـ بيروت 

محمد بن علي بن الحسين ابن بابويه القمي ( للصدوق ،  . الاعتقادات في دين الإمامية : ١١

 . هـ ١٤١٤بيروت  ـ المفيد السيد ـ ط ثانية ـ نشر دار عبد ، تحقيق : عصام ) ٣٨١ت 

) ، ط خامسة ـ دار العلم للملايين ـ  ١٤١٠الدين ( ت  للزركلي ، خير . الأعلام : ١٢

 م .  ١٩٨٠بيروت 

) ، تحقيق وتخريج : حسن  ١٣٧١للعاملي ، السيد محسن الأمين ( ت  . أعيان الشيعة : ١٣

 الأمين ـ دار التعارف ـ بيروت . 

 ١١١٠للمحدّث المجلسي ، محمد باقر بن محمد تقي الأصفهاني ( ت  . بحار الأنوار : ١٤

 هـ .  ١٤٠٣) ، ط ثانية ـ مؤسسة الوفاء ـ بيروت 

) ، بقلم  ١٤٠٢تقرير بحث السيد محمد باقر الصدر ( ت . بحوث في علم الأصول :  ١٥

السيد محمود الهاشمي الشاهرودي ـ ط ثالثة ـ نشر مؤسسة دائرة المعارف الفقه 

 هـ .  ١٤٢٦الإسلامي 

 آل ) ، نشر مؤسسة ١٣١٢االله ( ت  حبيب اللمحق الرشتي ، ميرز الأفكار : بدائع . ١٦

 التراث ـ قم المقدسة .  لإحياء البيت

راضي ، الشيخ محمد طاهر ( ت  لآل الشيخ. بداية الوصول في شرح كفاية الأصول :  ١٧

البكاء ـ ط  الموسوي الحكيم عبد وتصحيحه : محمّد طبعة على ) ، أشرف ١٤٠٠

 هـ .  ١٤٢٥راضي  يخالش آل ستاره ـ نشر أسرة مطبعة أولى ـ

 ) ، تحقيق ٤٦٠( ت  الحسن بن لشيخ الطائفة ، محمد : القرآن تفسير في . التبيان ١٨

الإسلامي  الإعلام العاملي ـ ط أولى ـ نشر مكتب قصير حبيب وتصحيح : أحمد

 هـ .  ١٤٠٩

:  ونشر ) ، تحقيق ١٣٩٨للسيد مصطفى الخميني ( ت . تحريرات في الأصول :  ١٩

العروج ـ قم  مؤسسة مطبعة سره ـ ط أولى ـ قدس الخميني الامام آثار ظيمتن مؤسسة

 هـ .  ١٤١٨المقدسة 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٨٤(

:  الحسيني ( معاصر ) ـ ط أولى ـ المطبعة على للميلاني ، السيد الأصول : . تحقيق ٢٠

 .   ه ١٤٢٣صداقت ـ قم المقدسة 

) ، تحقيق : السيد  ١٢٩٨للقزويني ، علي الموسوي ( ت . تعليقة على معالم الأصول :  ٢١

علي العلوي القزويني ـ ط أولى ـ طبع ونشر مؤسسة النشر الإسلامي ـ قم المقدسة 

 هـ .  ١٤٢٢

) ، تحقيق : جماعة من العلماء  ٨١٦للجرجاني ، علي بن محمد الشريف (  . التعريفات : ٢٢

 هـ .  ١٤٠٣ـ ط أولى 

(  بهادر بن االله عبد بن محمد الدين للزركشي ، بدر : تشنيف المسامع بجمع الجوامع.  ٢٣

 قرطبة ربيع ـ ط أولى ـ نشر مكتبة االله عبد د ، العزيز عبد سيد د: ) ، تحقيق ٧٩٤ ت

 هـ .  ١٤١٨التراث ـ  وإحياء للبحث العلمي

 ) ، بقلم السيد ١٣٦١العراقي ( ت  الدين ضياء تقرير بحث الشيخ الأصول : . تنقيح ٢٤

 .   ه ١٣٧١الأشرف  النجف ـ الحيدرية طبعةالم الطباطبائي ـ رضا محمد

:  ) ، تحقيق وتعليق ١٢٠٩ مهدي ( ت للنراقي ، الشيخ محمد السعادات : . جامع ٢٥

 النعمان ـ النجف المظفر ـ نشر دار رضا محمد الشيخ:  تقديم ، كلانتر محمد السيد

 الأشرف . 

:  ) ، تحقيق ١٣٦١( ت حسين  محمد للأصفهاني ، الشيخ المكاسب : . حاشية كتاب ٢٦

 هـ .  ١٤١٨ علمية ـ:  سباع ـ ط أولى ـ المطبعة آل محمد عباس الشيخ

 أحمد بن إبراهيم بن أحمد بن للمحدّث البحراني ، الشيخ يوسف. الحدائق الناضرة :  ٢٧

 الاسلامي النشر ) ، نشر : مؤسسة ١١٨٦عصفور ( ت  بن أحمد بن صالح بن

 المقدسة .  قمـ  المدرسين التابعة لجماعة

) ،  ٣٨١ القمي ( ت بابويه بن الحسين بن علي بن للصدوق ، محمد . الخصال : ٢٨

 لجماعة التابعة الإسلامي النشر مؤسسة الغفاري ـ نشر أكبر علي:  وتعليق تصحيح

 هـ .  ١٤٠٣المشرفة  ـ قم المدرسين



 )٣٨٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

يرزا محسن ( ت الهادي بن م عبد للدكتور الفضلي ، الشيخ الكلام : علم . خلاصة ٢٩

١٤٣٢  . ( 

الهادي بن ميرزا محسن  عبد للدكتور الفضلي ، الشيخ . دروس في أصول فقه الإمامية : ٣٠

  هـ . ١٤٢٠) ـ ط أولى ـ نشر مؤسسة أمّ القرى للتحقيق والنشر  ١٤٣٢( ت 

باقر ( ت  محمد للشهيد الصدر ، السيد : "الثالثة  الحلقة "الأصول  في علم . دروس ٣١

 هـ .  ١٤٠٦بيروت  ـ اللبناني الكتاب دار ) ـ ط ثانية ـ نشر ١٤٠٠

) ،  ١٣٧٥حسن ( ت  محمد للعلامة المظفر ، الشيخ الحق : الصدق لنهج . دلائل ٣٢

 ـ ستاره:  التراث ـ ط أولى ـ المطبعة لإحياء السلام عليهم البيت آل تحقيق : مؤسسة

 هـ .  ١٤٢٢قم المقدسة 

 ٤٣٦للشريف المرتضى ، علي بن الحسين الموسوي ( ت الشريعة : . الذريعة إلى أصول  ٣٣

 شمسية .  ١٣٤٦) ، تحقيق وتعليق : أبو القاسم كرجي ـ دانشكاه طهران 

للسبحاني ، الشيخ جعفر ( معاصر ) ـ ط أولى  والتقبيح العقليين : . رسالة في التحسين ٣٤

 هـ .  ١٤٢٠قم المقدسة  عليه السلام ـ الصادق الإمام ـ نشر مؤسسة

 ) ـ منشورات ١٢٨٩هادي ( ت  ملا للسبزواري ، الحاج الحسنى : الأسماء . شرح ٣٥

 حجرية .  قم المقدسة ـ طبعة ـ بصيرتي مكتبة

للخراساني ، الشيخ علي المحمدي ـ ط رابعة ـ  : "شرح فارسي  ". شرح أصول فقه  ٣٦

  نشر انتشارات دار الفكر ـ المطبعة : قدس ـ قم المقدسة .

) ، تحقيق  ٦٨٤ ( ت الرحمن عبد بن إدريس بن للقرافي ، أحمد الفصول : تنقيح . شرح ٣٧

 هـ .  ١٣٩٣المتحدة ـ ط أولى  الفنية الطباعة سعد ـ نشر شركة الرؤوف عبد : طه

للقوشجي ، علي بن محمد  : "مبحث الإلهيات  "شرح تجريد العقائد للطوسي .  ٣٨

وتحقيق : الدكتور صابر عبده أبا زيد ، تقديم ) ، دراسة  ٨٧٩السمرقندي ( ت 

الأستاذ الدكتور عبد الفتاح فؤاد ـ الناشر : دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر ـ 

 .  ٢٠٠٢/  ١٥٥١٦الإسكندرية ـ رقم الإيداع : 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٨٦(

) ـ ط أولى ـ نشر  ٧٩٢أسعد الدين ( ت للتفتازاني ،  الكلام : علم في المقاصد . شرح ٣٩

 هـ .  ١٤٠١النعمانية ـ باكستان  المعارف دار

 ـ ط أولى ـ مطبعة ) ٨١٦للجرجاني ، علي بن محمد الشريف (  المواقف : . شرح ٤٠

 هـ .  ١٣٢٥مصر  ـ السعادة

) ، تحقيق : أحمد عبد الغفور  ٣٩٣للجوهري ، إسماعيل بن حماد ( ت . صحاح اللغة :  ٤١

  هـ . ١٤٠٧ت العطّار ـ ط رابعة ـ دار العلم للملايين ـ بيرو

 ٤٦٠لشيخ الطائفة ، محمد بن الحسن أبي جعفر الطوسي ( ت . العُدّة في أصول الفقه :  ٤٢

  هـ . ١٤١٧القمي ـ ط أولى ـ ستارة ـ قم المقدسة  الأنصاري رضا ) ، تحقيق : محمد

 عدة:  ) ، تعليق ١٣٣٧الطباطبائي ( ت  كاظم محمد لليزدي ، السيد الوثقى : . العروة ٤٣

ـ  المدرسين لجماعة التابعة الإسلامي النشر مؤسسة العظام ـ ط أولى ـ نشر الفقهاء من

 هـ .  ١٤١٧المشرفة  قم

الكريمي ( معاصر ) ـ ط أولى ـ  حسين للقمّي ، الشيخ الإمامية : عند والبلوغ . العقل ٤٤

 ش .  ١٣٨١قم المقدسة  ـ دانشگاه انتشارات نشر

 ) ، تحقيق ١٢٥٠ الحسيني ( ت الفتاح عبد مير غي ، السيدللمرا . العناوين الفقهية : ٤٥

 هـ .  ١٤١٧ط أولى ـ قم المقدسة  الإسلامي ـ النشر مؤسسة:  ونشر

الحسيني  للفيروزآبادي ، السيد مرتضى. عناية الأصول في شرح كفاية الأصول :  ٤٦

 هـ .  ١٣٨٦اليزدي ( معاصر ) ـ مطبعة النجف ـ النجف الأشرف 

للأحسائي ، محمد بن علي بن إبراهيم المعروف بابن أبي جمهور ( ت اللئالي :  . عوالي ٤٧

) ، تقديم : السيد شهاب الدين النجفي المرعشي / تحقيق : الحاج آقا  ٨٧٨بعد سنة 

  هـ . ١٤٠٣ـ قم المقدسة × مجتبى العراقي ـ ط أولى ـ مطبعة سيد الشهداء 

) ، ط ثانية ـ دار إحياء التراث العربي  ١٧٥( ت  للفراهيدي ، الخليل بن أحمد. العين :  ٤٨

 هـ .  ١٤٢٦ـ بيروت 



 )٣٨٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

العاملي (  مكي بن للشهيد الأول ، الشيخ محمد الإرشاد : نكت شرح المراد في . غاية ٤٩

:  ـ ط أولى ـ المطبعة الإسلامية والدراسات الأبحاث مركز:  ) ، تحقيق ٧٨٦ت 

 هـ .  ١٤١٤قم المقدسة  ـ الإسلامي الإعلام مكتب

) ،  ١٢٨١للأنصاري ، الشيخ مرتضى بن محمد أمين التستري (  الأصول : . فرائد ٥٠

الإسلامي ـ قم  الفكر مجمع الأعظم ـ ط أولى ـ نشر الشيخ تراث تحقيق لجنة:  إعداد

 هـ .  ١٤١٩المقدسة 

ولى ـ ) ـ ط أ ٤٥٦أحمد ( ت  بن لابن حزم ، علي والنحل : والأهواء الملل في . الفصل ٥١

 هـ .  ١٣١٧ بيروت ـ الصادر دار نشر

للحائري ، محمد حسين بن عبد الرحيم . الفصول الغروية في الأصول الفقهية :  ٥٢

 هـ .  ١٤٠٤) ـ نشر دار إحياء العلوم الإسلامية ـ قم المقدسة  ١٢٥٠الطهراني ( ت 

) ، تحقيق  ٤٣٨اسحق ( ت  يعقوب أبي بن ، محمد النديم لابن النديم : ابن . فهرست ٥٣

 تجدد .  : رضا

) ،  ١٣٥٥تقرير بحث المحقق النائيني ، محمد حسين الغروي ( ت . فوائد الأصول :  ٥٤

بقلم الشيخ محمد علي الكاظمي الخراساني ، بتعليق : الشيخ آغا ضياء الدين العراقي 

 ـ . ه ١٤٠٤المقدسة  المدرسين ـ قم لجماعة التابعة الاسلامي النشر ـ نشر : مؤسسة

 االله رحمة ) ، تحقيق : الشيخ ١٠٣٣ أمين ( محمد للاسترآبادي ، المولى المدنية : . الفوائد ٥٥

ـ  المدرسين لجماعة التابعة الإسلامي النشر مؤسسة الأراكي ـ ط أولى ـ نشر الرحمتي

 هـ .  ١٤٢٤المشرفة  قم

 ـ الأضواء دار نشرالموسوي ـ ط ثانية ـ  الدين للغُريفي ، محيّ  الحديث : . قواعد ٥٦

 هـ .  ١٤٠٦بيروت 

:  ) ، تحقيق ١٣٩٥الموسوي ( ت  حسن ميرزا للبجنوردي ، السيد الفقهية : . القواعد ٥٧

 ١٤١٩قم المقدسة  ـ الهادي نشر الدرايتي ـ ط أولى ـ حسين محمد - المهريزي مهدي

 هـ . 

 ) ـ ط حجري .  ١٢٣١للقمي ، الميرزا محمد حسن الجيلاني ( ت . قوانين الأصول :  ٥٨



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٨٨(

) ، صحّحه وقابله : علي أكبر  ٣٢٩للشيخ الكليني ، محمد بن يعقوب ( ت . الكـافي :  ٥٩

 هـ .  ١٤٠٢الغفاري ـ دار الكتب الإسلامية ـ طهران 

) ، بقلم  ١٣٨٨محمد ( ت  السيد الداماد ، الحاج تقرير بحث المحققالحج : . كتاب ٦٠

 .  الآملي الطبري الجوادي االله عبد

للشيخ الصدوق ، محمد بن علي بن الحسين ابن بابويه . كتاب مَنْ لا يحضره الفقيه :  ٦١

) ، تحقيق وتعليق : السيد حسن الموسوي الخرسان ـ ط سادسة ـ  ٣٨١القمي ( ت 

 شمسية .  ١٣٨٣مطبعة خورشيد ـ دار الكتب الإسلامية ـ طهران 

لامة الحلي ، الحسن بن يوسف ابن المطهر ( للع الاعتقاد : شرح تجريد المراد في . كشف ٦٢

 الآملي ـ ط سابعة ـ نشر زادة حسن حسن الشيخ:  ) ، تحقيق وتعليق ٧٢٦ت 

 هـ .  ١٤١٧قم المقدسة  ـ الإسلامي نشر مؤسسة

) ، تحقيق :  ١٣٢٩للآخوند ، الشيخ محمد كاظم الهروي ( ت . كفاية الأصول :  ٦٣

التراث ـ ط أولى ـ مطبعة مهر ـ قم المقدسة  اءلإحي السلام عليهم البيت آل مؤسسة

السبزواري ـ ط سادسة ـ نشر  الزارعي علي عباس هـ ، وتحقيق : الشيخ ١٤٠٩

 هـ .  ١٤٣٠الإسلامي ـ قم المقدسة  النشر مؤسسة

للشيخ الصدوق ، محمد بن علي بن الحسين ابن بابويه  النعمة : الدين وتمام . كمال ٦٤

 النشر مؤسسة الغفاري ـ نشر أكبر علي:  وتعليق حيح) ، تص ٣٨١القمي ( ت 

 هـ .  ١٤٠٥المشرفة  ـ قم المدرسين لجماعة التابعة الإسلامي

) ، ط ثالثة ـ  ١٣٥٩للقمي ، الشيخ عباس بن محمد رضا ( ت . الكنى والألقاب :  ٦٥

 هـ .  ١٣٨٩منشورات المطبعة الحيدرية ـ النجف الأشرف 

) ، بقلم الإمام  ١٣٨٣ر بحث السيد حسين البروجردي ( ت تقري. لمحات الأصول :  ٦٦

الخميني ، تحقيق ونشر : مؤسسة تنطيم ونشر تراث الإمام الخميني ـ ط ثانية ـ قم 

 هـ .  ١٤٢٩المقدسة 

للفياض ، الشيخ محمد إسحاق ( معاصر ) ، ط أولى ـ مطبعة . المباحث الأصولية :  ٦٧

 شريعت ـ قم المقدسة . 



 )٣٨٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

) ،  ٥٤٨الحسن ( ت  بن الفضل علي للطبرسي ، أبي القران : تفسير لبيان فيا . مجمع ٦٨

 مؤسسة الأخصائيين ـ ط أولى ـ نشر والمحققين العلماء من لجنة:  وتعليق تحقيق

 .   ه ١٤١٥ـ بيروت  الأعلمي للمطبوعات

) ، بقلم الشيخ  ١٤١٣تقرير بحث السيد الخوئي ( ت . محاضرات في أصول الفقه :  ٦٩

 هـ .  ١٣٨٥مد إسحاق الفياض ـ مطبعة النجف ـ النجف الأشرف مح

للأعرجي ، السيد محسن بن الحسن بن مرتضى ( ت  . المحصول في علم الأصول : ٧٠

) ، تحقيق : هادي الشيخ طه ـ ط أولى ـ نشر مركز المرتضى لإحياء التراث  ١٢٢٧

 هـ .  ١٤٣٧والبحوث الإسلامية ـ النجف الأشرف 

 ٦٠٦الحسين ( ت  بن عمر بن للفخر الرازي ، محمد الفقه : أصول علم ول في. المحص ٧١

 مؤسسة العلواني ـ ط ثانية ـ نشر فياض جابر طه وتحقيق : الدكتور ) ، دراسة

  هـ . ١٤١٢بيروت  ـ الرسالة

الطباطبائي ( معاصر ) ـ ط  سعيد محمد للحكيم ، السيد الفقه : . المحكم في أصول ٧٢

 هـ .  ١٤١٤المنار  ؤسسةم أولى ـ نشر

:  الحسيني ( معاصر ) ـ ط ثالثة ـ المطبعة علي للسيستاني ، السيد المنتخبة : . المسائل ٧٣

 هـ .  ١٤١٤مهر ـ قم المقدسة 

 الفقهي .  المعجم مركز إعداد . المصطلحات : ٧٤

ـ ط )  ١٢٨١للأنصاري ، الشيخ مرتضى بن محمد أمين التستري ( . مطارح الأنظار :  ٧٥

  أولى ـ طبع حجري .

( ت  طلحة بن محمد الدين للشافعي ، كمال الرسول : آل مناقب في السؤول . مطالب ٧٦

 العطية .  أحمد ماجد:  ) ، تحقيق ٦٥٢

) ، ط ثانية  ١٠١١للشيخ جمال الدين الحسن نجل الشهيد الثاني ( ت . معالم الدين :  ٧٧

 هـ .  ١٤١٧ة عشرة ـ مؤسسة النشر الإسلامي ـ قم المقدس

) ـ ط ثانية ـ  ١٤٠٠باقر ( ت  محمد للشهيد الصدر ، السيد الجديدة للأصول : . المعالم ٧٨

 هـ .  ١٣٩٥طهران  ـ النجاح مكتبة نشر



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٩٠(

 ت محمد بن علي الطيب أبو الحسين البَصرْي (للمعتزلي ،  : الفقه أصول في . المعتمد ٧٩

 . هـ ١٤٠٣ بيروت ـ العلمية الكتب دار نشر ـ ط أولى ـ خليل الميس)، تحقيق :  ٤٣٦

 النفائس ـ دار رواس ـ ط ثانية ـ نشر محمد د.  جي ، ا لقلعة الفقهاء : . معجم لغة ٨٠

 هـ .  ١٤٠٨بيروت 

للشهركاني ، الشيخ إبراهيم إسماعيل حسن إسماعيل (  . المفيد في شرح أصول الفقه : ٨١

  هـ . ١٤٢٤ـ بيروت معاصر ) ـ ط ثانية ـ منشورات مؤسسة الهداية 

 ) ، تحقيق : الشيخ ١٣٦١للمحقق العراقي ، ضياء الدين ( ت . مقالات الأصول :  ٨٢

الحكيم ـ ط أولى ـ مجمع الفكر الإسلامي ـ قم المقدسة  منذر السيد/  العراقي محسن

 هـ .  ١٤١٤

م محمد ) ، تحقيق : عبد السلا ٣٩٥لبن زكريا ، أحمد بن فارس ( ت . مقاييس اللغة :  ٨٣

 هـ .  ١٤٠٤هارون ـ نشر مكتب الإعلام الإسلامي 

) ،  ١٢٨١للأنصاري ، الشيخ مرتضى بن محمد أمين التستري ( ت  . المكاسب : ٨٤

قم المقدسة  ـ باقري:  الأعظم ـ ط ثالثة ـ المطبعة الشيخ تراث تحقيق لجنة: تحقيق

 . هـ ١٤٢٠

،  ) ٥٤٨ أحمد ( ت بكر أبي بن الكريم عبد بن للشهرستاني ، محمد والنحل : . الملل ٨٥

 بيروت .  ـ المعرفة دار گيلاني ـ نشر سيد تحقيق : محمد

) ،  ١٤١٠للإمام الخميني ، السيد روح االله ( ت الأصول :  علم . مناهج الوصول إلى ٨٦

 مؤسسة الخميني ـ ط ثانية ـ مطبعة الإمام آثار ونشر تنظيم تحقيق ونشر : مؤسسة

 هـ .  ١٤١٥لمقدسة العروج ـ قم ا

الجزائري ، ط سادسة  جعفر للسيد المروج ، محمد. منتهى الدراية في توضيح الكفاية :  ٨٧

  هـ . ١٤١٥ـ قم المقدسة  ) الجزائري(  الكتاب دار غدير ـ نشر : مؤسسة ـ مطبعة

) ـ ط رابعة ـ  ١٣٨٣للمظفر ، الشيخ محمد رضا بن محمد بن عبد االله ( ت . المنطق :  ٨٨

 هـ .  ١٣٩٢دار النعمان ـ النجف الأشرف 



 )٣٩١(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 الغفار عبد بن أحمد بن الرحمن للقاضي الإيجي ، عبد الكلام : علم في . المواقف ٨٩

الجيل ـ  دار عميرة ـ ط أولى ـ نشر الرحمن عبد:  ) ، تحقيق ٧٥٦الشافعي ( ت 

 هـ .  ١٤١٧بيروت 

يشَهريّ ، محمد ( معاصر ) ،  والسنةّ : الكتاب في الإسلاميّة . موسوعة العقائد ٩٠ للرَّ

 ١٤٢٥الحديث ـ قم المقدسة  دار الحديث ـ ط أولى ـ نشر دار بحوث مركز:  تحقيق

 هـ . 

 علي ( معاصر ) ـ ط أولى ـ نشر محمد للأنصاري ، الشيخ الميسرة : الفقهية . الموسوعة ٩١

 هـ .  ١٤١٥الإسلامي ـ قم المقدسة  الفكر مجمع

) ، بقلم الشيخ المنتظري  ١٣٨٣تقرير بحث السيد البروجردي ( ت : . نهاية الأصول  ٩٢

 هـ .  ١٤١٥ـ ط أولى ـ مطبعة القدس ـ قم المقدسة 

) ، بقلم الحجة  ١٣٦١تقرير بحث آقا ضياء الدين العراقي ( ت . نهاية الأفكار :  ٩٣

درسين الشيخ محمد تقي البروجردي ـ نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة الم

 هـ .  ١٤٠٥ـ قم المقدسة 

:  وتعليق ) ، تصحيح ١٤٠٢حسين ( ت  محمد للطباطبائي ، السيد الحكمة : . نهاية ٩٤

 مؤسسة المنقحة ـ نشر عشرة السبزواري ـ ط الرابعة الزارعي علي عباس الشيخ

 هـ .  ١٤١٧الإسلامي ـ قم المقدسة  النشر

قق الأصفهاني ، محمد حسين الغروي ( ت للمح. نهاية الدراية في شرح الكفاية :  ٩٥

× كلائي ـ ط أولى ـ انتشارات سيد الشهداء  أمير أحدي ) ، تحقيق : مهدي ١٣٦١

 شمسية .  ١٣٧٤ـ قم المقدسة 

) ، ط  ٦٠٦لابن الأثيـر ، المبارك بن محمد ( ت . النهاية فـي غريب الحديث والأثر :  ٩٦

 شمسية .  ١٣٦٤دسة رابعة ـ نشر مؤسسة إسماعيليان ـ قم المق

) ،  ٧٢٦المطهر ( ت  يوسف بن للعلامة الحلي ، الحسن الصدق : الحق وكشف . نهج ٩٧

 مؤسسة الأرموي ـ نشر الحسني االله عين الشيخ:  تعليق ، الصدر رضا السيد:  تقديم

 هـ .  ١٤٢١قم المقدسة  ـ الهجرة دار والنشر الطباعة



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٩٢(

) ، تقديم :  ١٢٤٨محمد تقي الرازي النجفي ( ت للأصفهاني ، . هداية المسترشدين :  ٩٨

الشيخ مهدي مجد الإسلام النجفي ـ مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة 

  المدرسين ـ قم المقدسة .

) ـ دار إحياء التراث العربي ـ  ١٣٣٩لإسماعيل باشا البغدادي ( ت . هدية العارفين :  ٩٩

  بيروت .

د االله بن محمد البشروي ( ت للفاضل التوني ، عبـه : . الوافية فـي أصول الفق ١٠٠

) ، تحقيق : السيد محمد حسين الرضوي الكشميري ـ ط أولى ـ مؤسسة ١٠٧١

 هـ .  ١٤١٢إسماعيليان ـ قم المقدسة 

للحر العاملي ، محمد بن الحسن ( ت  وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة :.  ١٠١

 هـ . ١٤٠٣التراث العربي ـ بيروت  ) ـ ط خامسة ـ دار إحياء ١١٠٤



 )٣٩٣(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

 المحتويات فهرس

  ............................................................   الكتـاب مقدمــة

  ...............................................................  ) ١( المحاضرة

  ...........................................   العقلية الملازمات:  الثـاني المقصـد

  ............................................   العقلي الدليل أقسام:  الأول الأمر

  ...............................................................  ) ٢( المحاضرة

  ..................   ؟ العقلية بالملازمات المباحث هذه سميت لماذا:  الآخر الأمر

  ...............................................................  ) ٣( المحاضرة

  .............................................   العقلية المستقلاّت:  لالأو الباب

  ...............................................................  ) ٤( المحاضرة

  ...................................   العقليان والتقبيح التحسين:  الأول المبحث

  ...............................................................  ) ٥( المحاضرة

  .....................................   فيهما النزاع وتصوير والقبح الحُسن معنى

  ................................................................. الأول المعنى

  .................................................................   الثاني المعنى

                                                                          ...............................................................  ) ٦( المحاضرة

  ................................................................   الثالث المعنى

  ...............................   الأشاعرة ورأي معانيه في والقبح الحُسن واقعية

  ...............................................................  ) ٧( المحاضرة

  ......................................................   والنظري العملي العقل

٣ 

٥ 

٧ 

٩ 

١٤ 

١٩ 

٢٤ 

٢٩ 

٣٤ 

٣٨ 

٤٦ 

٤٩ 

٤٩ 

٥٠ 

٥٥ 

٥٨ 

٥٩ 

٦٤ 

٦٧ 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٩٤(

...............................................................  ) ٨( المحاضرة

...................................  والقبح بالحُسن العملي العقل حكم أسباب

...............................................................   الأول السبب

................................................................  الثاني السبب

...............................................................  ) ٩( المحاضرة

...........................................   العامة العقلية الأحكام هذه تسمية

...............................................................   الثالث السبب

.............................................................  ) ١٠( المحاضرة

...............................................................   الرابع السبب

.............................................................   الخامس السبب

.............................................................  ) ١١( المحاضرة

  ................................................   الذاتيين والقبح الحُسن معنى

.............................................................  ) ١٢( المحاضرة

.............................................................  ) ١٣( المحاضرة

................................................................   الطرفين أدلة

......................................................   للأشاعرة الأول الدليل

............................................................   عنه الماتن جواب

......................................................   للأشاعرة الآخر الدليل

............................................................   عنه الماتن جواب

.............................................................  ) ١٤( المحاضرة

٧٢ 

٧٦ 

٧٧ 

٧٧ 

٨٠ 

٨٢ 

٨٣ 

٩٠ 

٩٣ 

٩٤ 

٩٨ 

٩٩ 

١٠٥ 

١١٠ 

١١٣ 

١١٣ 

١١٤ 

١١٥ 

١١٦ 

١١٨ 



 )٣٩٥(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  ........................................................   للعدلية الأول الدليل

  ........................................................   للعدلية الآخر الدليل

  .............................................................  ) ١٥( المحاضرة

  ..................................   والقبح للحُسن العقل إدراك:  الثاني المبحث

  ...........................   ثبوتها وعدم العقلية الملازمة ثبوت:  الثالث المبحث

  ................................................................   المسألة تأريخ

  ........................................................   العقلية الملازمة معنى

  .............................................................  ) ١٦( المحاضرة

  ............................................   الملازمة مسألة في النزاع محل تحرير

  .......................................................   المسألة هذه في الأقوال

  ..........................................................   ودليله ، الماتن مختار

  .......................   إرشادي أم مولوي ، المقام هذا في المقدس الشارع حكم

  .............................................................  ) ١٧( المحاضرة

  ............................................................   وتعقيب توضيح

   ............................................   للملازمة الفصول صاحب إنكار

  .............................................................  ) ١٨( المحاضرة

   ......................... الفصول صاحب إنكار حول للماتن الأخير الاستنتاج

  .............................................................  ) ١٩( المحاضرة

  .........................................   العقلية المستقلاّت غير:  الثاني الباب

  ......................................................   الإجزاء:  الأولى المسألة

١٢٠ 

١٢٣ 

١٢٨ 

١٣٠ 

١٣٢ 

١٣٢ 

١٣٢ 

١٣٤ 

١٣٥ 

١٣٧ 

١٣٧ 

١٣٨ 

١٤٢ 

١٤٥ 

١٤٦ 

١٤٧ 

١٥٢ 

١٥٣ 

١٥٥ 

١٥٦ 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٩٦(

.   ............................................... واصطلاحاً  لغةً  الإجزاء معنى

   .............................................................   النزاع محل تعيين

  .............................................................  ) ٢٠( المحاضرة

  .................   ؟ العقلية الملازمات من أم الألفاظ مباحث من الإجزاء مسألة

  .............................................   الاضطراري الأمر:  الأول المقام

  .............................................................   البحث موضوع

  .............................................................  ) ٢١( المحاضرة

  ..................................................................   تنالما مختار

  ..........................   بالإجزاء للقول مستَنداً  تكون أن يمكن التي الوجوه

  .............................................................  ) ٢٢( المحاضرة

  .................................................   الظاهري الأمر:  الثاني المقام

  .................................................................   البحث محل

  ....................................   يقيناً  الخطأ انكشاف مع الأمارة في الإجزاء

  .............................................................  ) ٢٣( المحاضرة

  ....................................................  الأحكام في:  الأول المقام

  ..................................   الإمامية عند المشهور مبنى على الإجزاء عدم

  .............................................................  ) ٢٤( المحاضرة

  .............................................................  ) ٢٥( المحاضرة

  ................................................   الموضوعات في:  الآخر المقام

  ............................................................   فيها الإجزاء عدم

١٥٧ 

١٥٨ 

١٦٥ 

١٦٧ 

١٧٠ 

١٧٠ 

١٧٥ 

١٧٧ 

١٧٨ 

١٨٤ 

١٨٦ 

١٨٦ 

١٩٠ 

١٩١ 

١٩٢ 

١٩٣ 

١٩٩ 

٢٠٦ 

٢٠٨ 

٢٠٩ 



 )٣٩٧(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

  ..................................   يقيناً  الخطأ انكشاف مع الأصول في الإجزاء

  ...................................................   المسألة في النزاع محل تحرير

  .............................................................  ) ٢٦( المحاضرة

  .................................................   المسألة هذه في البحث سؤال

  ..................   يقيناً  الخطأ كشف عند العملية الأصول باب في الإجزاء عدم

  .............................................................  ) ٢٧( المحاضرة

  ..................   معتبرة بحجة الخطأ انكشاف مع والأصل الأمارة في الإجزاء

  ............................................................   المسألة هذه أهمية

  ................................................   المسألة هذه في النزاع محل بيان

  .................................................   الإجزاء عدم القاعدة مقتضى

  .............................................................  ) ٢٨( المحاضرة

  ...............................................   الواجب مقدمة:  الثانية المسألة

  .............................................................   النزاع محل تحرير

  ...........................   الأصولية المباحث من قسمٍ  أي من الواجب مقدّمة

  .............................................................  ) ٢٩( المحاضرة

  .........................................   الواجب مقدّمة مسألة في النزاع ثمرة

  ................................................   والغيري النفسي الواجب ـ ١

  .............................................................  ) ٣٠( المحاضرة

  .........................................   الغيري الوجوب في التبعيّة معنى ـ ٢

  .............................................................  ) ٣١( المحاضرة

٢١٠ 

٢١٠ 

٢١٦ 

٢١٧ 

٢١٩ 

٢٢٥ 

٢٢٨ 

٢٢٨ 

٢٢٩ 

٢٣١ 

٢٣٥ 

٢٣٧ 

٢٣٨ 

٢٣٨ 

٢٤٣ 

٢٤٦ 

٢٤٧ 

٢٥٠ 

٢٥١ 

٢٥٦ 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٣٩٨(

  .............................................................  ) ٣٢( المحاضرة

.  .............................................   الغيري الوجوب خصائص ـ ٣

  .............................................................  ) ٣٣( المحاضرة

.  ...................   الواجب دّمةومق ، الوجوب مقدّمة:  إلى المقدّمة تقسيم ـ ٤

  .........   الخارجية والمقدّمة ، الداخلية المقدّمة:  إلى الوجودية المقدّمة تقسيم ـ ٥

  .............................................................  ) ٣٤( المحاضرة

  ...  الشرعية والمقدّمة ، العقلية المقدّمة:  إلى الخارجية الوجودية المقدّمة تقسيم ـ ٦

  .............................................................  ) ٣٥( المحاضرة

  .............................   النائيني الميرزا أفاده فيما الأصفهاني المحقق مناقشة

  .............................................................  ) ٣٦( المحاضرة

  .......................   ومتأخّر ومقارن متقدّم:  إلى الشرعي الشرط تقسيم ـ ٧

  ...........................................   إمكانه وعدم المتأخّر الشرط إمكان

  .............................................................  ) ٣٧( المحاضرة

   .......................................   المتأخّر الشرط إمكان في توجيهٍ  أحسن

   ........................................................  المفوّتة المقدّمات ـ ٨

   .....................................................   تسميتها ووجه تعريفها

   ............................................................  ) ٣٨( المحاضرة

   ...................................   وحلّه ، المفوّتة المقدّمات في الإشكال وجه

   ....................................................   ونقدها ، الأولى المحاولة

   ............................................................  ) ٣٩( المحاضرة

٢٦٦ 

٢٦٨ 

٢٧٤ 

٢٧٦ 

٢٧٩ 

٢٨٤ 

٢٨٥ 

٢٩١ 

٢٩٤ 

٣٠٠ 

٣٠١ 

٣٠٢ 

٣٠٧ 

٣٠٩ 

٣١٣ 

٣١٣ 

٣١٥ 

٣١٧ 

٣٢٠ 

٣٢٣ 



 )٣٩٩(  ........................................  المظفر للشيخ الفقه أُصول لكتاب شرحاً 

   ............................................................   الثانيـة المحـاولة

   ............................................................   الثالثـة المحاولة

   ............................................... المحاولتين لهاتين الماتن مناقشة

 .  ........................................................  الماتن الشيخ محاولة

   ............................................................  ) ٤٠( المحاضرة

   ............................................................  ) ٤١( المحاضرة

   ..................................................................   فقهي فرع

   ............................................................  ) ٤٢( المحاضرة

   .........................................................   العبادية المقدّمة ـ ٩

   ...................................................... يةالعباد المقدّمة إشكال

   ............................................................  ) ٤٣( المحاضرة

   ..................................   الماتن رأي في الإشكال على الأجوبة أحسن

   .....................................   تكميله ولزوم ، الجواب هذا كفاية عدم

   ............................................................  ) ٤٤( المحاضرة

   ...............................................................   ودفعٌ  إشكالٌ 

   .............................   الثلاث الطهارات عبادية تصحيح في الماتن رأي

   ............................................................  ) ٤٥( المحاضرة

   ............................................................  ) ٤٦( المحاضرة

   ...............................................   الواجب مقدّمة مبحث نتيجة

   ................................................   سألةالم في الأقوال استعراض

٣٢٦ 

٣٢٨ 

٣٢٨ 

٣٢٩ 

٣٣٢ 

٣٣٨ 

٣٤٢ 

٣٤٥ 

٣٤٧ 

٣٤٨ 

٣٥٣ 

٣٥٥ 

٣٥٦ 

٣٦٠ 

٣٦٢ 

٣٦٤ 

٣٦٦ 

٣٧٢ 

٣٧٥ 

٣٧٦ 



  محاضرات في علم الأصول   ....................................................   )٤٠٠(

   ...............................................   ودليله ، المسألة في الماتن مختار

   .............................................................   النهائية النتيجة

   ....................................................   والمراجع المصادر فهرس

   ..........................................................   المحتويات فهرس

٣٧٩ 

٣٨١ 

٣٨٢ 

٣٩٣ 

 

 


